
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. ФИЛОСОФИЯ. ПСИХОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ 

2023 PERM UNIVERSITY HERALD. PHILOSOPHY. PSYCHOLOGY. SOCIOLOGY Выпуск 4 

________________________________________ 

© Прись И.Е., 2023 

УДК 140:2 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-482-493 

Поступила: 03.08.2023 

Принята: 30.11.2023 

Опубликована: 22.12.2023 

О КВАЗИФИДЕИЗМЕ И РАЦИОНАЛЬНОСТИ 

РЕЛИГИОЗНЫХ УБЕЖДЕНИЙ 

Прись Игорь Евгеньевич 

Институт философии Национальной академии наук Беларуси (Минск, Беларусь) 

 

Согласно квазифидеизму Д. Притчарда, фундаментальные религиозные убеждения являются 

витгенштейновскими петлевыми предложениями (убеждениями). Интерпретация петлевых 

предложений, однако, не однозначна. Для Притчарда это «арациональные висцеральные 

обязательства». Для Д. Мойял-Шарок — животные достоверности, не имеющие пропозиционально-

го содержания. Для А. Колива — правила, имеющие пропозициональное содержание, которое игра-

ет нормативную роль. Наша интерпретация петлевых предложений близка к интерпретации 

А. Колива, за исключением нескольких важных моментов. Мы, скорее, согласны с либеральным 

взглядом Витгенштейна на петли. Для нас это витгенштейновские правила (нормы), управляющие 

языковыми играми в рамках формы жизни. В свете нашей интерпретации петлевых предложений мы 

рассматриваем вопрос о рациональности религиозных убеждений, анализируем квазифидеизм 

Притчарда, а также проблему глубоких эпистемических разногласий. Глубокие разногласия — 

разногласия, которые очень трудно разрешить рациональным образом. Существуют различные 

точки зрения на их природу. Мы трактуем глубокие разногласия как разногласия, в основе которых 

лежат «петлевые разногласия», т.е. разногласия между несовместимыми или противоречащими друг 

другу петлевыми убеждениями (нормами) или убеждениями, играющими роль петлевых, но, быть 

может, таковыми не являющимися (если они ложные). Мы утверждаем, что глубокие разногласия в 

принципе могут быть разрешены. Наша точка зрения позволяет избежать релятивизма. Религиозные 

разногласия обычно относят к глубоким разногласиям. Мы утверждает, что если существует 

религиозная форма жизни в смысле позднего Витгенштейна, то существуют и религиозные 

петлевые предложения. Глубокие разногласия между теистом и атеистом — подлинные разногласия 

в том смысле, что права лишь одна сторона. И есть основания полагать, что они могут быть 

рационально разрешены. 

Ключевые слова: глубокие разногласия, петлевые предложения, квазифидеизм, 

витгенштейновские правила, религиозные убеждения, форма жизни. 

 

 

Для цитирования: 

Прись И.Е. О квазифидеизме и рациональности религиозных убеждений // Вестник Пермского университета. Философия. 

Психология. Социология. 2023. Вып. 4. С. 482–493. https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-482-493 

 



И.Е. Прись 

 483 

 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-482-493 
Received: 03.08.2023 

Accepted: 30.11.2023 

Published: 22.12.2023 

ON QUASI-FIDEISM AND RATIONALITY OF RELIGIOUS BELIEFS 

Igor E. Pris 

Institute of Philosophy of the National Academy of Sciences of Belarus (Minsk, Belarus) 

According to D. Pritchard’s quasi-fideism, fundamental religious beliefs are Wittgensteinian hinge propo-

sitions (beliefs). However, interpretation of the hinge propositions is not unambiguous. For Pritchard, 

they are «arational visceral commitments». For D. Moyal-Sharrock, they are animal certainties. For 

A. Coliva, they are rules having propositional content which plays the role of a norm. Our interpretation 

of hinge propositions is close to that of A. Coliva, except for a few important points. We rather agree with 

Wittgenstein’s liberal view of hinges. For us they are Wittgensteinian rules (norms) governing language 

games within a form of life. In the light of our interpretation of hinge propositions we consider the ques-

tion of the rationality of religious beliefs, analyze Pritchard’s quasi-fideism and the problem of deep disa-

greements. Deep disagreements are disagreements that are hard to resolve in a rational way. There are dif-

ferent views on their nature. We treat deep disagreements as disagreements that are based on «hinge disa-

greements», that is, disagreements between incompatible or contradictory hinge beliefs (norms) or beliefs 

that are playing the hinge role but may not be hinges (if they are false). We argue that deep disagreements 

can in principle be resolved. Our view avoids relativism. Religious disagreements are usually considered 

as deep disagreements. We claim that if there is a religious form of life in the sense of Wittgenstein’s later 

philosophy, then there are also religious hinge propositions. Deep disagreements between the theist and 

the atheist are genuine disagreements in the sense that only one side is right. And there are reasons to be-

lieve that they can be rationally resolved. 

Keywords: deep disagreements, hinge propositions, quasi-fideism, Wittgensteinian rules, religious beliefs, 

form of life. 

 

To cite: 

Pris I.E. [On quasi-fideism and rationality of religious beliefs]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia 

[Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2023, issue 4, pp. 482–493 (in Russian), 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-482-493 

 

 

«И значит, если бы Мур сказал: 

“Я знаю, что это вино, а не кровь”, 

то католики стали бы ему возражать»  

[Витгенштейн Л., 1991, с. 85, § 239]. 

 

Введение 

Некоторые наши мнения и убеждения носят 

локальный характер и могут быть легко прове-

рены, а разногласия разрешены. Но существу-

ют также фундаментальные убеждения, от ко-

торых зависят многие другие и которые регу-

лируют жизнь человека в целом. Разногласия в 

них трудноразрешимы, а ошибка может иметь 

серьезные негативные последствия. В статье 

будут затронуты вопросы о рациональности 

(обоснованности) религиозных убеждений и 

разногласий между теистом и атеистом в свете 

так называемой петлевой эпистемологии, ос-

новным понятием которой является петлевое 

предложение (нем. Angeln, англ. hinges). 

В «О достоверности» Витгенштейн пишет: 

«Католики верят и в то, что облатка при опре-

деленных обстоятельствах полностью изменяет 

свою сущность, тогда как все свидетельствует о 

противоположном. И значит, если бы Мур ска-

зал: “Я знаю, что это вино, а не кровь”, то като-

лики стали бы ему возражать» [Витген-

штейн Л., 1991, с. 85, § 239]. 

Это ссылка на Джорджа Эдварда Мура — 

британского философа первой половины XX в., 

выдвинувшего эмпирический аргумент здраво-

го смысла против идеализма и скептицизма. 

Мур приводит список эмпирических предложе-



ФИЛОСОФИЯ 

 484 

ний, которые с его точки зрения являются 

«очевидными трюизмами». «Это рука», «Земля 

существовала задолго до моего рождения» — 

наиболее известные трюизмы. 

Критикуя фундаменталистский эмпириче-

ский подход Мура, Витгенштейн называет эти 

предложения «петлевыми предложениями» 

(ПП), «необоснованной верой» («на дне обос-

нованной веры лежит необоснованная вера» 

[Витгенштейн Л., 1991, с. 86, § 253]), «(пол-

ным) убеждением», «грамматическим предло-

жением», «объективной достоверностью», «до-

стоверным знанием», «логическим предложе-

нием», «твердо установленным» предложени-

ем, «примитивной (или “животной”) достовер-

ностью», «фундаментальной установкой». 

Как представляется, именно «логическое» в 

широком смысле понимание ПП является цен-

тральным в подходе Витгенштейна. «Я хочу 

сказать: основаниями для всего оперирования 

мыслями (языком) служат не только предло-

жения логики, но и те, что имеют форму эм-

пирических предложений» [Витгенштейн Л., 

1991, с. 96, § 401]. Также говорят, что ПП ги-

бридны. Они выступают в роли «грамматиче-

ских предложений» (логических правил), но 

зачастую имеют вид эмпирических предложе-

ний и (в контексте) могут превращаться в эм-

пирические предложения. И наоборот: эмпи-

рические предложения могут превращаться в 

ПП: «Что же, правило и эмпирическое пред-

ложение переходят друг в друга?» [Витген-

штейн Л., 1991, с. 89, § 309]. 

С этой точки зрения предлагается понять 

природу религиозных убеждений и разногла-

сий, которые наряду с моральными, политиче-

скими, метафизическими убеждениями можно 

отнести к разряду глубоких разногласий

. 

Глубокие разногласия (ГР)  

Под глубокими (эпистемическими) разногласи-

ями (ГР) мы будем понимать разногласия в 

фундаментальных убеждениях, которые, ка-

жется, очень трудно и, быть может, невозмож-

но разрешить рациональным образом по при-

чине самой их природы, а не вследствие каких-

то континжантных факторов, например, пато-

логической уверенности в правильности своей 

________________________________________ 

 Понятие «глубокие разногласия» было введено 
Р. Фогелином [Fogelin R.J., 1985]. 

точки зрения. Предполагается, что это разно-

гласия относительно объективно важных вещей 

между в достаточной мере рациональными и 

ангажированными сторонами (индивидуумами 

или группами). Если стороны иррациональны, 

разногласие не будет объективным и не будет 

иметь смысла пытаться разрешить его рацио-

нальным образом. Если отсутствует подлинное 

ангажирование (субъективный фактор), разно-

гласия будут фальшивыми. Например, сторон-

ник конспирологической теории может упорно 

доказывать ее истинность и в то же время в 

своей практике никогда не полагаться на нее. 

Стороны также должны понимать, о чем идет 

речь, т.е. разногласие должно быть сконструи-

ровано подходящим образом, чтобы исключить 

неясности и двусмысленности. 

Отметим, что наравне с термином «глубокие 

разногласия» употребляются также следующие: 

«мировоззренческие разногласия», «фундамен-

тальные (базовые) разногласия», «разногласия 

между перспективами», «разногласия в базовых 

обязательствах», «петлевые разногласия» (в 

рамках «петлевой эпистемологии») и др. Неко-

торые термины можно использовать как сино-

нимы, но можно также делать более или менее 

тонкие различия между соответствующими по-

нятиями. 

ГР, как правило, носят систематический ха-

рактер (с ними связаны разногласия во многих 

других убеждениях), устойчивы и широко 

распространены. Но систематические, устой-

чивые, широко распространенные и трудно-

разрешимые разногласия необязательно явля-

ются ГР, т.е. с рациональной точки зрения мо-

гут оказаться легко разрешимыми [Ranalli C. 

Lagewaard Th., 2022a]. 

ГР можно связывать с отсутствием достаточ-

но широкого общего бэкграунда, различием в 

наиболее фундаментальных принципах, нормах, 

т.е. «рамочных» или мировоззренческих разли-

чиях, и отличать их от разногласий между «рав-

ными» (коллегами), или разногласий между экс-

пертами, обладающими одинаковой компетен-

цией, очевидностью (данными), эпистемически-

ми добродетелями и т.д.

 Разногласие между ин-

дивидуумами или группами, которые не являют-

________________________________________ 

 Мы полагаем, что к глубоким разногласиям можно отно-

сить и некоторые разногласия между коллегами и экспер-

тами, например, разногласия между сторонниками раз-

личных интерпретаций квантовой механики. 



И.Е. Прись 

 485 

ся или не считают друг друга равными или экс-

пертами, кажется более радикальным, поскольку 

аргументы оппонента могут просто игнориро-

ваться (и это считается рациональным). Как пи-

шет Витгенштейн, «где действительно сталки-

ваются два непримиримых принципа, там каж-

дый объявит другого глупцом и еретиком» [Вит-

генштейн Л., 1991, с. 114, § 611]. 

Ранее, употребляя витгенштейновскую тер-

минологию, мы сделали различие между разно-

гласиями, возникающими вследствие различия 

в «формах жизни» («грамматиках», правилах, 

нормах, принципах, фундаментальных убежде-

ниях), которые мы и назвали ГР, и разногласи-

ями, возникающими в рамках одной и той же 

формы жизни. Первые разрешимы лишь в 

принципе, но не непосредственно и, быть мо-

жет, континжантным образом, тогда как вторые 

однозначно разрешимы [Прись И.Е., 2018]

. 

Витгенштейновская петлевая эпистемология 

Мы частично принимаем интерпретацию эпи-

стемологии Витгенштейна в его последней ра-

боте «О достоверности», предложенную Прит-

чардом, согласно которой эпистемическая ра-

циональность локальна, а всякое эпистемиче-

ское суждение предполагает те или иные не-

обосновываемые ПП. В отсутствие ПП рацио-

нальное обоснование не имеет смысла 

[Pritchard D., 2023a]. 

С нашей точки зрения ПП — наиболее об-

щие элементы витгенштейновской грамматики, 

т.е. нормативной структуры формы жизни. Мы 

говорим о нормах, или правилах, подразумевая 

витгенштейновские (то есть укорененные в ре-

альности, языковых играх, форме жизни) пра-

вила/нормы [Прись И.Е., 2022]. 

Вкратце, для нас ГР — разногласие между 

различными или даже несовместимыми (или 

противоречащими друг другу) правилами (нор-

мами, принципами, ПП), или разногласие, воз-

никающее как следствие принятия различных, 

несовместимых или противоречащих друг другу 

правил (норм, принципов, ПП). Например, раз-

ногласие относительно допустимости абортов 

может быть следствием более глубокого разно-

________________________________________ 

 Как оказалось, наш подход к трактовке ГР имеет некото-
рые сходства с оригинальным витгенштейновским подхо-

дом Фогелина, с которым мы ознакомились только недав-

но [Fogelin R.J., 1985]. 

гласия между религиозным мировоззрением, со-

гласно которому у человеческого эмбриона есть 

душа, и атеистическим мировоззрением. 

Точку зрения, что петлевые разногласия — 

ГР и что это парадигматический случай ГР, за-

щищает также Д. Притчард. В то же время его 

интерпретация ПП отличается от нашей. 

Например, он не рассматривает теоретические 

ПП [Pritchard D., 2023a]. Он также допускает, 

что понятие ГР более широкое, чем понятие ПР 

(см. также [Smith P.S., Lynch M.P., 2021]). 

Петлевые убеждения (предложения) не 

имеют и не могут иметь рационального обос-

нования, и некоторые интерпретаторы вообще 

не считают их убеждениями (что ПП выражают 

убеждения). Поэтому существует возражение, 

что эпистемические разногласия между петле-

выми убеждениями невозможны. Это возраже-

ние нами отвергается на том основании, что в 

рамках нашей интерпретации петлевых убеж-

дений/предложений как витгенштейновских 

правил/норм такие предложения имеют опре-

деленное содержание и в соответствующем 

контексте приобретают статус истинных пара-

дигматических убеждений (предложений). Во-

обще логический статус и истинность высказы-

вания (предложения) зависит от контекста. 

Такой взгляд на ПП, как нам кажется, поз-

воляет также установить связь между петлевой 

эпистемологией и экстерналистской эпистемо-

логией Т. Уильямсона. Например, с точки зре-

ния петлевой эпистемологии Витгенштейна, 

ПП «Это рука» — не знание в собственном 

смысле этого слова, а правило/норма (для 

Притчарда «обязательство»), но в соответству-

ющем контексте — это истинное парадигмати-

ческое убеждение (всякое правило (норма) 

предполагает наличие парадигматических слу-

чаев своего применения). «Я действительно 

знаю, что это рука». 

Некоторые интерпретаторы считают, что ПП 

могут быть ложными. Мы отвергаем эту точку 

зрения. Ложные убеждения могут, однако, 

ошибочно приниматься за петлевые. Когда мы 

говорим, что столкновение ПП суть ГР, мы 

подразумеваем, что речь идет о предложениях, 

которые принимаются за петлевые, т.е. играют 

роль, подобную роли ПП, но на самом деле мо-

гут и не быть ПП. Мы, таким образом, можем 

ответить на следующее возражение: Если ПП 

не могут быть ложными, подлинное разногла-



ФИЛОСОФИЯ 

 486 

сие между ними невозможно, т.к. одна истина 

не может вступать в противоречие с другой. 

Подлинное разногласие возможно лишь в том 

случае, если одно из двух предложений ложно 

(т.е. одно предложение лишь принимается за 

петлевое, а другое на самом деле является пет-

левым). Например, если предположить, что 

разногласие между теистом и атеистом под-

линное, одно из двух высказываний «Бог суще-

ствует» и «Бог не существует» будет ложным, 

тогда как другое — истинным и способным иг-

рать роль ПП. Если же речь идет просто о раз-

ных нормативных практиках, «языковых иг-

рах» в постмодернистской интерпретации фи-

лософии Витгенштейна, то оба высказывания 

могут рассматриваться как истинные в своем 

роде, как просто утверждающие разные вещи

. 

________________________________________ 

 Неверную, на наш взгляд, постмодернистскую интерпре-
тацию Витгенштейна как фидеиста дает Д.В. Пивоваров. 

«Витгенштейновский фидеизм» он характеризует как набор 

следующих тезисов: «1) Все формы социальной жизни (ре-

лигия, искусство, наука и пр.) суть разные языковые игры; 

2) в каждой такой игре есть свои собственные критерии 

смысла и рациональности; 3) в конечном счете любая язы-

ковая игра условна и беспочвенна; 4) осмысленность рели-

гиозных высказываний зиждется не на неких “свидетель-

ствах” или “доказательствах”, а на религиозных практиках. 

Например, смысл суждения “Бог есть” синонимичен прак-

тике поиска людьми вечной любви» [Пивоваров Д.В., 2012, 

с. 15]. В частности, двусмысленным и сомнительным нам 

представляется тезис 3. 

В то же время сам Витгенштейн, как нам представля-

ется, дает некоторые основания интерпретировать его в 

релятивистском духе. Рассмотрим сравнение, которое он 

делает между «языковыми играми» физики и оракула, и 

соответствующее ГР. 

Витгенштейн пишет: «Положениями физики я руковод-

ствуюсь в своих действиях, разве не так? Должен ли я ска-

зать, что у меня нет для этого достаточных оснований? Не 

это ли мы как раз и называем достаточным основанием?» 

[Витгенштейн Л., 1991, с. 114, § 608]. Это можно понимать 

в том смысле, что существование некоторой нормативной 

практики является достаточным основанием, чтобы экс-

плицитно принять соответствующие положения (выража-

ющие правила/нормы этой практики), эксплицитно руко-

водствоваться ими в своих действиях (имплицитно они 

принимаются изначально). Такое эксплицитное принятие 

(экспликация) положений — вывод к наилучшему объясне-

нию того, что я ими руководствуюсь в своих действиях. 

ГР относительно положений физики, согласно Вит-

генштейну, может возникнуть, например, следующим об-

разом: «Допустим, мы встретили людей, которые не счи-

тают это [то, что мы руководствуемся положениями фи-

зики в своих действиях] убедительным основанием. И все 

же как мы себе это представляем? Ну, скажем, вместо фи-

зика они вопрошают оракула. (И потому мы считаем их 

примитивными.) Ошибочно ли то, что они советуются с 

оракулом и следуют ему? Называя это “неправильным”, 

не выходим ли мы уже за пределы нашей языковой игры, 

атакуя их?» [Витгенштейн Л., 1991, с. 114, § 609]. 

 

Например, высказывание «Бог существует» 

может пониматься как утверждение любви че-

ловека к человеку и отказ от насилия. Подлин-

но верующие, однако, верят, что высказывание 

«Бог существует» истинно в буквальном смыс-

ле, т.е. в том же самом смысле, в котором ис-

тинны, например, убеждения относительно 

окружающих нас обыденных вещей или науч-

ные убеждения. 

Интерпретации ПП и разрешение ГР 

Проблема ГР, в частности, религиозных ГР, со-

стоит в том, чтобы выяснить их природу и 

найти способ их рационального разрешения. 

Мы предпочитаем обратиться к петлевой эпи-

стемологии и интерпретировать понятие ПП 

как в-правило. Д. Притчард интерпретирует ПП 

как «арациональные висцеральные обязатель-

ства» (commitments). Д. Мойял-Шарок — как 

животные достоверности, не имеющие пропо-

зиционального содержания, а А. Колива — как 

правила, имеющие пропозициональное содер-

жание, которые играют нормативную роль. 

Вопрос возникает не только о том, возможно 

ли рациональное разрешение того или иного 

разногласия (и если да, то каким образом), но и 

о том, как к нему относиться. Существование 

глубоких этических, политических, религиоз-

ных или других разногласий может убедить, 

что верной позицией в соответствующей обла-

сти является скептицизм или релятивизм. 

Разногласие между кардиналом Белармином 

и Галилеем относительно того, неподвижна ли 

Земля или же она движется, было ГР, основан-

ным на принятии различных — на первый 

взгляд несоизмеримых — эпистемических 

принципов и систем. В известном смысле это 

не разногласие между равными или между экс-

________________________________________ 
В этом воображаемом примере Витгенштейн описыва-

ет переход к другой языковой игре, относящейся к другой 

форме жизни. Такой переход есть переход к другим ПП. 

Разногласие оказывается иллюзорным, если речь идет о 

разных практиках. Оно возникает вследствие непонима-

ния того, о чем идет речь, логики другой языковой игры. 

Сказанное не означает, что между различными практика-

ми не существует никакой иерархии. С точки зрения 

практической одни практики могут оказаться предпочти-

тельнее, чем другие. Их взаимодействие может привести к 

«правильной» точке зрения, в рамках которой старое раз-

ногласие действительно будет выглядеть как подлинное 

разногласие между правой и неправой сторонами, как это, 

например, случилось с геоцентрической и гелиоцентриче-

ской точками зрения. 



И.Е. Прись 

 487 

пертами (и тот, и другой являются экспертами, 

но в своих областях. Потому-то они и отверга-

ют методы друг друга.). Если кардинал осно-

вывал свои заключения в первую очередь на 

Библии, то Галилей — на наблюдениях при по-

мощи телескопа. История науки вынесла вер-

дикт в пользу Галилея, хотя некоторые реляти-

висты могут утверждать его континжантность. 

История, с их точки зрения, могла бы разви-

ваться по-другому. Глубокое разногласие — 

неразрешимое во времена Беллармина и Гали-

лея — могло бы разрешиться по-другому. Ка-

жется, этой точки зрения придерживаются 

К. Кинцел и М. Куш. Во всяком случае, они, 

например, считают, что разногласие между 

Т. Гоббсом и Р. Бойлем относительно приме-

нимости экспериментального метода научного 

исследования и, в частности, относительно то-

го, действительно ли изобретенный вакуумный 

насос создает пустоту, могло бы разрешиться 

по-другому [Kinzel K., Kusch M., 2018]. Мы ин-

терпретировали их «разумный релятивизм» 

(sensible relativism) с точки зрения контексту-

ального реализма [Прись И.Е., 2020]. 

Другим (ненаучным) видом разногласия яв-

ляется разногласие между сторонниками плос-

кой Земли и подавляющим большинством сто-

ронников круглой Земли, или разногласие меж-

ду верующим, утверждающим, что Земля по-

явилась примерно 6000 лет тому назад, и теми, 

кто, опираясь на науку, утверждает, что она 

возникла гораздо раньше. Понятно, что в этом 

случае спорящие стороны не примут всерьез 

аргументы друг друга, которые к тому же им 

будут казаться (или действительно будут) кру-

говыми. Поэтому само наличие разногласия не 

ослабит убеждения сторон. 

Очевидно, что прямое столкновение проти-

воположных точек зрения никого не может 

убедить, т.к. это предполагается самим суще-

ствованием этих точек зрения. Их прямое 

столкновение в лучшем случае выливается 

лишь в простую констатацию различия пози-

ций, а в худшем — во взаимные обвинения. Ес-

ли рациональное разрешение и возможно, то 

только постепенно, исходя из общего бэкгра-

унда, сколь бы незначительным он ни был, ана-

лиза нефундаментальных убеждений и отказа 

от ложных убеждений. 

Связь между фундаментальными и нефун-

даментальными убеждениями не следует пони-

мать согласно фундаменталистской картезиан-

ской модели. С точки зрения витгенштейнов-

ской эпистемологии фундаментальные убежде-

ния сами поддерживаются всей системой убеж-

дений, которые их предполагают. Зависимость 

здесь взаимная. Потому-то от фундаменталь-

ных убеждений так трудно отказаться. Отказ от 

одного или нескольких фундаментальных 

убеждений может повлечь разрушение всей ос-

нованной на них системы убеждений. И наобо-

рот, постепенное изменение этой системы в ко-

нечном итоге повлечет изменение фундамен-

тальных убеждений. 

ПП имеют оптимальную достоверность, но 

рационально не обосновываемы. Многие ин-

терпретаторы, в том числе и мы, считают, что 

ПП имеют логическую достоверность (для нас 

это в-правила). Поэтому, на первый взгляд, ГР, 

основанное на принятии различных ПП, кажет-

ся неразрешимым. Можно еще сказать, что ПП 

задают различные «системы отсчета» (мы гово-

рим о «формах жизни»). На самом деле, трак-

товка ПП как в-правил делает их статус вариа-

бельным и позволяет разрешить проблему не-

соизмеримости [Прись И.Е., 2018]. 

Так же и Притчард делает различие между 

сильным и слабым релятивизмом. Первый 

утверждает несоизмеримость различных эпи-

стемических систем, второй отрицает их несо-

измеримость. Притчард защищает вторую по-

зицию. Согласно ему, сравнение эпистемиче-

ских систем достигается благодаря существо-

ванию общего бэкграунда и так называемого 

«сверх-ПП», что мы не можем радикально и 

фундаментально ошибаться в наших убеждени-

ях. Большинство ПП — манифестации сверх-

ПП в целостной системе, включающей в себя и 

(не петлевые) убеждения в обычном смысле, 

т.е. убеждения, имеющие концептуальную 

связь с истиной и знанием. Поскольку эта си-

стема убеждений динамична, вариабельной 

оказывается и совокупность ПП. Для Притчар-

да, например, предложение «Это рука» — про-

явление сверх-ПП, тогда как предложения 

«Существует внешний мир» и «Я не мозг в ба-

ке» — следствие сверх-ПП (это позволяет из-

бежать скептической проблемы) [Pritchard D., 

2022c]. Хотя позиция Притчарда может быть 

понята в наших терминах, введение сверх-ПП 

нам кажется искусственным шагом (не в духе 

Витгенштейна), а трактовка ПП как арацио-



ФИЛОСОФИЯ 

 488 

нальных (в этом контексте Притчард ссылается 

на витгенштейнианца С. Кэвелла, согласно ко-

торому фундаментальный уровень нашего от-

ношения к миру не уровень знания 

[Pritchard D., 2022a]) требует уточнения. В рам-

ках контекстуального реализма мы трактуем 

арациональность как требование укорененности 

в-правила в реальности, т.е. как требование он-

тологическое. ПП мы рассматриваем не как ара-

циональные, а рациональные в расширенном 

смысле (в этом смысле наша позиция сближает-

ся с позицией Колива [Coliva A., Palmira M., 

2021]). В-правила (нормы) не могут быть араци-

ональными. 

Существует гибридная теория, согласно ко-

торой разногласия объясняются не расхождени-

ем в базовых принципах (которые могут быть 

ПП), а в их применении (наполнении), или рас-

хождении в под-принципах. Например, общим 

эпистемологическим принципом может быть 

доверие к признанному авторитету. В то же вре-

мя авторитет для одних может вовсе не быть ав-

торитетом для других. Так может возникнуть, 

например, ГР между верующим и атеистом. 

Попытка разрешить разногласия рациональ-

ным образом предполагает оценку качества уже 

имеющейся очевидности (evidence), т.е. обра-

щение к очевидности высшего порядка 

[Croce M., 2023]. При этом в качестве очевид-

ности высшего порядка могут принимать и сам 

факт наличия разногласия. 

Применительно к религии возникает, напри-

мер, вопрос: «Должно ли с рациональной точки 

зрения осознание разногласий по религиозным 

вопросам привести к тому, что теист потеряет 

или ослабит уверенность в своих религиозных 

убеждениях?» [King N.L., Kelly Т., 2017]. 

Так называемый «примирительный» подход 

считается рациональным, исходя из факта нали-

чия разногласия, если речь идет о разногласии 

между равными (либо экспертами), либо при-

остановить суждения обеих сторон, либо прийти 

к согласию путем их коррекции (например, одна 

сторона может повысить степень своей уверен-

ности в истинности суждения, а другая пони-

зить). Если же признается, что оппонент облада-

ет эпистемическим превосходством (т.е. более 

компетентен, обладает более выраженными эпи-

стемическими добродетелями, лучшей очевид-

ностью), считается, что разногласие рациональ-

ным образом разрешается в его пользу. В то же 

время неясно, насколько сильно сам факт нали-

чия разногласия должен повлиять на убеждение 

того, кто находится в эпистемически менее вы-

годной ситуации. По всей видимости, это требу-

ет рассмотрения конкретных условий разногла-

сия, контекста. Так называемый «твер-

дый/непоколебимый подход» рекомендует в 

случае разногласия оставаться при своем убеж-

дении. При этом возникает опасность его пере-

оценки, придания большего веса собственной 

эпистемической ситуации и, соответственно, 

проявления эпистемической несправедливости к 

оппоненту (и этот эффект может усиливать сам 

себя). В то же время, если одна из сторон дей-

ствительно обладает сильной уверенностью в 

истинности своих убеждений, некоторые подхо-

ды рекомендуют отказаться от принципа неза-

висимости, согласно которому учет другой точ-

ки зрения не должен зависеть от собственной 

точки зрения, и, соответственно, пересмотреть 

статус оппонента — предположить, что оппо-

нент не является эпистемически равным 

[Ranalli C., Lagewaard Th., 2022b]. Согласно од-

ной из разновидностей твердого подхода, следу-

ет оставаться при своих убеждениях, несмотря 

на разногласие, тогда и только тогда, когда ра-

циональные основания в их пользу правильные. 

Трудность в том, что каждый уверен, что имен-

но его аргументы истинны. Существует также 

промежуточная точка зрения, согласно которой 

требуется принять во внимание полную очевид-

ность, включающую в себя как очевидность 

второго порядка, что существует разногласие, 

трудноразрешимое рациональным путем, так и 

очевидность первого порядка в пользу своего 

убеждения (суждения). С точки зрения нашей 

версии петлевой эпистемологии, следует оста-

ваться при своих петлевых убеждениях, если 

они действительно петлевые, или, говоря, язы-

ком экстерналистской эпистемологии сначала-

знания, при своем знании (как очевидности. Для 

Уильямсона знание = очевидность (evidence)). 

Все версии петлевой эпистемологии сталки-

ваются с теми или иными проблемами. Для 

Притчарда петлевые обязательства арацио-

нальны (т.е. они ни рациональны, ни иррацио-

нальны). Но тогда можно возразить, что столк-

новение ПП не может привести к эпистемиче-

скому (т.е. рациональному) разногласию. Для 

Мойял-Шарок ПП инстинктивны (нерефлек-

сивны) и не имеют пропозиционального содер-



И.Е. Прись 

 489 

жания (это не убеждения), тогда как ГР — раз-

ногласия между убеждениями. Для так называ-

емого «конститутивного» подхода Колива ПП 

рациональны в том смысле, что они являются 

конститутивными элементами рациональных 

языковых игр, включающих в себя помимо ПП 

эмпирические данные (очевидность). Но Коли-

ва, чтобы избежать релятивизма, прибегает 

лишь к очень общим предложениям, которые 

она принимает за петлевые. Это предложения 

типа «Внешний мир существует», «Наши пер-

цептивные способности надежны», «Я не мозг 

в баке», «Мир единообразен» (индуктивный 

принцип) и тому подобные. (Например, пред-

ложение «Это рука» для нее не является петле-

вым.) Эти предложения универсальны. Тогда 

непонятно, каким образом могут возникнуть 

ГР. К тому же ГР возникают в достаточно ши-

роком диапазоне случаев. 

Некоторое сходство нашего подхода с опи-

санными выше в том, что мы, как и Притчард и 

Колива, трактуем достоверность ПП прежде 

всего как достоверность логическую (Мойял-

Шарок трактует ее как «животную» достовер-

ность). Также, подобно Колива и Мойял-

Шарок, мы трактуем ПП как правила (Колива, 

Мойял-Шарок) или нормы (Колива) (Пропози-

циональное содержание ПП для Колива играет 

нормативную роль.)

. 

Квазифидеизм 

П. Форрест пишет: «Большая часть современ-

ной эпистемологии религии стремится избе-

жать крайностей как тезиса Просвещения о ге-

гемонии эвиденциализма, так и фидеизма» 

[Forrest P., 2008]. Квазифидеизм Д. Притчарда 

как раз и предлагает срединный путь между 

эвиденциализмом и фидеизмом [Pritchard D., 

2022a, 2022c]. Фундаментальные религиозные 

убеждения Притчард пытается трактовать как 

петлевые, ссылаясь на Витгенштейна (для Вит-

генштейна миссионер, обращая туземцев в 

свою веру, должен апеллировать к «убежде-

нию», а не к доводам [Витгенштейн Л., 1991, 

________________________________________ 

 Но для нас логическая достоверность ПП как в-правил 

(сомневаться в правилах бессмысленно) лишь одни аспект 

ПП. Сомневаться в парадигматических случаях примене-

ния в-правила иррационально. А в том случае, когда ПП 

превращаются в контекстуальное знание, сомневаться в 

них нерационально. 

с. 114, § 612]). Религиозные разногласия и, в 

частности, разногласия между теистом и атеи-

стом в принципе рационально разрешимы. Од-

ним из способов рационального разрешения 

разногласий в духе квазифидеизма Притчард 

считает современные споры между теистами и 

новыми атеистами (Р. Докинз, Д. Деннет и др.). 

Если выражение «Бог существует» — ПП, 

оно, с точки зрения нашей интерпретации ПП, 

имеет логическую достоверность, а для Прит-

чарда оно арационально. Нет смысла его опро-

вергать или доказывать (обосновывать), как это 

делает эвиденциализм. Также это не особая бо-

жественная интуиция, расширенное экстерна-

листское восприятие (по аналогии с обыден-

ным перцептивным восприятием), как утвер-

ждает реформатская эпистемология. И не про-

сто вера, игнорирующая рациональность (фи-

деизм). Наоборот, оно само предполагается 

любым религиозным обоснованием, имеет до-

стоверность логической предпосылки. Также, в 

отличие от фидеизма, квазифидеизм утвержда-

ет, что нет существенного различия в природе 

обыденных и религиозных верований в том 

смысле, что и те, и другие в конечном итоге ос-

нованы на ПП

. Если признать, что обыденные 

и научные убеждения (за исключением фунда-

ментальных) рациональны (с точки зрения 

Притчарда фундаментальные убеждения ара-

циональны), то и религиозные убеждения (за 

исключением фундаментальных) рациональны. 

Если принять интерпретацию ПП Колива или 

нашу точку зрения, следует также признать ра-

циональность фундаментальных религиозных 

убеждений как ПП. Если же предположить, что 

эти фундаментальные убеждения ложны, то 

они не могут быть ПП. В этом случае, согласно 

нашей позиции, религиозные убеждения не бу-

дут обоснованными. 

Некоторые авторы указывают на существен-

ные различия в свойствах обыденных ПП и 

фундаментальных религиозных убеждениях. 

Например, говорят, что по крайней мере некото-

________________________________________ 

 Еще кардинал Ньюмен (Джон Генри Ньюмен) — бри-

танский теолог XIX-го в. — приводил аргументы в пользу 

того, что в основании религиозных убеждений так же, как 

и в основании обыденных, лежат необосновываемые 

убеждения. На него ссылается Витгенштейн в первом па-

раграфе «О достоверности». Притчард и некоторые дру-

гие авторы считают, что Ньюмен оказал существенное 

влияние на эпистемологическую позицию Витгенштейна. 



ФИЛОСОФИЯ 

 490 

рые обыденные ПП (например, «У меня две ру-

ки») кажутся достаточно универсальными и 

практически неизменными. Религиозные же 

убеждения вариабельны и могут меняться в том 

числе и под воздействием рациональных аргу-

ментов. Также говорят, что обыденные ПП, как 

правило, подразумеваются, их не обосновывают, 

а религиозные убеждения формулируют экспли-

цитно и приводят аргументы в их пользу. 

На наш взгляд, здесь можно ответить двоя-

ко. Во-первых, можно утверждать, что разли-

чие между обыденными и религиозными пред-

ложениями на самом деле не столь велико (так, 

Притчард в одной из своих последних работ 

признает, что ранее он преувеличил это разли-

чие). Во-вторых, в отличие от Притчарда, мы 

считаем, что теоретические предложения тоже 

могут быть ПП. Поэтому если провести ча-

стичную аналогию между религиозными и тео-

ретическими ПП (например, в физике), которые 

эксплицитно формулируются и обосновывают-

ся, то это снимает возражение, что религиозные 

предложения не ПП. 

Например, Д. Притчард не относит предло-

жение «Вода кипит при температуре 100 граду-

сов по Цельсию» к ПП. Для него от обыденное 

знание (см. его статью о подходе Дж. Греко 

[Pritchard D., 2022b]). Мы считаем, что это 

предложение может иметь статус ПП. Витген-

штейн в «О достоверности» пишет: «В зале су-

да, безусловно, было бы признано истиной вы-

сказывание физика, что вода кипит при 100°С» 

[Витгенштейн Л., 1991, с. 114, § 604], т.е. в зале 

суда (и не только) предложение «Вода кипит 

при температуре 100°С» принимается в каче-

стве (формулировки) правила (нормы), имею-

щего логическую достоверность

. 

Подход Притчарда к объяснению и разре-

шению ГР в рамках петлевой эпистемологии, в 

том числе религиозных разногласий, предпола-

гает существование сверх-ПП и некоего общего 

бэкграунда. На первый взгляд, может показать-

ся, что в области религии такого общего бэк-

граунда не существует. Отсюда делается вывод, 

что либо петлевая эпистемология вообще не 

применима в области религии, т.е. фундамен-

________________________________________ 

 Фундаментальные законы физики, аксиомы математики 

и целые физические и математические теории, например, 

квантовая механика (система ее аксиом), могут тракто-

ваться как ПП или системы ПП, т.е. как в-правила. 

тальные религиозные убеждения не ПП, либо 

она не применима в версии Притчарда, т.е. не 

позволяет удовлетворительным образом рацио-

нально разрешить религиозные разногласия, 

поскольку ведет к скептицизму или релятивиз-

му. Эта дилемма Притчардом отвергается. 

В рамках нашей интерпретации ПП мы при-

ходим к аналогичному выводу. Теист и атеист 

разделяют много обыденных ПП. Сомнения 

насчет того, можно ли вообще говорить о рели-

гиозных ПП, т.е. применима ли к ним петлевая 

эпистемология, и если применима, то не ведет 

ли это к релятивизму, возникают не в большей 

мере, чем для обыденных или теоретических 

предложений. 

Заключение 

Таким образом, квазифидеизм Д. Притчарда 

утверждает, что фундаментальные религиозные 

убеждения являются витгенштейновскими пет-

левыми предложениями («обязательствами») и 

предлагает способ разрешения глубоких рели-

гиозных разногласий в рамках своей интерпре-

тации петлевой эпистемологии Витгенштейна. 

Мы разделяем интерпретацию Притчардом ПП 

как петлевых обязательств и, соответственно, 

его версию квазифидеизма лишь частично

. 

Также наша интерпретация имеет некоторые 

сходства с интерпретацией А. Колива, но отли-

чается от нее по ряду важных моментов. Мы, 

скорее, согласны с либеральным взглядом Вит-

генштейна на петли. Для нас это витгенштей-

новские правила (нормы), управляющие языко-

выми играми в рамках формы жизни. На наш 

взгляд, если действительно существует религи-

озная (и, соответственно, атеистическая) форма 

жизни в смысле позднего Витгенштейна, то 

________________________________________ 

 Отметим, что, например, И. де Риддер (J. de Ridder) во-

обще отвергает квазифидеизм Д. Притчарда (он называет 

его квази-решением реальных проблем религиозной эпи-

стемологии), утверждая, что религиозные убеждения не 

обладают такими основными свойствами петлевых обяза-

тельств как их рамочный характер, арациональность и от-

сутствие концептуальной связи с истиной и знанием (для 

Притчарда петлевые обязательства не вера в эпистемиче-

ском смысле) [Ridder J. de, 2019] (см. дискуссию с Прит-

чардом [Pritchard D., 2023b; Ridder J. de, Rannali C., 2022, 

unpubl. manuscript].). 

В рамках нашей трактовки ПП как трехаспектных в-

правил, которые в контексте могут превращаться в истин-

ные парадигматические или даже непарадигматические 

убеждения, возражения де Риддера снимаются 

[Прись И.Е., 2017]. 



И.Е. Прись 

 491 

существуют и религиозные (и, соответственно, 

атеистические) петлевые предложения (убеж-

дения) и языковые игры. Глубокие разногласие 

между теистом и атеистом — подлинные раз-

ногласия в том смысле, что права лишь одна 

сторона. И есть основания полагать, что они 

могут быть рационально разрешены. 

Что касается возможных форм жизни, то в 

заметках 1938 года Витгенштейн пишет: «По-

чему бы одной из форм жизни не достичь 

кульминации в высказывании веры в Страш-

ный суд? Но я не могу сказать ни “да”, ни “нет” 

на утверждение, что такое будет. Ни “Возмож-

но”, ни “Я не уверен”)» (цитируется в 

[Lavorerio V., 2021, р. 225]). 

Список литературы 

Витгенштейн Л. О достоверности / пер. с 

англ. Ю.А. Асеева, М.С. Козловой // Вопросы фи-

лософии. 1991. № 2. С. 67–120. 

Пивоваров Д.В. Философия религии: в 3 т. Т. 2: 

Гносеология религии. Екатеринбург: Изд-во 

Урал. ун-та, 2012. 556 с. 

Прись И.Е. Витгенштейн о знании, достовер-

ности и «осевых предложениях». Saarbrücken, DE: 

Lambert Academic Publishing, 2017. 144 с. 

Прись И.Е. Знание в контексте. СПб.: Алетейя, 

2022. 720 с. 

Прись И.Е. «Осевые» разногласия // Диалог. 

2018. № 2(11). С. 6–17. 

Прись И.Е. «Разумный релятивизм», эписте-

мология добродетелей и контекстуальный реа-

лизм // Философия науки. 2020. № 3(86). C. 15–48. 

DOI: https://doi.org/10.15372/ps20200302 

Coliva A., Palmira M. Disagreement unhinged, 

constitutivism style // Metaphilosophy. 2021. 

Vol. 52, iss. 3–4. P. 402–415. DOI: 

https://doi.org/10.1111/meta.12490 

Croce M. The Epistemology of disagreement // 

Routledge Encyclopedia of Philosophy. 2023. URL: 

https://philarchive.org/rec/CROTEO-32 (accessed: 

26.05.2023). DOI: https://doi.org/10.4324/ 

9780415249126-p081r1-1 

Fogelin R.J. The logic of deep disagreements // 

Informal Logic. 1985. Vol. 7, no. 1. Р. 1–8. DOI: 

https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696 

Forrest P. The epistemology of religion // The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy / ed. by 

E.N. Zalta, U. Nodelman. 2008. URL: 

https://plato.stanford.edu/entries/religion-

epistemology/ (accessed: 03.04.2023). 

King N.L., Kelly Т. Disagreement and the Episte-

mology of Theology // The Oxford Handbook of the 

Epistemology of Theology / ed. by W.J. Abraham, 

F.D. Aquino. N.Y.: Oxford University Press, 2017. 

P. 309–324. DOI: https://doi.org/10.1093/oxfordhb/ 

9780199662241.013.4 

Kinzel K., Kusch M. De-idealizing Disagreement, 

Rethinking Relativism // International Journal of Phil-

osophical Studies. 2018. Vol. 26, iss. 1. P. 40–71. 

DOI: https://doi.org/10.1080/09672559.2017.1411011 

Lavorerio V. Lectures on religious beliefs and the 

epistemology of disagreements // Wittgenstein–

Studien. 2021. Vol. 12, iss. 1. Р. 217–235. DOI: 

https://doi.org/10.1515/witt-2021-0012 

Pritchard D. Deep disagreement // Routledge 

Handbook to Philosophy of Disagreement / ed. by 

M. Baghramian, J.A. Carter, R. Rowland. London: 

Routledge, 2023. (Forthcoming). URL: 

https://www.dropbox.com/s/fxy41l72xessn1d/DeepD

isagreementFINAL.pdf?dl=0 (accessed: 26.05.2023). 

Pritchard D. Exploring Quasi-Fideism // Hinge 

Epistemology / ed. by C. Sandis, D. Moyal-Sharrock. 

London: Anthem Press, 2022. P. 27–50. DOI: 

https://doi.org/10.2307/j.ctv2svjz4r.7 

Pritchard D. Hinge commitments and common 

knowledge // Synthese. 2022. Vol. 200. URL: 

https://link.springer.com/article/10.1007/s11229-022-

03647-5 (accessed: 28.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11229-022-03647-5 

Pritchard D. Quasi-Fideism and Epistemic Relativ-

ism // Inquiry: An Interdisciplinary Journal of Philoso-

phy. 2022. Available at: https://philpapers.org/ 

rec/PRIQAE (accessed: 26.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1080/0020174X.2022.2135820 

Pritchard D. Religious vertigo // Religionsphiloso-

phie nach Wittgenstein / hrsg. von E. Ramharter. 

Stuttgart, DE: Metzler/Springer, 2023. (Forthcoming). 

URL: https://www.dropbox.com/s/1lsm59pis99w1q8/ 

ReligiousVertigoFINAL.pdf?dl=0 (accessed: 

26.05.2023). 

Ranalli C., Lagewaard Th. Deep Disagreement 

(Part 1): Theories of Deep Disagreement // Philoso-

phy Compass. 2022. Vol. 17, iss. 12. URL: 

https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.

1111/phc3.12886 (accessed: 21.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1111/phc3.12886 

Ranalli C., Lagewaard Th. Deep Disagreement 

(Part 2): Epistemology of Deep Disagreement // Phi-

losophy compass. 2022. Vol. 17, iss. 12. URL: 

https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.

1111/phc3.12887 (accessed: 21.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1111/phc3.12887 

Ridder J. de. Against quasi-fideism // Faith and 

Philosophy. 2019. Vol. 36, iss. 2. P. 223–243. DOI: 

https://doi.org/10.5840/faithphil201951123 

https://plato.stanford.edu/entries/religion-epistemology/
https://plato.stanford.edu/entries/religion-epistemology/
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=4378
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=4378


ФИЛОСОФИЯ 

 492 

Ridder J. de., Rannali C. Still against quasi-

fideism. 2022. Unpublished manuscript. 

Smith P.S., Lynch M.P. Varieties of Deep Epis-

temic Disagreement // Topoi. 2021. Vol. 40. P. 971–

982. DOI: https://doi.org/10.1007/s11245-020-

09694-2 

 

References 

Coliva, A. and Palmira, M. (2021). Disagreement 

unhinged, constitutivism style. Metaphilosophy. 

Vol. 52, iss. 3–4, pp. 402–415. DOI: 

https://doi.org/10.1111/meta.12490 

Croce, M. (2023). The epistemology of disagree-

ment. Routledge Encyclopedia of Philosophy. Availa-

ble at: https://philarchive.org/rec/CROTEO-32 (ac-

cessed 26.05.2023). DOI: https://doi.org/10.4324/ 

9780415249126-p081r1-1 

Fogelin, R.J. (1985). The logic of deep disagree-

ments. Informal Logic. Vol. 7, no. 1, pp. 1–8. DOI: 

https://doi.org/10.22329/il.v7i1.2696 

Forrest, P. (2008). The epistemology of religion. 

E.N. Zalta, U. Nodelman (eds.) The Stanford Stan-

ford Encyclopedia of Philosophy. Available at: 

https://plato.stanford.edu/entries/religion-

epistemology/ (accessed 03.04.2023). 

King, N.L. and Kelly, T. (2017). Disagreement and 

the epistemology of theology. W.J. Abraham, 

F.D. Aquino (eds.) The Oxford Handbook of the Epis-

temology of Theology. New York: Oxford University 

Press, pp. 309–324. DOI: https://doi.org/10.1093/ 

oxfordhb/9780199662241.013.4 

Kinzel, K. and Kusch, M. (2018). De-idealizing 

disagreement, rethinking relativism. International 

Journal of Philosophical Studies. Vol. 26, iss. 1, 

pp. 40–71. DOI: https://doi.org/10.1080/ 

09672559.2017.1411011 

Lavorerio, V. (2021). Lectures on religious beliefs 

and the epistemology of disagreements. Wittgen-

stein–Studien. Vol. 12, iss. 1, pp. 217–235. DOI: 

https://doi.org/10.1515/witt-2021-0012 

Pivovarov, D.V. (2012). Filosofiya religii: v 3 t. 

T. 2:Gnoseologiya religii [The Philosophy of Reli-

gion. Vol. 2: Epistemology of Religion]. Yekaterin-

burg: UFU Publ., 556 p. 

Pris, I.E. (2017). Vitgenshteyn o znanii, dostover-

nosti i «osevykh predlozheniyakh» [Wittgenstein on 

knowledge, credibility and «axial sentences»]. Saar-

brücken, DE: Lambert Academic Publishing, 144 p. 

Pris, I.E. (2018). [«Axial» disagreements]. Dia-

log. No. 2(11), pp. 6–17. 

Pris, I.E. (2020). [«Sensible relativism», virtue 

epistemology and contextual realism]. Filosofiya 

nauki [Philosophy of Sciences]. No. 3(86), pp. 15–

48. DOI: https://doi.org/10.15372/ps20200302 

Pris, I.E. (2022). Znanine v kontekste [Knowledge 

in context]. Saint Petersburg: Aleteya Publ., 720 p. 

Pritchard, D. (2022). Exploring quasi-fideism. 

C. Sandis, D. Moyal-Sharrock (eds.) Hinge Episte-

mology. London: Anthem Press, pp. 27–50. DOI: 

https://doi.org/10.2307/j.ctv2svjz4r.7 

Pritchard, D. (2022). Hinge commitments and 

common knowledge. Synthese. Vol. 200. Available 

at: https://link.springer.com/article/10.1007/s11229-

022-03647-5 (accessed 28.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1007/s11229-022-03647-5 

Pritchard, D. (2022). Quasi-fideism and epistemic 

relativism. Inquiry: An Interdisciplinary Journal of 

Philosophy. Available at: https://philpapers.org/ 

rec/PRIQAE (accessed 26.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1080/0020174X.2022.2135820 

Pritchard, D. (2023). Deep disagreement. 

M. Baghramian, J.A. Carter, R. Rowland (eds.) 

Routledge Handbook to Philosophy of Disagreement. 

London: Routledge Publ. (Forthcoming). Available at: 

https://www.dropbox.com/s/fxy41l72xessn1d/DeepDis

agreementFINAL.pdf?dl=0 (accessed 26.05.2023).  

Pritchard, D. (2023). Religious vertigo. 

E. Ramharter (hrsg.) Religionsphilosophie nach 

Wittgenstein [E. Ramharter (ed.) Philosophy of Reli-

gion after Wittgenstein]. Stuttgart, DE: Metz-

ler/Springer. (Forthcoming). Available at: 

https://www.dropbox.com/s/1lsm59pis99w1q8/Religi

ousVertigoFINAL.pdf?dl=0 (accessed 26.05.2023).  

Ranalli, C. and Lagewaard, Th. (2022). Deep dis-

agreement (Part 1): Theories of deep disagreement. 

Philosophy compass. Vol. 17, iss. 12. Available at: 

https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.

1111/phc3.12886 (accessed 21.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1111/phc3.12886 

Ranalli, C. and Lagewaard, Th. (2022). Deep dis-

agreement (Part 2): Epistemology of deep disagree-

ment. Philosophy Compass. Vol. 17, iss. 12. URL: 

https://compass.onlinelibrary.wiley.com/doi/epdf/10.

1111/phc3.12887 (accessed: 21.05.2023). DOI: 

https://doi.org/10.1111/phc3.12887 

Ridder, J. de (2019). Against quasi-fideism. Faith 

and Philosophy. Vol. 36, iss. 2, pp. 223–243. DOI: 

https://doi.org/10.5840/faithphil201951123 

Ridder, J. de and Rannali, C. (2022). Still against 

quasi-fideism. Unpublished manuscript. 

Smith, P.S. and Lynch, M.P. (2021). Varieties of 

deep epistemic disagreement. Topoi. Vol. 40, 

pp. 971–982. DOI: https://doi.org/10.1007/s11245-

020-09694-2 

Wittgenstein, L. (1991). [About reliability]. Vo-

prosy Filosofii. No. 2, pp. 67–120. 

https://plato.stanford.edu/entries/religion-epistemology/
https://plato.stanford.edu/entries/religion-epistemology/
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=420
https://philpapers.org/asearch.pl?pub=420


И.Е. Прись 

 493 

 

Об авторе About the author 

Прись Игорь Евгеньевич 

доктор философии, 

кандидат физико-математических наук, 

ведущий научный сотрудник 

Институт философии Национальной 

академии наук Беларуси, 

Беларусь, 220072, Минск, ул. Сурганова, 1/2; 

e-mail: frigpr@gmail.com 

ResearcherID: L-2532-2016 

Igor E. Pris 
PhD in Philosophy, 

Candidate of Physical and Mathematical Sciences, 

Leading Researcher 

Institute of Philosophy of the National Academy 

of Sciences of Belarus, 

1/2, Surganov st., Minsk, 220072, Republic of Belarus; 

e-mail: frigpr@gmail.com 

ResearcherID: L-2532-2016 

 


