
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. ФИЛОСОФИЯ. ПСИХОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ 

2023 PERM UNIVERSITY HERALD. PHILOSOPHY. PSYCHOLOGY. SOCIOLOGY Выпуск 4 

________________________________________ 

© Габриелян О.А., Гарбузов Д.В., 2023 

ФФИИЛЛООССООФФИИЯЯ  

УДК 101 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-469-481 

Поступила: 11.06.2023 

Принята: 30.11.2023 

Опубликована: 22.12.2023 

ФИЛОСОФИЯ КАК ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА:  

ИСТОРИЯ, СОСТОЯНИЕ И ПЕРСПЕКТИВЫ 

Габриелян Олег Аршавирович, Гарбузов Дмитрий Викторович 

Крымский федеральный университет им В.И. Вернадского (Симферополь) 

 

В статье философия рассматривается как особый режим восприятия-осознания, осуществляемый 

человеческой психикой, и форма когнитивной активности. Обнаруживается ее структура и 

основные направления актуализации. Результатом философского мышления и переживания 

является теоретическое знание, с одной стороны, и практическая деятельность, с другой стороны. 

Дается определение классической философской традиции (метафизики) и причины ее кризиса. 

Анализируется критика классической философской традиции в современной философии и ее 

результаты. Все линии философствования, разворачивающие базовую модель философского 

мышления и связанные с ней формы и режимы когнитивной активности, образовали классическую 

философскую традицию. Отдельные школы и направления философии развивали разные 

возможности и структуры данного способа мышления и восприятия-осознания. Особенностью 

современного этапа философии является то, что познавательные теоретические ресурсы этого 

способа мышления и режима когнитивной активности уже в значительной степени реализованы. 

Творческим полем философии становится не столько создание новых теоретических конструкций, 

сколько практическое применение уже существующих, предполагающее их операционализацию и 

модификацию под конкретные проблемы. Исходя из полученных выводов определяется 

специфика философской теории и практики в современном мире. Анализируется место и статус 

философа в предыдущие исторические эпохи и в современном мире. Определяется практическая 

роль философии в современных мирах повседневности и глобальном мире. Делается вывод, что 

философы сегодня, если они хотят оставаться актуальными и не выпадать из современности в 

некую «книжную вечность», не только могут, но и должны познавать реальность и изменять ее. 

Анализируется роль кафедры философии в современном университете и системе образования. 

Формулируется ряд базовых положений, которыми можно и нужно руководствоваться 

сотрудникам кафедры философии в текущей работе. 

Ключевые слова: философия, теоретическая философия, практическая философия, режим 

восприятия-осознания, когнитивная активность, субстанция, бинарная конструкция мышления и 

речи, классическая философская традиция, современная философия, кафедра философии. 

 

Для цитирования: 

Габриелян О.А., Гарбузов Д.В. Философия как теория и практика: история, состояние и перспективы // Вестник Пермско-

го университета. Философия. Психология. Социология. 2023. Вып. 4. С. 469–481. 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-469-481 

 



ФИЛОСОФИЯ 

 470 

 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-469-481 
Received: 11.06.2023 

Accepted: 30.11.2023 

Published: 22.12.2023 

PHILOSOPHY AS THEORY AND PRACTICE: 

HISTORY, SUBSTANCE AND PROSPECTS 

Oleg A. Gabrielyan, Dmitry V. Garbuzov 

V.I. Vernadsky Crimean Federal University (Simferopol) 

The article considers philosophy as a special mode of perception-awareness of the human psyche and a 

form of cognitive activity. Its structure and main directions of updating are revealed. The result of philo-

sophical thinking and experience is theoretical knowledge, on the one hand, and practical activity, on the 

other hand. The definition of the classical philosophical tradition (metaphysics) and the reasons for its cri-

sis are given. The criticism of the classical philosophical tradition in modern philosophy and its results 

are analyzed. All lines of philosophizing that deploy the basic model of philosophical thinking and the 

forms and modes of cognitive activity associated with it formed the classical philosophical tradition. Sep-

arate schools and areas of philosophy developed different possibilities and structures of this way of think-

ing and perception-awareness. A feature of the modern stage of philosophy is that the cognitive theoreti-

cal resources of this way of thinking and the mode of cognitive activity have already been realized to a 

great extent. The creative field of philosophy is not so much the creation of new theoretical constructions, 

but the practical application of existing ones, involving their operationalization and modification for spe-

cific problems. Based on the findings, the specifics of philosophical theory and practice in the modern 

world are determined. The place and status of the philosopher in previous historical epochs and in the 

modern world is analyzed. The practical role of philosophy in the modern worlds of everyday life and the 

global world is determined. It is concluded that philosophers today, if they want to remain relevant and 

not fall out of modernity into a kind of «bookish eternity», not only can, but must not only cognize reali-

ty, but also change it. The role of the Department of Philosophy at the modern university and within the 

educational system is analyzed. A number of basic provisions are formulated that can and should guide 

the staff of the Department of Philosophy in their current work. 

Keywords: philosophy, theoretical philosophy, practical philosophy, mode of perception-awareness, cog-

nitive activity, substance, binary construction of thinking and speech, classical philosophical tradition, 

modern philosophy, Department of Philosophy. 

 

To cite: 

Gabrielyan O.A., Garbuzov D.V. [Philosophy as theory and practice: history, substance and prospects]. Vestnik Permskogo universi-

teta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2023, issue 4, pp. 469–481 (in 

Russian), https://doi.org/10.17072/2078-7898/2023-4-469-481 

 

 

Введение 

Философия, как известно, есть принципиально 

рефлексивный способ мышления, т.е. для нее 

характерно то, что в фокусе внимания всегда 

находится не только предмет мышления, но и 

сам мыслительный процесс. Это предполагает 

периодическое переосмысление своей соб-

ственной сути. С нашей точки зрения, в насто-

ящее время философия вновь находится в ситу-

ации, когда ей настоятельно требуется глубокое 

переосмысление и самоанализ. Это связано с 

очевидной проблемой маргинализации как со-

циокультурного статуса философа в современ-

ном обществе, так и самого способа философ-

ского мышления и переживания. Мы видим, 

как философия вытесняется не только из ин-

теллектуальной жизни массовой культуры, но и 

из образовательных программ высшей школы. 

Соответственно, целью данной статьи является 

поиск новых путей самоопределения филосо-

фии, возвращающих ей статус актуальной мыс-



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 471 

лительной практики. В этом контексте рас-

сматривается как творчество отдельных фило-

софов, так и деятельность кафедры философии. 

1. Философия как особая форма 

когнитивной активности 

и режим восприятия-осознания 

человеческой психики 

Что такое философия студентам рассказывают 

на первом занятии университетского учебного 

курса. Философия является одним из историче-

ских типов мировоззрения, специфической фор-

мой общественного сознания, особой научной 

дисциплина, которая имеет определенный объ-

ект, предмет и методы исследования. Однако 

этот вопрос вовсе не так тривиален, как кажется 

на первый взгляд. Распространено спонтанное, 

интуитивно понятное представление о том, что 

философия — это любая «мудрость», любое 

глубокое переживание и понимание реальности. 

Более узкое определение философии не как лю-

бой мудрости вообще, а лишь одной из ее форм, 

выраженной в специфическом способе пережи-

вания и понимания реальности, обычно игнори-

руется. Предполагается, что если обнаруживает-

ся некое глубокое переживание и понимание, то 

это значит, что здесь имеет место выход на фи-

лософский уровень рефлексии — отсюда такие 

понятия, как философия религии, философия 

мифа, философия науки, философия искусства и 

т.п. Можно сказать, что таким образом выражает 

себя своеобразная апология философии. Далеко 

не факт, что философия нуждается в этом, но 

однозначно можно утверждать, что такой под-

ход сильно усложняет саморефлексию филосо-

фии и деформирует понимание логики ее исто-

рического проявления. 

Прежде всего, определение философии как 

любой формы мудрости мешает различению 

типов когнитивной активности, режимов вос-

приятия-сознания, свойственных человеческой 

психике (душе). Философия неразделимым об-

разом смешивается с иными формами психиче-

ской активности и структурами сознания. Са-

мая ранняя из них, насколько можно судить из 

исторических реконструкций, основана на 

структуре типа Хаос – Космос. Исток реально-

сти предстает здесь как хаос — нечто принци-

пиально неопределенное и непознаваемое. Из 

него рождается мир как нечто организованное, 

упорядоченное, космическое. Но каждая точка 

мира, каждая вещь связана со своим истоком — 

в глубине ее бытия разверзается бездна хаоса. 

Соответственно, такая когнитивная система во-

обще не предполагает процесс познания исти-

ны, поскольку, пытаясь понять первые и по-

следние причины происходящего, мы неизбеж-

но столкнемся с бездной хаоса, непознаваемой 

и неуправляемой. Поэтому все существующее и 

происходящее рассматривается как подчинен-

ное слепой судьбе, т.е. беспричинно, необъяс-

нимо и непредсказуемо. Следовательно, содер-

жанием когнитивной активности является не 

познание, а гадание и эмоциональные пережи-

вания в форме веры, надежды, ужаса, восхище-

ния и т.д. Это трудно представить нашему со-

временнику, но человек с первобытной формой 

мышления ничего не познает, его психика ра-

ботает в принципиально ином режиме когни-

тивной активности и производит иные формы 

когнитивного контента. Такой тип психической 

активности находится в основании мифологи-

ческой, религиозной, магической форм мышле-

ния и мировоззрения. 

Появление философии связано с настройкой 

принципиально другого режима и структуры 

когнитивной активности. В частности, ситуа-

цию фундаментально изменяет грандиозная по 

своей эвристической нагруженности идея пер-

воначала, субстанции (ипокайменон по-

гречески). Предполагается, что в истоке реаль-

ности находится не иррациональный, непозна-

ваемый хаос, а имеющая рациональную приро-

ду субстанция, первоначало. Здесь важна сама 

конструкция, а не содержание. Она имеет 

огромный эвристический потенциал, который 

реализуется во множестве направлений, коор-

динатных систем когнитивной активности и 

структур сознания. 

1. Причина – следствие. Происходит форми-

рование каузального, причинно-следственного 

логического мышления, в котором субстанция 

выступает в качестве причины, а конкретные 

свойства и события — в качестве следствия. 

Появляется сама возможность мыслить логиче-

ски, каузально, поскольку в качестве причины 

начинает выступать не иррациональный хаос, а 

рациональное первоначало, субстанция. 

2. Бытие – сущее. Субстанция — это то, что 

есть само по себе, бытие, а любое конкретное 

сущее — это ограниченное воплощение некото-

рой части бытия, оно есть не само по себе, а 



ФИЛОСОФИЯ 

 472 

производно от другого. 3. Целое – часть. Суб-

станция — целое, а то, в чем реализуется суб-

станция — частичное. Холизм, континуаль-

ность, дискретность. Делимость и неделимость, 

предел делимости. Конечность и бесконечность. 

Материальное (протяженное, имеющее про-

странственные границы) и идеальное (не имею-

щее пространственных границ). 4. Сущность – 

явление. То, что есть само по себе, автономное, и 

то, что отражает существование другого, произ-

водное. 5. Общее – отдельное. То, что относится 

к субстанции в целом, и то, что относится к от-

дельным выражениям субстанции. 6. Вечное – 

временное. Субстанция, которая присутствует 

вся целиком и сразу, и проявления субстанции, 

чье существование присутствует не целиком, а в 

последовательности длящихся мгновений. 

7. Сакральное – профанное. Сингулярное, 

сверхъестественное, относящееся к основанию, 

истоку мира и регулярное, и обыденное, отно-

сящееся к производному, не имеющему соб-

ственного бытия. 8. Мыслимое – ощущаемое. 

Познаваемое непосредственно в своей субстан-

циальной целостности, либо опосредованно че-

рез информационные сигналы разной природы. 

2. Классическая философская традиция 

(метафизика) 

История философии представляет собой кон-

цептуальное разворачивание и детальное 

осмысление этих и связанных с ними коорди-

натных систем мышления, длившееся 2.5 тыс. 

лет. Это осмысление потребовало тонкой, слож-

ной вербализации мыслительного процесса и во 

многом предопределило динамику культурной 

трансформации человеческих сообществ в 

направлении письменной фиксации результатов 

когнитивной активности человеческой психики. 

В частности, исходная бинарная конструкция 

когнитивной активности привела к формирова-

нию бинарной структуры вербализации, четко 

раскладывающейся на две координатные систе-

мы: означаемое – означающее, бытие – ничто, 

вечное – временное, материальное – идеальное, 

объект – субъект, естественное – искусственное, 

внутреннее – внешнее, центр – периферия, 

власть – подчинение, 1 и 0 и т.д. 

Базовой эталонной конструкцией отношения 

между элементами бинарной оппозиции стала 

модель микрокосма или, говоря иначе, голо-

граммы. Суть ее состоит в постулировании 

«субстанции», т.е. основы, почвы, «подлежаще-

го», и того, что «вырастает» из этой «почвы», 

т.е. расположенное на этой «основе». Принци-

пиально важна сама структура-substantia, поэто-

му, когда говорят о субстанции материальной 

или идеальной, реальной или возможной, вирту-

альной или актуальной, — все это вариации од-

ной основной темы. Все, что основано на суб-

станции, «имеет субстанцию», определяется как 

сущее, присутствующее тем или иным спосо-

бом, а именно, способом дублирования, копиро-

вания структуры своей substantia. Это предпола-

гает то, что существование сущего уже изна-

чально имеет формальную, структурную опре-

деленность, представляет собой некую полноту 

кодов, содержаний, которые последовательно 

или синхронно разворачиваются, что и является 

содержанием процесса существования. Взаимо-

отношения между отдельными сущими ничего 

принципиально не меняют, они могут привести 

к уничтожению сущего или к появлению нового 

сущего, но не способны изменять формы суще-

ствования как такового. 

Такое сущее получило название атома или 

монады. Человек является таким же сущим-

монадой, но только наиболее полно копирую-

щей, дублирующей, воплощающей все уровни 

организации мира. Поэтому человек-монада 

после Декарта стал пониматься как субъект, 

subiectum, чье сознание является достоверным 

основанием процесса познания. Поскольку бы-

тие индивида определено, ограничено струк-

турно (субстанционально), а не экзистенциаль-

но, индивид-субъект не обладает собой, но 

лишь разворачивает, развивает или не развива-

ет некоторые доиндивидуальные, субстанцио-

нальные характеристики. Субстанция в этой 

модели выступает как прототип всего суще-

ствующего, некий исходный код, без остатка 

определяющий жесткий алгоритм существова-

ния. Поэтому проблема свободы всегда была 

самым слабым местом метафизических теорий. 

3. Философская теория и практика 

в современном мире 

Все линии философствования, разворачиваю-

щие названную, как было сказано выше, гран-

диозную по своей эвристичности модель мыш-

ления и связанные с ней формы и режимы ко-

гнитивной активности, образовали классиче-

скую философскую традицию. Отдельные шко-



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 473 

лы и направления философии развивали разные 

возможности и структуры данного способа 

мышления и восприятия-осознания. Конечно, в 

чистом виде этот способ мышления и мировоз-

зрения никогда не существовал. Уже в ранней 

античной философии и позднее он всегда был 

соединен с иными режимами когнитивной ак-

тивности и структурами восприятия-осознания, 

прежде всего, мифом, религией, здравым смыс-

лом, художественным искусством, эмпириче-

ской наукой. Тем не менее, он всегда выступал 

в качестве устойчивого ядра мировоззрения. 

Особенностью современного этапа философии, 

с нашей точки зрения, является то, что познава-

тельные теоретические ресурсы этого способа 

мышления и режима когнитивной активности 

уже в значительной степени реализованы. 

Здесь можно провести аналогию с визуаль-

ным и аудиальным искусством, живописью и 

музыкой. Изображение объемных объектов на 

плоскости и композиция определенной звуко-

высотной системы связаны со спецификой че-

ловеческого визуального и аудиального вос-

приятия, исполнительским мастерством и ис-

пользуемыми инструментами. В совокупности 

они дают очень широкие возможности для реа-

лизации живописных изображений и музы-

кальных композиций. История живописи и му-

зыки представляет собой актуализацию этих 

возможностей, которые к нынешнему времени 

в значительной степени исчерпаны. Поэтому 

сейчас есть выдающиеся художники и музы-

канты, но уже вряд ли будут великие новаторы 

и создатели новых направлений, подобные 

ушедшим мастерам. Что бы ни делали совре-

менные художники и музыканты, они всегда 

оказываются в ситуации повторения, варьиро-

вания уже существующих образцов. Но ничего 

трагического в этом нет, это значит, что масте-

ра прошлого оставили великое наследие, кото-

рое позволяет нам реализовывать визуальные и 

аудиальные проекты любой сложности. 

Нечто подобное имеет место и в современной 

философии. Теоретические возможности фило-

софии как особой структуры восприятия-

осознания и связанными с ней формами и режи-

мом когнитивной активности, в значительной 

степени реализованы. Количество публикаций 

по философии, ежегодно издаваемых в мире, 

скорее всего, исчисляется цифрой с шестью ну-

лями, но, прямо скажем, к какому-то серьезному 

приращению философской теории это не приво-

дит. Это делает актуальным понятие и програм-

му практической философии. Повторяя сказан-

ное выше, можно утверждать, что мыслители 

прошлого оставили великое наследие, которое 

позволяет нам реализовывать любые проекты, 

предполагающие глубинное осмысление и ре-

флексию. Творческим полем философии стано-

вится не столько создание новых теоретических 

конструкций, сколько практическое применение 

уже существующих, предполагающее их опера-

ционализацию и модификацию под конкретные 

проблемы. Философы сегодня, если они хотят 

оставаться актуальными и не выпадать из со-

временности в некую «книжную вечность», не 

только могут, но и должны не только познавать 

реальность, но и изменять ее. 

4. Критика классической философской 

традиции в современной философии 

и ее результаты 

То, что называется современной философией и 

уже успело состариться с этим названием, 

представляет собой критику классической фи-

лософской традиции, чьи теоретические грани-

цы были обнаружены уже довольно давно. В 

частности, достаточно определенно это про-

изошло в том проблемном поле мысли, которое 

разрабатывал И. Кант. Согласно Канту, суще-

ствует «объективный», закрытый, трансцен-

дентный человеку мир, но не существует «объ-

ективного», независимого от конституции че-

ловека знания этого мира, ведь человек — это 

такая же континуальная тотальность, как и мир, 

который ему противостоит [Кант И., 1993, 

с. 58–59]. Таким образом, кантовское понятие 

трансцендентального субъекта преодолевает 

свойственный классической философской тра-

диции, т.е. метафизике, дуализм между суб-

станцией и ее реализованными выражениями, 

что, как мы видели, находится в основании фи-

лософского мировоззрения как особого способа 

мышления и связанного с ним режима когни-

тивной активности человеческой психики. 

В посткантовской философской аналитике 

эта бинарная схема, выраженная прежде всего в 

форме замкнутости, отгороженности человека и 

мира, была «разорвана» в обоих направлени-

ях — в направлении «субъективности» человека 

и «объективности» мира. Первое определенно 

произошло в теории Артура Шопенгауэра, одно-



ФИЛОСОФИЯ 

 474 

го из основателей «философии жизни». Соглас-

но Шопенгауэру, хотя субъективность человека 

есть единственный источник как познания, так и 

«объективного» мира, но сама субъективность 

не произвольна и имеет свой собственный ис-

точник самоопределения, который Шопенгауэр 

назвал волей. Она, с одной стороны, самым 

непосредственным образом причастна как чело-

веку, так и данному ему в представлении суще-

му, а, с другой стороны, не поддается никакому 

определению, т.к. сама есть источник всякого 

определения и всего определенного. Следова-

тельно, если у Канта человек не свободен, зави-

сим от своей конституции в сфере познания и 

сфере практической, где он выступает как выби-

рающий, волеизъявляющий, то подход Шопен-

гауэра прямо переворачивает эту позицию: че-

ловек свободен в сфере представления, познания 

и не свободен, ограничен в сфере практической, 

сейчас бы мы сказали, экзистенциальной. Тем 

самым позиция Шопенгауэра радикально проти-

востоит классической теории субъекта: человек 

определен не структурно, но, выражаясь в со-

временной терминологии, экзистенциально 

[Шопенгауэр А., 1993, с. 528–529]. 

Еще более радикально эту проблему решил 

Фридрих Ницше, который первоначально, как 

известно, выступил как последователь филосо-

фии Шопенгауэра. Последовательно продумы-

вая свои исходные положения, Ницше делает 

ряд необходимых, но трудных для классиче-

ской философии выводов. Первым следствием 

его подхода является принципиальный отказ от 

понятия «субстанции» [Ницше Ф., 1994, с. 225]. 

Вторым следствием является отказ от субстан-

ционального понятия вещи, которое есть не бо-

лее чем условие и результат причинности, не-

обходимой для человеческого «мышления» и 

«говорения» [Ницше Ф., 1994, с. 254]. Третьим 

следствием является отказ от понятий «психи-

ческого» и «физического» как необоснованных 

[Ницше Ф., 1994, с. 241]. Четвертым следстви-

ем является отказ от интегрально-дифферен- 

циального, исчисляющего понимания реально-

сти [Ницше Ф., 1994, с. 297]. Пятым следствием 

является отказ от понятия «реальности» в каче-

стве самой большой универсальной монады 

или вещи. Реальность — это всегда обработан-

ный, наш мир, мир, в котором уже есть человек 

[Ницше Ф., 1994, с. 265]. Реальность есть чи-

стое существование — бывание, у которого нет 

никаких субстанциальных границ. Шестым 

следствием является отказ от субъектного, мо-

надологического понимания человека [Ниц-

ше Ф., 1990a, с. 250; 1990b, с. 609]. Человек не 

есть монада, имеющая строгие пределы, отгра-

ничивающие ее от всего остального сущего, но 

всецело существование, становление с посто-

янно меняющимися границами распростране-

ния и способами его концептуализации. 

Преодоление концепции трансцендентности 

«объективного» мира впервые отчетливо заяв-

лено в теориях интенциональности сознания и 

категориального созерцания Эдмунда Гуссерля, 

основателя «феноменологической философии». 

Согласно Гуссерлю, «объективное» знание ми-

ра существует, но не существует независимого, 

отделенного от человека мира; мир — это все-

гда мир-с-человеком, бытие человека — это 

бытие-в-мире. В частности, согласно Гуссерлю, 

каждый акт восприятия интенционален, т.е. 

направлен на объект, содержит в себе этот объ-

ект и сам по себе был бы невозможен, если бы 

объект был трансцендентен, недоступен субъ-

екту восприятия [Гуссерль Э., 1994, с. 135]. Та-

ким образом, и у Гуссерля понятие «феномена» 

трансформируется по сравнению с его местом в 

философии Канта. Феномен — это не продукт 

нашего восприятия, но самостоятельная реаль-

ность, являющаяся одновременно и интенцио-

нальным актом нашего восприятия (ноэза или 

cogito в терминологии Гуссерля), и реальным 

объектом (ноэма или cogitatum). 

Принцип интенциональности восприятия 

дополняется и подтверждается методом 

«усмотрения сущности», основу которого со-

ставляет принцип категориального созерцания 

(интуиции) и соотносимый с ним принцип иде-

ирующей абстракции. Принцип категориально-

го созерцания подтверждает особый статус че-

ловеческого существования радикально, а не 

просто количественно отличающий человека от 

всего остального сущего, в том числе и от жи-

вотного. Согласно этому принципу, человеку 

не нужно делать никаких логических умоза-

ключений, основывающихся на данных чув-

ственного опыта восприятия, чтобы иметь зна-

ние о наиболее общих отношениях между объ-

ектами восприятия. Знание о наличии единич-

ного и множественного, частичного и целого, 

рядоположенности и следовании друг за дру-

гом и тому подобное — это знание не зависит 



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 475 

от степени цивилизованности и всегда дано че-

ловеку в акте категориального созерцания и 

идеирующей абстракции. Категориальное со-

зерцание и идеирующая абстракция являются 

источником эйдетического знания, которое 

определяет специфику человеческого суще-

ствования, которое всегда есть у человека и 

всегда является в качестве «самоочевидного». 

Таким образом, главным компонентом, под-

вергшимся трансформации, является понима-

ние субъективности человека. Субъективность 

не есть отвлеченность, отделенность человека 

от мира; напротив, субъективность есть способ 

вхождения, включения человека в мир, в кото-

ром в качестве его необходимой особенности 

есть человек не просто в форме «природного», 

естественного существа, что было бы лишь аб-

стракцией человека (а также и мира), но во всей 

полноте своего бытия [Гуссерль Э., 1992, с. 79]. 

Таким образом, по нашему мнению, в фило-

софской аналитике определились два подхода, 

критикующие и претендующие на преодоление 

исходной бинарности классической философ-

ской традиции. Первый из них отказывается от 

атомистического понимания человека: объек-

тивный мир — это результат субъективного че-

ловеческого представления, но сама субъектив-

ность не произвольна, не зависит от человече-

ского желания, и имеет свой собственный ис-

точник в «другом», является проектом бытия, а 

не человека. Сама субъективность в своем ос-

новании не субъективна. Второй подход отка-

зывается от «атомистического», субстанцио-

нального понимания мира: не существует мира, 

отделенного от человека, поэтому аподиктиче-

ское знание о мире возможно, но это обяза-

тельно знание о мире с человеком, а бытие че-

ловека — это бытие-в-мире. Эти два подхода, 

конечно, смыкаются друг с другом, но первый 

акцентирует внимание на открытости человека, 

а второй — на открытости мира. 

Наиболее убедительной попыткой объеди-

нения этих подходов является «фундаменталь-

ная онтология» Мартина Хайдеггера. Главным 

вопросом философской аналитики, по мнению 

Хайдеггера, должен быть вопрос о бытии суще-

го. Причем вопрос о бытии сущего должен 

быть поставлен исходя не из сущего, что было 

характерно для классической философской 

традиции, а из самого бытия, чтобы таким об-

разом впервые вывести его на свет из затенен-

ности сущим. Традицию мышления бытия, ис-

ходящего из сущего, Хайдеггер называет мета-

физикой [Хайдеггер М., 1993a, с. 406; 1993b, 

с. 149]. Метафизика изначально ориентирована 

на понимание единства человека и мира, одна-

ко понятых только в качестве сущего, потеряв 

самостоятельное значение бытия, что и пред-

определило, согласно Хайдеггеру, кризис всего 

этого проекта в целом, а не только по отдель-

ности материализма или идеализма, реализма 

или субъективизма и т.д. Предпринимаемое 

Хайдеггером прояснение исходного смысла 

ключевых философских категорий хотя и явля-

ется часто спорным, но всегда имеет в виду как 

главную цель доказательство взаимооткрыто-

сти мира и человека, рассматриваемое в более 

широком горизонте как открытость сущего бы-

тию. Одновременно это означает, что Хайдег-

гер очерчивает границы собственного, особого 

существования человека, не подменяемого бы-

тийными характеристиками доиндивидуальных 

и сверхиндивидуальных субстанций. Поэтому 

Хайдеггер называет человеческий способ суще-

ствования экзистирующим. Дело не в том, что 

человек существует, а, следовательно, «эк-

зистирует»; дело в том, что экзистирование — 

это особый способ отношения с миром, с «дру-

гим» и «другими». А именно, это такое отно-

шение, когда мир изначально раскрыт, разо-

мкнут для человека. Такое устройство челове-

ческого существования Хайдеггер обозначил 

словом Dasein (присутствие, здесь- или вот-

бытие), понимая его не в обычном смысле как 

наличное бытие, но как открытость, цельность 

и сопринадлежность человека сущему в его бы-

тии [Хайдеггер М., 1997, с. 138; 1992, с. 87]. 

Таким образом, в современной философской 

аналитике базовая модель философского миро-

воззрения была подвергнута беспощадной кри-

тике и обнаружила свои концептуальные гра-

ницы. Однако все попытки реформировать и 

предложить более сбалансированную и валид-

ную альтернативную модель философской тео-

рии, начиная с неокантианства, марксизма и 

позитивизма и заканчивая новейшими постмо-

дернизмом, постгуманизмом и объектно-

ориентированной онтологией разных направле-

ний, являются скорее неудачными. В большин-

стве случаев они очень хорошо справляются с 

критическим анализом различных аспектов 

классической философской традиции и связан-



ФИЛОСОФИЯ 

 476 

ных с ней форм сознания и социальных струк-

тур, но предлагаемая ими конструктивная аль-

тернатива, как правило, также в высокой степе-

ни уязвима для критики. 

Это позволяет сделать вывод, что само 

представление о возможности создания более 

совершенной и недоступной критике модели 

философской теории является ошибкой. Суть 

дела заключается в том, что философия — 

это не столько теория, сколько именно особый 

режим функционирования человеческой психи-

ки, особая форма когнитивно-эмоциональной 

активности и связанные с ней структуры вос-

приятия-осознания. В том, что ее продукты — 

знания и теории — уязвимы для критики, нет 

ничего трагического. Это можно и нужно рас-

сматривать как соответствие принципу фаль-

сификации, т.е. философское знание принципи-

ально опровержимо, а значит, применимо для 

научно-рационального исследования мира. 

5. Место философа в современном мире 

То, что современная философия находится в 

уязвимой позиции открытых для критики пре-

делов ее когнитивного режима функциониро-

вания, определяет специфику актуального ста-

туса философа. Как мы писали выше, судя по 

всему, именно когнитивный режим функцио-

нирования психики, который получил название 

«философия», сыграл решающую роль в фор-

мировании человеческих письменных цивили-

заций, поскольку потребовал настолько слож-

ной вербализации мысли, которую невозможно 

передавать в устной традиции. Соответственно, 

в рамках письменных цивилизаций, те, кого 

мы, с известной долей условности, можем 

назвать философами (хотя их социальные роли 

могли быть различными), всегда имели приви-

легированный статус. Философ выступал в ка-

честве субъекта истины, воплощая тот чистый 

разум, который как бы погружен в непробивае-

мую прозрачную сферу, возвышаясь над реаль-

ностью и осуществляя объективное отстранен-

ное наблюдение. Философ, теолог, ученый — 

это имена носителей такого разума. Но если это 

иллюзия, что стало очевидным в результате 

критического самоанализа, осуществленного 

современной философией, и такого рода субъ-

ект истины невозможен и никогда не существо-

вал, то кто же такой философ? 

Проблема обостряется тем, что современное 

общество быстрыми темпами движется в сто-

рону «постписьменной» цивилизации. Критика 

логоцентризма, осуществленная философией 

постмодерна, была не только теоретической 

гипотезой, но и констатацией реально происхо-

дивших процессов. Структуры сознания коге-

рентны структурам социальной реальности. 

Процессы кибернетизации, виртуализации, ди-

джитализации социальной жизни происходят 

комплементарно с изменениями режимов ко-

гнитивной активности и форм восприятия-

осознания. Философия с ее сверхсложным вер-

бальным аппаратом начинает восприниматься 

как «черный ящик» и выпадать из актуального 

знаково-символического обмена. Соответ-

ственно, философ оказался перед дилеммой: 

либо быть носителем и служителем древнего 

знания, непонятного и ненужного большинству 

современных людей, либо попытаться вклю-

чить его в современные форматы для решения 

практических целей, как фундаментальных, так 

и прикладных. В первом ракурсе философы вы-

ступают в качестве своеобразного ордена, со-

храняющего эзотерическое знание перед лицом 

изменившегося мира. Во втором ракурсе фило-

софы предстают в качестве методологов, экс-

пертов, когнитивных технологов, конспироло-

гов, специалистов по прикладной этике и т.п. 

Эти два аспекта определяют статус философа в 

современном мире. 

6. Миры повседневности. Человек 

в глобальном мире. Точка бифуркации 

В своем повседневном существовании люди 

ментально не настолько больны, чтобы обра-

щаться к психиатру, психоаналитику, психоло-

гу. Но многие из них утратили и ищут смысл 

своего существования. Еще не все стали рафи-

нированными потребителями. Человек поте-

рялся в быстроменяющемся мире с ситуатив-

ными правилами и принципами, а по сути, с их 

отсутствием. Почти каждый строит параллель-

ную виртуальную жизнь. Философия должна 

подсказать как быть (какими принципами ру-

ководствоваться) в повседневности и каковыми 

должны быть этические постулаты нового об-

щества. Стоит сложная задача рассмотреть в 

повседневности это должествование. В этом за-

ключается еще одна фундаментальная задача 

современной практической философии и по-



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 477 

тенциал ее возрождения, практической актуа-

лизации. В настоящее время практическая фи-

лософия все больше обретает характеристики 

мудрости, и в этом ее оправдание [Лаза-

рев Ф.В., Трифонова М.К., 2011]. 

Нам представляется, что нужна также свое-

образная микрофилософия, изучающая челове-

ка в мирах повседневности со всеми его экзи-

стенциальными проблемами. Нужны ответы не 

только на глобальные, но и локальные, обы-

денные вопросы, хотя последние оказались ря-

доположенными, тесно соприкасающимися. 

Причем ответы нужны всем — от детей до по-

жилого поколения. Поэтому, наверное, не слу-

чайно появились новые философские практики, 

философские кафе, «философия для детей». 

Гуру такого подхода к философии О. Бренифье 

пишет: «Истина коллективна, она не является 

ни индивидуальной, ни трансцендентальной, 

говорят прагматики, несомненно, в этом отно-

шении они лучше выражают практическое из-

мерение философствования, которое не являет-

ся просто знанием, а всегда ноу-хау, знание то-

го, как быть, как действовать, где благоразумие 

является конститутивной добродетелью» [Бре-

нифье О., 2018, с. 84]. 

Необходимо искать новые ресурсы для пре-

одоления отмеченного кризиса, и искать его 

надо в самом человеке как социальном суще-

стве. Очевидно, что при всей «эфемерности» 

этических норм по сравнению, например, с 

экономическими императивами, они тем не ме-

нее всегда сопровождали человека в его исто-

рии. Эволюция человека шла от адаптивных 

практик на уровне первой сигнальной системы, 

собственно, к появлению самого Homo sapiens 

через возникновение, активное использование и 

развитие второй сигнальной системы. Мы 

предполагаем, что третий этап развития чело-

века — возникновение «третьей сигнальной си-

стемы» как способности существования в вир-

туальной реальности при новом типе коммуни-

кации. По сути, он (человек социальный) есть 

творец этой новой реальности и себя в ней 

[Поршнев Б.Ф., 1974, с. 236]. 

Кризис будет преодолен, если человек суме-

ет ответить на вопросы порядка, который он 

ранее делегировал Богу. Человек сначала при-

шел к Богу, потом он отказался от Бога (ате-

изм), а теперь эволюционировал до такого со-

стояния, что примеряет этот статус к себе. По 

крайней мере, его достижения в генной инже-

нерии, в создании Искусственного Интеллекта, 

вообще в попытках создания иной формы жиз-

ни и разума делают его притязания соразмер-

ными тем, которые во всех мировых религиях 

мира относились к божественному статусу. По-

этому невозможно удалить глобальные про-

блемы из фокуса философии. Каково будущее 

социальных систем, экономики и политики, на 

которых они будут базироваться? Общество 

потребления — не единственная возможность 

социальной организации людей. Человечество 

или изменит эту организацию, или погибнет. 

По крайне мере, сегодня становятся все более 

очевидными угрожающие недостатки такой 

формы организации людей. 

Таким образом, предметом практической фи-

лософии становятся актуальные вопросы жизни 

человека и человечества в ракурсе не только 

свободы его выбора, но и моральности такого 

выбора, когда уже нельзя спрятаться за словами, 

а необходимо действовать здесь и сейчас, в по-

вседневности [Габриелян О.А., Лазарев Ф.В., 

2021]. Отмеченный перечень проблем отнюдь не 

исчерпывает предметное проблемное поле прак-

тической философии, но дает вполне опреде-

ленное представление о нем. Очевидно, что фи-

лософии возвращается ее главная функция: раз-

мышляя о прошлом и настоящем человека, она 

имеет в виду его будущее. 

7. Кафедра философии 

Изменение статуса философии и философа в 

современном мире диктуют необходимость 

принять некоторые базовые положения, кото-

рыми можно руководствоваться сотрудникам 

кафедры философии в текущей работе [Габрие-

лян О.А., 2021]. Вот небольшой их перечень: 

1. Кризис философии и социально-

гуманитарных наук является составной частью 

глобального социального кризиса в его различ-

ных измерениях — политическом, экономиче-

ском, культурном [Ридингс Б., 2010]. Но 

кризис — это вызов, который открывает новые 

перспективы. Для философии это должно стать 

временем ренессанса. 

2. Университет выстоит, но станет принци-

пиально другим — инновационным, цифровым, 

динамичным, гибким, с доминированием визу-

альных и виртуальных форм коммуникации. Он 

соединит в себе в той или иной пропорции ка-



ФИЛОСОФИЯ 

 478 

чества Университета 1.0 — образовательного, 

Университета 2.0 — исследовательского и 

Университета 3.0 — инновационного [Иннова-

ционный университет…, 2013]. 

3. Задача философии в таком университете 

видится: 

– в рефлексии над происходящими процес-

сами, в схватывании трендов, в оформлении их 

смыслов; 

– в формировании целостной картины, из 

увеличивающегося количества пазлов: новых 

функций университета, углубляющейся диффе-

ренциации областей науки, неэффективного 

механизма подготовки кадров различного 

уровня, новых акторов образовательного про-

цесса и др.; 

– в формировании смысловых «технических 

заданий» для междисциплинарных и межсекто-

ральных областей различного рода активности. 

4. У гуманитарного знания (тем более у фи-

лософии) и его носителей серьезные перспек-

тивы, т.к. любые достижения фундаментальных 

и прикладных наук начинаются с гуманитарно-

го смысла и заканчиваются социо-

гуманитарной технологией по той простой 

причине, что они создаются людьми и для лю-

дей. Это фундаментальный принцип социаль-

ного развития, о котором часто забывают, воз-

можно, в силу его очевидности. Сначала миф 

(смысл) об Икаре и только потом появится са-

молет. Но никогда наоборот. 

5. Статус современного преподавателя фи-

лософии определяется его профессионализмом 

и способностью соответствовать вызовам вре-

мени. Ключевыми предпосылками является его 

backrground — образование, знание языков, а 

также лидерские качества (научные — способ-

ность к междисциплинарному сотрудничеству, 

и социальные — способность к межсектораль-

ному сотрудничеству). Кризис статуса препо-

давателя философии в высшей школе (шире, 

гуманитария) вызван неспособностью и неже-

ланием меняться и менять пространство вокруг 

себя под свои представления и нормы при 

условии, что они отражают социальные тренды. 

Философ первым должен их обнаруживать и 

вести других за собой, а не быть ведомым. В 

последнем случае он объективно никому не 

нужен [Немцев М.Ю., 2021; Ореховский П.А., 

Разумов В.И., 2020]. 

6. Если в университете нет таких преподава-

телей философии, то и сама дисциплина будет 

вытесняться на периферию образовательного 

процесса. К сожалению, значительное количе-

ство преподавателей не смогло переформати-

ровать себя под новые вызовы. Они живут в 

старой парадигме и ностальгируют по былым 

временам, где была гарантирована относитель-

но высокая зарплата и высокий социальный 

статус, особенно, если удавалось защитить док-

торскую диссертацию и получить звание про-

фессора. В ценностном плане это выглядело 

как служение великим идеалам истины и про-

гресса. Нынешние требования стали прагма-

тичнее и жестче. Необходимо подтверждать 

свой статус не только качественно преподавае-

мыми курсами и научными исследованиями, но 

и иными видами профессиональной и социаль-

ной активности. Причем все они проходят 

внешнюю объективную проверку. Возникает 

объективная потребность в коллаборациях не 

только с коллегами по цеху, но и для междис-

циплинарных, конвергентных, межсектораль-

ных исследований и взаимодействий. 

Результатом работы кафедры философии в 

университете должен быть выпускник, способ-

ный сформировать свой личный экзистенциаль-

ный проект, в основе которого смысл личного 

самостояния и самоопределения. Он должен об-

ладать профессиональными компетенциями, 

чтобы встроить такой проект в другие проекты, 

с соответствующими близкими ему смыслопо-

лаганием и целями. Участвовать в других проек-

тах ровно в той мере, в какой он соответствует 

его личному проекту. Так происходит социали-

зация — встраивание выпускника в «большую 

жизнь» [Атлас новых профессий 3.0, 2021]. 

Также кафедра философии может и должна 

стать открытым для всего университета про-

странством создания, апробации и внедрения 

технологий мышления как инструментов для 

поиска смысла профессиональной деятельности 

всех структурных подразделений в активном 

междисциплинарном и межсекторальном со-

трудничестве с выходом на социально-

гуманитарные технологии [Разумов В.И., 2007]. 

Экосистемный подход может стать эффективной 

методологией для реализации отмеченной мис-

сии, когда экономика знаний формирует новую 

архитектуру отношений кафедры внутри уни-

верситета и вне его. В основе этой архитекту-



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 479 

ры — сетевая кооперация, основанная не на ад-

министративной иерархии, а на ядрах активно-

стей, связанных между собой различным спосо-

бом. Единственный критерий такой системы — 

ее эффективность, т.е. результативность. 

Заключение 

В заключении можно сказать, что философия 

представляет собой самый сложный композит-

ный способ человеческого восприятия, осозна-

ния и переживания реальности. У этого утвер-

ждения два главных смысла. Во-первых, фило-

софия выступает в качестве своеобразной 

«привилегированной» системы координат че-

ловеческого сознания, поскольку помимо своих 

собственных конструкций она открыта также 

для иных способов осознания и переживания — 

религиозного, мифологического, художествен-

ного, научного, здравого смысла и т.д. Во-

вторых, философия сохраняет ценность чело-

веческого бытия перед вызовом нечеловеческо-

го интеллекта. Наблюдая развитие искусствен-

ного интеллекта, мы видим, что он в перспек-

тиве может поглотить все виды прикладного 

мышления и анализа и превзойти человека, так 

что единственной сферой его безусловной ори-

гинальности окажется философия как неустра-

нимый атрибут неповторимости человека. В 

этом случае окажется, что быть человеком — 

значит быть философом. 

Список литературы 

Атлас новых профессий 3.0. / под ред. 

Д. Варламовой, Д. Судакова. М.: Альпина ПРО, 

2021. 472 с. 

Бренифье О. Искусство философской практи-

ки: философские установки // Социум и власть. 

2018. № 1(69). С. 80–87. DOI: 

https://doi.org/10.22394/1996-0522-2018-1-80-87 

Габриелян О.А. Перспективы развития фило-

софии в современном университете (руководство 

к действию заведующего кафедрой философии) // 

Ученые записки Крымского федерального уни-

верситета имени В.И. Вернадского. Философия. 

Политология. Культурология. 2021. Т. 7(73), № 3. 

С. 188–203. 

Габриелян О.А., Лазарев Ф.В. Практическая 

философия: современные трансформации и пер-

спективы (вместо манифеста) // Ученые записки 

Крымского федерального университета имени 

В.И. Вернадского. Философия. Политология. 

Культурология. 2021. Т. 7(73), № 3. С. 22–38. 

Гуссерль Э. Амстердамские доклады / пер. 

А.В. Денежкина // Логос. 1992. № 3. С. 62–81. 

Гуссерль Э. Собрание сочинений / пер. с нем. 

В.И. Молчанова; под общ. ред. В.И. Молчанова. 

Т. 1: Феноменология внутреннего сознания вре-

мени. М.: Гнозис, 1994. 162 с. 

Инновационный университет: Философия – 

Наука – Управление. ХХ лет философскому фа-

культету НГУ: материалы Всерос. науч. конф. / 

отв. ред. Н.В. Головко. Новосибирск: Изд-во Но-

восиб. гос. ун-та, 2013. 186 с. 

Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. 

Н.О. Лосского. СПб.: Тайм-Аут, 1993. 478 с. 

Лазарев Ф.В., Трифонова М.К. Оправдание 

мудрости. Симферополь: Синтагма, 2011. 556 с. 

Немцев М.Ю. О профессиональном самоопре-

делении университетских преподавателей филосо-

фии в России // Идеи и идеалы. 2021. Т. 13, № 1, 

ч. 1. С. 24–41. DOI: https://doi.org/10.17212/2075-

0862-2021-13.1.1-24-41 

Ницше Ф. Воля к власти: опыт переоценки 

всех ценностей. М.: REFL-book, 1994. 352 с. 

Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. Прелю-

дия к философии будущего / пер. П. Полилова // 

Ницше Ф. Сочинения: в 2 т. М.: Мысль, 1990. 

Т. 2. С. 238–406. 

Ницше Ф. Сумерки идолов, или как философ-

ствуют молотом / пер. П. Полилова // Ницше Ф. 

Сочинения: в 2 т. М.: Мысль, 1990. Т. 2. С. 556–630. 

Ореховский П.А., Разумов В.И. Время карнава-

ла: российские высшая школа и наука в эпоху 

постмодерна // Идеи и идеалы. 2020. Т. 12, № 3, 

ч. 1. С. 77–94. DOI: https://doi.org/10.17212/2075-

0862-2020-12.3.1-77-94 

Поршнев Б.Ф. О начале человеческой истории 

(Проблемы палеопсихологии). М.: Мысль, 1974. 

488 с. 

Разумов В.И. Самоопределение философии в 

XXI веке // Личность. Культура. Общество. 2007. 

Т. 9, вып. 4(39). С. 130–142. 

Ридингс Б. Университет в руинах / пер. с англ. 

А.М. Корбута. М.: Изд. дом ВШЭ, 2010. 304 с. 

Хайдеггер М. Время и Бытие // Хайдеггер М. 

Время и бытие: Статьи и выступления / сост. и 

пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: Республика, 1993. 

С. 391–406. 

Хайдеггер М. Европейский нигилизм // 

Хайдеггер М. Время и бытие: Статьи и выступле-

ния / сост. и пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: Рес-

публика, 1993. С. 63–176. 

Хайдеггер М. Кант и проблема метафизики / 

пер. с нем. О.В. Никифорова. М.: Рус. феноменол. 

общ-во, 1997. 176 с. 



ФИЛОСОФИЯ 

 480 

Хайдеггер М. Цолликонеровские семинары / 

пер. с нем. О.В. Никифорова // Логос. 1992. № 3. 

С. 82–97. 

Шопенгауэр А. О четверояком корне закона 

достаточного основания. Мир как воля и пред-

ставление: в 2 т. Т. 1: Критика кантовской фило-

софии: пер. с нем. М.: Наука, 1993. 672 с. 

 

References 

Brenifier, O. (2018). [The art of philosophical 

practice: Philosophical attitudes]. Sotsium i vlast’ 

[Society and Power]. No. 1(69), pp. 80–87. DOI: 

https://doi.org/10.22394/1996-0522-2018-1-80-87 

Gabrielyan, O.A. (2021). [Prospects of philosophy 

at modern university (guidelines for action by the chief 

chair of philosophy)]. Uchenye zapiski Krymskogo 

federal’nogo universiteta imeni V.I. Vernadskogo. 

Filosofiya. Politologiya. Kul’turologiya [Scientific 

Notes of V.I. Vernadsky Crimean Federal University. 

Philosophy. Political Science. Cultural Stud-

ies].Vol. 7(73), no. 3, pp. 188–203. 

Gabrielyan, O.A. and Lazarev, F.V. (2021). [Prac-

tical philosophy: Modern transformations and pro-

spects (instead of the manifest)]. Uchenye zapiski 

Krymskogo federal’nogo universiteta imeni 

V.I. Vernadskogo. Filosofiya. Politologiya. 

Kul’turologiya [Scientific Notes of V.I. Vernadsky 

Crimean Federal University. Philosophy. Political Sci-

ence. Cultural Studies]. Vol. 7(73), no. 3, pp. 22–38. 

Golovko, N.V. (ed.) (2013). Innovatsionnyy uni-

versitet: Filosofiya – Nauka – Upravlenie. XX let 

filosofskomu fakul’tetu NGU: Materialy Vse-

rossiyskoy nauchnoy konferentsii [Innovative Univer-

sity: Philosophy – Science – Management. 20th An-

niversary of the Faculty of Philosophy of NSU: Pro-

ceedings of the All-Russian Scientific Conference]. 

Novosibirsk: NSU Publ., 186 p. 

Heidegger, M. (1992). [Zollikoner seminars]. 

Logos. No. 3, pp. 82–97. 

Heidegger, M. (1993). [European nihilism]. Hay-

degger M. Vremya i bytie: Stat’i i vystupleniya 

[Heidegger M. Time and Being: Articles and speech-

es]. Moscow: Respublika Publ., pp. 63–176. 

Heidegger, M. (1993). [Time and Being]. Hay-

degger M. Vremya i bytie: Stat’i i vystupleniya 

[Heidegger M. Time and Being: Articles and speech-

es]. Moscow: Respublika Publ., pp. 391–406. 

Heidegger, M. (1997). Kant i problema metafiziki 

[Kant and the problem of metaphysics]. Moscow: 

RPhS Publ., 176 p. 

Husserl, E. (1992). [Amsterdam reports]. Logos. 

No. 3, pp. 62–81. 

Husserl, E. (1994). Sobranie sochineniy. Vol. 1: 

Fenomenologiya vnutrennego soznaniya vremeni 

[Collected works. Vol. 1: Phenomenology of the in-

ner consciousness of time]. Moscow: Gnozis Publ., 

162 p. 

Kant, I. (1993). Kritika chistogo razuma [Critique 

of pure reason]. St. Petersburg: Taym-Aut Publ., 478 p. 

Lazarev, F.V. and Trifonova, M.K. (2011). 

Opravdanie mudrosti [Justification of wisdom]. Sim-

feropol: Sintagma Publ., 556 p. 

Nemtsev, M.Yu. (2021). [On professional self-

determination of philosophy teachers in Russia]. Idei 

i idealy [Ideas and Ideals]. Vol. 13, no. 1, pt. 1, 

pp. 24–41. DOI: https://doi.org/10.17212/2075-0862-

2021-13.1.1-24-41 

Nietzsche, F. (1990). [Beyond Good and Evil: 

Prelude to a Philosophy of the Future]. Nitshe F. So-

chineniya: v 2 t. [Nietzsche F. Works: in 2 vols]. 

Moscow: Mysl’ Publ. Vol. 2, pp. 238–406. 

Nietzsche, F. (1990). [Twilight of the Idols or 

How to Philosophise with a Hammer]. Nitshe F. So-

chineniya: v 2 t. [Nietzsche F. Works: in 2 vols]. 

Moscow: Mysl’ Publ. Vol. 2, pp. 556–630. 

Nietzsche, F. (1994). Volya k vlasti: opyt pere-

otsenki vsekh tsennostey [The Will to Power: An At-

tempted Revaluation of All Values]. Moscow: REFL-

book Publ., 352 p. 

Orekhovskiy, P.A. and Razumov, V.I. (2020). [Car-

nival time: Russian higher education and science in the 

postmodern era]. Idei i idealy [Ideas and Ideals]. 

Vol. 12, no. 3, pt. 1, pp. 77–94. DOI: https://doi.org/ 

10.17212/2075-0862-2020-12.3.1-77-94 

Porshnev, B.F. (1974). O nachale chelovecheskoy 

istorii (Problemy paleopsikhologii) [About the be-

ginning of human history (Problems of paleopsy-

chology)]. Moscow: Mysl’ Publ., 488 p. 

Razumov, V.I. (2007). [Self-determination of phi-

losophy in the 21st century]. Lichnost’. Kul’tura. Ob-

schestvo [Personality. Culture. Society]. Vol. 9, 

iss. 4(39), pp. 130–142. 

Readings, B. (2010). Universitet v ruinakh [The 

University in ruins]. Moscow: HSE Publ., 304 p. 

Schopenhauer, A. (1993). O chetveroyakom korne 

zakona dostatochnogo osnovaniya. Mir kak volya i 

predstavlenie: v 2 t. T. 1: Kritika kantovskoy filosofii 

[On the Quadruple Root of the Law of Sufficient 

Reason. The world as will and representation: in 

2 vols. Vol. 1: Critique of the Kantian philosophy]. 

Moscow: Nauka Publ., 672 p. 

Varlamova, D. and Sudakov, D. (eds.) (2021). At-

las novykh professiy 3.0 [Atlas of new professions 

3.0]. Moscow: Al’pina PRO Publ., 472 p. 



О.А. Габриелян, Д.В. Гарбузов 

 481 

 

Об авторах About the authors 

Габриелян Олег Аршавирович 
доктор философских наук, профессор, 

заведующий кафедрой философии 

Крымский федеральный университет 

им. В.И. Вернадского, 

295007, Республика Крым, Симферополь, 

пр. Академика Вернадского, 4; 

e-mail: gabroleg@mail.ru 

ResearcherID: Q-1708-2017 

Гарбузов Дмитрий Викторович 
доктор философских наук, доцент, 

профессор кафедры философии 

Крымский федеральный университет 

им. В.И. Вернадского, 

295007, Республика Крым, Симферополь, 

пр. Академика Вернадского, 4; 

e-mail: buendia@bk.ru 

ResearcherID: A-6564-2017 

Oleg A. Gabrielyan 

Doctor of Philosophy, Professor, 

Head of the Department of Philosophy 

V.I. Vernadsky Crimean Federal University, 

4, Academician Vernadsky av., Simferopol, 

Republic of Crimea, 295007, Russia; 

e-mail: gabroleg@mail.ru 

ResearcherID: Q-1708-2017 

Dmitry V. Garbuzov 

Doctor of Philosophy, Docent, 

Professor of the Department of Philosophy 

V.I. Vernadsky Crimean Federal University, 

4, Academician Vernadsky av., Simferopol, 

Republic of Crimea, 295007, Russia; 

e-mail: buendia@bk.ru 

ResearcherID: A-6564-2017 

 


