
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2017 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Боровкова О.В., 2017 

УДК 165.9:141.33 

DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-555-562 

НЕКОТОРЫЕ АСПЕКТЫ ПРОБЛЕМЫ СУБЪЕКТА 

ИСТОРИЧЕСКОГО ПОЗНАНИЯ В ПОСТМОДЕРНИЗМЕ  

Боровкова Ольга Владимировна 
Рубцовский институт (филиал) Алтайского государственного университета 

 
В статье рассматривается вопрос об изменении представлений о субъекте исторического познания в 

постмодернизме. Данные изменения связаны с пересмотром оснований исторической науки, повлек-
шим за собой ее трансформацию в область гуманитарного и даже вненаучного знания, а также — к со-
мнению в существовании исторической реальности и к призывам изъять ее из научного оборота. В 
сложившейся ситуации неизбежной стала ревизия субъекта исторического познания. 
В постмодернизме в качестве единственно мыслимой реальности выступает текст, а субъект 

полагается не предшествующим тексту, а рождающимся вместе с ним, занимающим все его 
пространство. В сфере исторического познания субъект становится создателем и конструктором 
исторической реальности: «пленник прошлого» превращается в его владыку. Эти представления, с 
одной стороны, влекут за собой сближение и даже слияние субъекта познания с субъектом истории. С 
другой — субъект становится зависим от своего времени, т.е. от настоящего и его инстанций. «Новая» 
несвобода выражается в потере субъектом целостности, автономности, постоянства и осознанности.  
Соответственно роли и содержанию субъекта пересматриваются и модернистские понятия «автор», 

«читатель», «интерпретатор» либо заменяются другими, более соответствующими новому пониманию. 
В работе рассматриваются различия субъекта-скриптора и субъекта-нарратора, «героя» и нарратора, 
«агента» и «пациента». Показан и иной аспект проблемы исторического познания, который состоит в 
том, что историк должен сочетать в себе качества как ученого, так и литератора.  

Ключевые слова: субъект, субъект исторического познания, автор, читатель, скриптор, нарратор, 
герой, текст, нарратив, постмодернизм. 

SOME ASPECTS OF THE PROBLEM OF THE HISTORICAL COGNITION 

SUBJECT IN POSTMODERNISM 

Olga V. Borovkova 

Rubtsovsk Institute, branch of Altay State University 

The article deals with the changing perceptions of the historical cognition subject in Postmodernism. The 
present changes are connected with the reconsideration of the grounds of historical science,which has led to the 
transformation in the field of humanities and even non-scientific knowledge. This has also caused the doubt in 
the existence of historical reality and the appeals for excluding it from scientific circulation. In this situation, 
the revision of the historical cognition subject has become inevitable. 

In Postmodernism, text appears to be the only cogitable reality and the subject does not precede the text, 
but emerges with the text taking the whole of its space. In the field of historical cognition, the subject becomes 
the creator and the designer of historical reality: «the prisoner of the past» turns into its sovereign. On the one 
hand, this concept entails the approach and even the confluence of the cognition subject and the history sub-
ject. On the other hand, the subject becomes dependent on its time, i.e. on the present and its instances. «New» 
non-freedom is expressed in the subject’s loss of oneness, separateness, constancy and awareness. 

The role and the content of the subject are reconsidered, and modernistic concepts of the «author», «read-
er», «interpreter» are replaced by the more appropriate ones according to the new understanding. The article 
considers the differences between the subject-scripter and the subject-narrator, «the hero» and «the narrator», 



ФИЛОСОФИЯ 

 556 

«the agent» and «the patient». The author of the article shows another aspect of the problem of historical cog-
nition stating that a historian should combine qualities both of a scientist and of a literary critic. 

Keywords: subject, historical cognition subject, author, reader, scripter, narrator, hero, text, narrative, 
Postmodernism. 

 

Введение 

Проблемы субъекта, долгое время находящиеся в 
тени проблем объекта познания, становятся цен-
тральными в постмодернизме. Это связано с изме-
нением представления об объекте, вызванным его 
пошатнувшейся незыблемостью и постоянством. 
Особенно остро это проявилось в области истори-
ческой науки, «утратившей» реальность, пережи-
вающей ревизию и пересмотр своих оснований и 
вынужденной опираться лишь на реальность субъ-
ективных конструкций. В сложившейся ситуации 
интересы исторической науки перемещаются из 
сферы исследования объективных социальных яв-
лений в сферу исследования субъективности. Ис-
следования субъекта исторического познания со-
провождаются дискуссиями, а онтологический и 
эпистемологический статусы субъекта оконча-
тельно не определены, хотя уже имеется множе-
ство разработок, идей, гипотез. На наш взгляд, 
возникла необходимость рассмотрения изменения 
представлений о субъекте исторического познания, 
выявления основных тенденций в его исследова-
нии в русле постмодернистской традиции. Это и 
является целью данной работы.  
Реализация этой цели исключает возможность 

применения какого-либо одного доминирующего 
подхода, определяющего теоретико-методологи- 
ческие основания исследования. Методологиче-
ская база складывается из разных подходов. Преж-
де всего — это метод сравнительного анализа, ко-
торый нацелен на выявление общего и особенного 
в представлениях о субъекте исторического позна-
ния, а также исторический подход, который позво-
лит выявить и сопоставить уровни в развитии 
представлений о субъекте. Представляется необ-
ходимым и включение элементов системного ме-
тода, предполагающего рассмотрение представле-
ний о субъекте исторического познания в постмо-
дернизме в комплексе, в качестве целостного обра-
зования, где в качестве элементов выступают кон-
цепции философов, так или иначе принадлежащих 
данному направлению. 
Особенности постмодернистских представле-

ний, предполагающих сосуществование концеп-
ций, построенных на различных основаниях и не 
связанных между собой каузально, допускают 
применение метода пространственной организации 
мышления. Этот метод позволит учесть все прояв-

ления феномена во взаимодействии с той средой, в 
которой он пребывает, и выявить место сосредото-
чения смыслов.  
Данная проблема осложняется неоднозначно-

стью определения постмодернизма. Это связано, 
во-первых, с «расплывчатостью» его временных 
границ: считается, что постмодернизм возник в 
конце 70-х гг. ХХ в., хотя его основные идеи были 
высказаны ранее. Во-вторых, с отсутствием четко-
го парадигматического определения, в-третьих, с 
тем, что причастность тех или иных исследовате-
лей к традиции постмодернизма до конца так и не 
определена. Некоторые из них, бесспорно, входят 
в круг представителей постмодернизма, другие яв-
ляются «пограничными» фигурами, оказавшими 
существенное влияние на его становление и разви-
тие. Идеи тех и других могут быть весьма ценны-
ми для рассмотрения заявленной проблемы, а кри-
терием отбора может выступать критика и ревизия 
модернистских представлений.  

Историческая наука в постмодернизме — смена 
статуса и содержания 

Необходимо заметить, что уже в модернизме 
наметился «сдвиг» исторической науки к границе 
между социально-гуманитарными науками и вне-
научным знанием, и это было предопределено 
прежде всего тем, что сомнению подверглось само 
понятие «историческая реальность», а единственно 
мыслимой реальностью стал полагаться текст, его 
написание, чтение, интерпретация. История в этой 
ситуации рассказывается или пишется с позиции 
активного социального субъекта, который не мо-
жет находиться за пределами текста. Именно от 
характеристик субъекта зависит процесс производ-
ства исторических научных дискурсов. Научный 
дискурс в таком понимании рассматривается 
«лишь как разновидность в семье нарративных 
культур» [1, с. 69–70]. 

Текст как дескрипция и как нарратив 

Тексты в исторической науке выступают в двух 
основных видах — как дескриптивные (описатель-
ные), так и нарративные (повествовательные). В 
качестве реальности или, по словам Р. Барта, ги-
перреальности (мир собственного субъективного 
восприятия) они противостоят друг другу. Описа-
тельные тексты предполагают изложение статиче-
ских состояний, описание признаков каких-либо 



О.В. Боровкова 

 557 

предметов и явлений: например, изображение ис-
торического пространства, описание социальных 
институтов, традиций, а также выявление типоло-
гических и видовых черт тех или иных явлений и 
др. Кроме этого, как пишет А. Данто, «историче-
ское исследование включает установление того 
факта, что некоторое событие произошло» [2, 
с. 137]. Историк, например, устанавливает дату со-
бытия, приводит доказательства, но не стремится 
рассказать историю, т.е. изложить полное содер-
жание события.  
Дескриптивный текст малоподвижен: однажды 

созданный, он изменяется минимально. Более су-
щественные изменения влекут за собой создание 
нового текста. Такой текст — это устойчивая 
структура. Информация в нем преподносится как 
объективная и нейтральная. 
Понятие «нарратив», как известно, преимуще-

ственно употребляется в философии постмодер-
низма. В отличие от дескриптивного текста он 
имеет темпоральную структуру, выступает как 
постоянное изменение, процесс, а также предпо-
лагает присутствие опосредующей инстанции — 
повествователя, рассказчика, нарратора, через ко-
торую передаются эти изменения. Для нарратива 
описательный текст может служить своего рода 
«топливом»: повествование при своем разверты-
вании использует его фрагменты, которые «сго-
рают» в «пламени» нарратива, так как уже испол-
нили свою роль и больше не нужны для данного 
повествования.  
Нарратив — это рассказ, который всегда можно 

изложить по-другому, и каждый рассказчик вы-
страивает свою иерархию событий, по-своему свя-
зывает их с контекстом и расставляет акценты. 
Произвольно построенная структура, таким обра-
зом, — это один из признаков нарратива.  
Текст как нарратив, утверждает Р. Барт, это 

«эхокамера», которая возвращает субъекту смысл, 
внесенный им самим. Повествование осуществля-
ется «ради самого рассказа, — отмечает фило- 
соф, — а не ради прямого воздействия на действи-
тельность» [3, с. 384]. Так как смысл событий в 
нарративе не зависит от «внешнего» историческо-
го процесса, то и наличие исходного, первоначаль-
ного смысла, с точки зрения представителей пост-
модернизма, не важно. М. Постер полагает, что 
смысл рассказа возникает в самом процессе нарра-
ции, «в акте сугубо субъективного усилия», и мыс-
лится он «как лишенный какого бы то ни было он-
тологического обеспечения» [4]. Другими словами, 
нарратив самодостаточен, и его ценность опреде-
ляется собственным содержанием.  

Таким образом, нарратив преимущественно яв-
ляется субъективным, а не объективным повество-
ванием в отличие от дескрипции. Данто пишет, что 
«само использование повествовательной организа-
ции логически предполагает непреодолимый субъ-
ективный фактор». Смысл нарратива определяется 
«насущными интересами того или иного человека» 
[2, с. 137–138]  
Как видим, нарратив — это прежде всего (что 

соответствует и переводу с английского и фран-
цузского) рассказ, но в контексте нашей темы все-
таки необходимо «развести» эти понятия. Любой 
рассказ является способом получения и передачи 
фактической информации, но нарратив предпола-
гает включение неких иных элементов, которые 
призваны раскрыть смысл того, о чем повествует-
ся. Можно выделить художественные или публи-
цистические повествования, которые содержат 
эмоции и оценки нарратора, и научные тексты (в 
том числе исторические), в которых предполагает-
ся довольно четкая структура, выделение причин-
но-следственных связей, логических цепочек и др. 
Данто полагал, что исторические нарративы наря-
ду с сообщением содержат объяснение [2, с. 138].  

Изменения представлений о субъекте 
исторического познания в постмодернизме 

Казалось бы, в этой ситуации субъект историче-
ского познания приобретает свободу, конструируя 
реальность, являясь ее основной предпосылкой и 
заполняя все пространство знания. От его качеств 
зависит содержание исторического знания, так как 
прошлое, доступное как набор фрагментов, приоб-
ретает полноценное существование именно в по-
вествовании и предстает таким, каким его видит 
субъект. Субъект исторического познания, высту-
пающий в модернизме как «пленник» непредска-
зуемого, противостоящего, диктующего содержа-
ние знания прошлого, становится его «господи-
ном». Субъект теперь не изолирован от мира как 
объекта познания, а находится внутри него, при-
сутствует в акте познания. 
Но «господство» субъекта над прошлым имеет 

и другую сторону: роль «конструктора» и предпо-
сылки исторической реальности приводит к потере 
автономности, целостности, постоянства и осо-
знанности. Как отмечает Г.М. Ипполитов, субъект 
познания становится «пленником своего времени» 
[5, с. 56], т.е. настоящего, и формирующих его си-
стем. А.Н. Ильин в качестве таких систем или ин-
станций выделяет различные организации, такие 
как партия «Единая Россия» или «КПРФ», автори-
теты (например, учительница начальных классов) 
и др. Формировать субъект, полагает он, может 



ФИЛОСОФИЯ 

 558 

также какое-либо «общественное табу или целая 
система запретов, армейская дисциплина и т.д. 
и т.п.» [6]. Человек заимствует у формирующей 
его инстанции, каждой из которых соответствует 
определенная система ценностно-смыслового от-
ношения к действительности, ее «язык», вид 
«письма» и др. Об этом, как известно, писал Фуко, 
утверждая, что субъект-автор является идеологи-
ческой фигурой, «с помощью которой маркируется 
способ распространения смысла» [7], т.е. зависит 
от идеологии, царящей в обществе. 
Ж. Лакан, рассуждая о потере субъектом по-

знания автономии, самостоятельности, объясняет 
это тем, что он дважды детерминирован. Во-
первых, он определен языковыми шаблонами пра-
вящей идеологии, во-вторых, бессознательным 
(иррациональным) словотворчеством. Субъект, по 
Лакану, — обитатель лингвистического, речевого 
мира, за пределами которого его не существует. 
[цит. по: 8]. Это напрямую относится к историче-
ской науке, так как историки могут создавать лишь 
языковую реальность, — история не может суще-
ствовать иначе. Другими словами, человек как 
субъект познания, приобретя статус создателя ре-
альности, сам превращается в конструкт языка.  
Модернистская парадигма предполагала проти-

востояние субъекта и объекта как двух целостно-
стей с различными смыслами. В ситуации же 
постмодернизма субъект, с одной стороны, опре-
деляет все, но с другой — приобретает такое спе-
цифическое свойство, как «расщепленность».  
Расщепленность прежде всего в двусмысленно-

сти положения субъекта, связанной с признанием 
его «включенности» в объект. Субъект выступает 
и как познаваемый объект, и как познающий субъ-
ект [9, с. 333]. Кроме того, субъект в новой пара-
дигме не единичен, он является совокупностью 
идентичностей, сосредотачивает в себе множество 
пониманий, многообразие ролей, которые выпол-
няет. Также постмодернистами история представ-
ляется как набор различных локальных «расска-
зов», часто противоположных по форме изложения 
событий, по их оценке, интерпретации и др. Бу-
дучи различными и даже противоположными, они 
не могут быть опровергнуты, так как все являются 
проводниками истины субъекта. Это отчасти свя-
зано с изменением представлений об историческом 
пространстве, которое в постмодернизме выступа-
ет как локально организованное, связанное с гео-
графическим пространством. 
Являясь совокупностью разнообразных иден-

тичностей, субъект не является чем-то фиксиро-
ванным, постоянным. Более того, он даже проти-
вопоставлен индивидуальной фиксированности, он 

номадичен и состоит из произвольных неличност-
ных и доиндивидуальных единичностей — сингу-
лярностей [10, с. 250]. Американский философ 
К. Уилбер причиной непостоянства субъекта но-
вой парадигмы считает то, что он (субъект) пред-
ставляет мир, опираясь на свою собственную «ис-
торию», которая выступает как история постоянно 
развивающихся мировоззрений, изменения кото-
рых, в свою очередь, преобразуют и характеристи-
ки мира [11, с. 105]. М. Бланшо, описывая процесс 
создания некоего произведения, замечает, что 
между проектом, планом книги и оконченным тру-
дом, разница такая же, «как между желанием тепла 
и теплом от печки, греющей меня» [12]. Это отно-
сится как к литературному, так и к историческому 
нарративу. В нарративе изменения связаны не 
только с изменением мировоззрения, но и с появ-
лением новых исторических фактов. Уже готовое 
произведение также находится в состоянии ста-
новления, но не само в себе, а через Другого, через 
читателя, который дает «конкретную направлен-
ность» содержащимся в нем интенциям [13, с. 5].  
Изъятие из оборота понятия «историческая ре-

альность», утверждение представления о слиянии 
субъекта познания с объектом истории, метамор-
фозы характеристик субъекта (зависимость, рас-
щепленность, номадичность) предопределили про-
тиворечивый облик субъекта и неизбежно привели 
к изменению представлений о статусе, роли субъ-
екта и о содержании субъективности. 

Пересмотр роли, статуса, содержания субъекта 
исторического познания 

Прежде всего пересмотр роли и статуса субъекта 
связан с провозглашением Р. Бартом «смерти ав-
тора». Для обозначения субъекта он вводит поня-
тие «скриптор» — (пишущий). Скриптор, по Бар-
ту, существенно отличается от модернистского 
автора, который «вынашивает» книгу и предше-
ствует ей. Скриптор же «рождается одновременно 
с текстом». Он не существует «до и вне письма», 
а «всякий текст вечно пишется здесь и сейчас» [3, 
p. 387].  
М. Бланшо, не изменяя термина «автор» (хотя 

довольно часто употребляет термин «писатель»), 
тем не менее изменяет его содержание. Анализи-
руя деятельность писателя, философ замечает, что 
он «находит и реализует себя только в процессе 
своего труда; в преддверии труда он не только не 
знает, кто он есть, но и он есть ничто» [12]. Таким 
образом, субъект уже не является предпосылкой 
текста, не опережает его, а сам «рождается» тек-
стом. Субъект в постмодернизме представляется 
деперсонализированным и это еще в большей ме-



О.В. Боровкова 

 559 

ре, чем в литературных произведениях, проявляет-
ся в исторической науке. 

«Порождением текста» представляется и чита-
тель (или интерпретатор): он также не свободен и 
является, по мнению М. Грессе, лишь выражением 
системы фундаментальных конвенций, которые 
диктуются данной культурной традицией [14, p. 7]. 
Его роль состоит, по Бланшо, в «достраивании» 
текста, так как без работы по деконструкции его не 
существует. Интерес к произведению (эмоцио-
нальный либо рациональный) изменяет сделанное 
автором и «превращает в нечто иное, где он не 
узнает первоначального совершенства» [12]. Чита-
тель, как полагает американский литературовед и 
философ Дж.Х. Миллер, — это источник смысла. 
Он «овладевает произведением… и налагает на не-
го определенную схему смысла» [15, p. 12].  
Таким образом, как скриптор (писатель), так и 

читатель являются производителями текста. Раз-
личие между ними заключается в том, что первый 
участвует в процессе письма, а второй — в процес-
се чтения. Но это различие не исключает их взаи-
мосвязи. Как субъекты исторического познания, 
они сменяют друг друга. По выражению Бланшо, 
«каждый из авторов-субъектов опирается на дру-
гого, тогда как другой, в свою очередь, опирается 
еще на кого-нибудь» [13, с. 139]. Читатель (интер-
претатор), воспроизводя по-своему текст, стано-
вится автором для другого читателя. Читатель оце-
нивает написанное либо рассказанное, пытается 
проникнуть в мысли автора и разгадать причины 
действий героя для того, чтобы понять, почему ав-
тор создал именно такую ситуацию и такого героя. 
Но существует и обратная связь: создавая описа-
ния, автор пишет для читателя (каждый автор 
надеется на прочтение) и пытается понять, как 
написанное будет восприниматься читателем. Но 
внедрить читателя в контекст, предвидеть характер 
его восприятия удается не всегда.  
Как известно, в постмодернизме одним из клю-

чевых понятий является понятие «нарратор» — 
повествователь, рассказчик. В. Кайзер, немецкий 
литературовед, назвал нарратора «ролью, приду-
манной и принятой автором». Он утверждал, что 
«в искусстве рассказа нарратор никогда не являет-
ся автором» [16, S. 91]. Относительно историче-
ской науки можно добавить, что и исследователь 
также может выполнять эту роль. Таким образом, 
роль нарратора носит формальный характер и про-
тивопоставляется понятиям «конкретный» автор 
или исследователь. 
В отличие от скриптора, который описывает 

последовательность событий — путь к финалу, 
нарратор является носителем знания о тенденции 

развития событий, представлений о завершении, 
финале истории (нарратива), он «объясняет» путь 
к финалу. Но так как история все-таки опирается 
на некие установленные факты, то историк-
нарратор вынужден с этим считаться. Финал ка-
кой-либо истории один, но каждый нарратор мо-
жет привести к нему по-разному. Скриптор и 
нарратор занимают различные позиции относи-
тельно текста: скриптор движется параллельно 
событиям и претендует на объективность, на 
взгляд со стороны, тогда как нарратор помещает-
ся внутрь «потока». 
Конструируя событие или ситуацию, автор или 

нарратор помещают в них героя с его мировоз-
зренческими установками, «заставляя» его понять 
смысл события или ситуации. Герой — это участ-
ник исторического процесса. В качестве героя мо-
жет выступать и сам нарратор, т.е. участвовать в 
повествуемой истории. Хотя герой и пребывает в 
центре событий, он не обладает знанием о финале 
как нарратор. В историческом нарративе нарратор 
и герой находятся в разных «временах». По отно-
шению ко времени, предполагаемому в рассказе, 
герой пребывает в самом времени, а нарратор — в 
метавремени, над временем. Создавая «героя» в 
литературном произведении, нарратор ограничен 
сюжетной линией, жанром и др. (хотя эти ограни-
чения можно признать условными). Он не скрыва-
ет своей роли «создателя» героя, даже если тот яв-
ляется исторической личностью. Но в историче-
ском нарративе историк не может вводить вы-
мышленного героя, существование которого в 
прошлом не подтверждено либо историческими 
источниками, либо исторической традицией. 
Необходимо отметить присутствие еще одного 

субъекта, зафиксированного постмодернистами. 
Это «наррататор». Как пишет И.П. Ильин, «нарра-
татор — разновидность внутреннего адресата, яв-
ного или подразумеваемого собеседника, воспри-
нимателя информации» [8]. Что касается истори-
ческого нарратива, то в нем наррататор присут-
ствует неявно, но в любом случае подразумевает-
ся, так как любая история, любое изложенное ис-
следование требуют некоего «слушателя». При-
сутствие явного адресата свойственно прежде все-
го художественному произведению. 
Иную классификацию субъектов дает Х. Уайт. 

Он выводит «на сцену» субъектов, сосредоточив-
ших в себе свойства как субъектов истории, так и 
субъектов исторического познания, в чем в полной 
мере проявляются традиции постмодернизма (сли-
яние двух этих видов). В качестве субъектов пред-
стают «агенты» и «пациенты». Агент участвует в 
истории, а пациент в ней «проживает». Пациент, 



ФИЛОСОФИЯ 

 560 

считает Уайт, может быть «не замечен» историей 
или «пересмотрен». Он отмечает преимущество 
позиции агентов и ущербность пациентов, которые 
играют роль «товара». «Есть неоспоримое пре-
имущество в том, чтобы быть в истории, а не вне 
ее, — пишет он, — и среди тех народов и групп, 
которые в истории являются агентами (производи-
телями) истории, а не пациентами или ее товаром» 
[17]. Роль агента заключается в том, что он дает 
пациенту координаты, задает правила действия.  
Именно действия агентов, полагает А. Мегилл, 

изучаются историками. Внешняя сторона их дей-
ствий выступает как подтверждение существова-
ния событий, внутренний мир «дан познающему 
субъекту в воображении», которое «создает исто-
рические конструкции». «Прошлое познается, — 
пишет он, — в результате “переигрывания” или 
“воспроизведения” (опыта, мыслей исторического 
деятеля) в сознании историка» [18, с. 49]. Истори-
ки в этом случае зачастую также выступают как 
агенты, «производя» и «переигрывая» историю.  
Еще одним аспектом проблемы субъекта исто-

рического познания является проблема «привле-
чения» к историческому исследованию не только 
историков, но и представителей других сфер как 
научного, так и вненаучного знания. Представле-
ния о том, что для исторического исследования 
недостаточно лишь историков, были свойственны 
и модернистам. В рамках этой традиции высказы-
вались мнения о том, что для исторического ис-
следования необходимо и присутствие философа. 
Постмодернисты же убеждены в том, что историк 
должен быть и ученым, и литератором одновре-
менно, и именно в этом сложность его положе- 
ния [19].  
Нельзя не согласиться с тем, что существует 

общее в деятельности историка-ученого и литера-
тора, — это не раз отмечалось в работах зарубеж-
ных и отечественных исследователей. Например, 
Х. Уайт полагает, что историограф, выстраивая 
факты в сюжет, неизбежно (так же, как литера-
тор) включает в него идеологическую позицию, 
выражая свой собственный взгляд на мир. Как ис-
торик, так и литератор, отбирая элементы для 
конструирования истории, основываются на сво-
их субъективных взглядах, оценочных мерках, 
идеях, управляющих «созданием» истории, тем 
самым создавая смысл.  
Но сходство деятельности историка и литера-

тора не означает отождествления характера их дея-
тельности. Например, В. Шмид, излагая позицию 
польского философа Р. Ингардена, обратил внима-
ние на его слова о том, что в историографии исто-
рик производит отбор и неотобранное (которое 

считается неистинным) навсегда остается вне по-
вествуемой истории, в литературе же читатель мо-
жет его активизировать [20], так как в ней, по сло-
вам М. Бланшо, «обман и мистификация не только 
неизбежны, но составляют честность писателя, 
присущую ему долю надежды и истины» [12].  
В историческом произведении нарратор-

историк ограничен тем, что имеет дело с объек-
тивными историческими фактами, установленны-
ми путем сложного исследования. Как полагает 
Х. Уайт, историк должен учитывать те ограниче-
ния, которые накладываются существованием ка-
кого-либо события, явления или объекта (напри-
мер Освенцима) [цит. по: 20]. Кроме того, он даже 
предостерегал историков-ученых от увлечения об-
разными возможностями литературной работы, 
предупреждая, что они не должны забывать и о 
«суровости естествознания» [19].  
Рикер специфику исторического нарратива ви-

дит в том, что историк не только осуществляет от-
бор фактов, элементов, но и «раскрывает мотивы, 
по которым он считает какой-то фактор — скорее, 
нежели некий другой, — достаточной причиной 
определенного хода событий» [22, с. 216]. На ос-
нове этого историком выстраивается и разделяется 
на главы или эпохи поток непрерывной действи-
тельности.  

Заключение 

Таким образом, в рамках постмодернистской тра-
диции отрицание существования объективной ис-
торической реальности приводит к устранению 
противостояния субъекта и объекта. Субъект исто-
рического познания становится конструктором 
«собственной» исторической реальности и ее ос-
новным содержанием. Он вносит смысл в истори-
ческий нарратив, опираясь при этом на историче-
ские факты, которые сами по себе являются лишь 
разрозненными фрагментами. Такие представле-
ния повлекли за собой сближение и даже слияние 
субъекта познания с субъектом истории. Граница 
между ними стирается. Субъект больше не пред-
шествует тексту, он «живет» лишь вместе с произ-
ведением и реализует себя в процессе повествова-
ния. Деятельность историка и литератора сближа-
ется, стирается граница между субъектом истории 
и субъектом исторического познания. Все это при-
водит к пересмотру типологии субъектов и содер-
жания их деятельности. Субъект выступает как 
рассказчик, читатель, созданный нарратором нар-
рататор, герой, агент либо пациент. Он, кроме то-
го, в идеале сочетает в себе качества как ученого, 
так и литератора.  



О.В. Боровкова 

 561 

Появление новых «ролей» субъекта историче-
ского познания приводит к тому, что субъект те-
перь становится изучаемым, зависимым от самого 
себя. Он лишается целостности, постоянства, ста-
новится «расщепленным», формируясь различны-
ми инстанциями: языком, идеологией, законами, 
условиями существования человека и, по словам 
М. Фуко, превращается в функцию индивида. Его 
«господство» оказывается иллюзией — зависи-
мость от прошлого сменяется зависимостью от 
настоящего.  

Список литературы 

1. Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна / пер. с 
фр. Н.А. Шматко. СПб., 1998. 160 с. 

2. Данто А. Аналитическая философия истории. 
М.: Идея-Пресс, 2002. 292 с.  

3. Барт Р. Смерть автора // Избранные работы. Се-
миотика. Поэтика. М.: Прогресс, 1989. С. 384–
391.  

4. Poster M. The Mode of Information. Post-
Structuralism & Social Context. Cambridge, 1996. 
136 p. 

5. Ипполитов Г.М. Пленники времени, или как ис-
торики, будучи здесь и сейчас, пишут о том, что 
было там и теперь // Человек в контексте своего 
времени: опыт историко-психологического 
осмысления: матер. XX Междунар. науч. конф. 
Санкт-Петербург, 18–19 декабря 2006 г. / под 
ред. д-ра ист. наук, проф. С.Н. Полторака. СПб., 
2006. Ч. I. С. 56–61.  

6. Ильин А.Н. Субъект в пространстве философии 
постмодернизма // Знание. Понимание. Умение: 
Информационный гуманитарный портал. 2010. 
№ 1 – Философия. Политология. URL: 
http://www.zpu-journal.ru/e-
zpu/2010/1/Ilyin_Subject/ (дата обращения: 
03.01.2016).  

7. Философский словарь. URL: 
http://slovariki.org/filosofskij-slovar (дата обраще-
ния: 02.03.2017). 

8. Ильин И.П. Постмодернизм — от истоков до 
конца столетия: эволюция научного мифа. М.: 
Интрада, 1998. 258 с.  

9. Фуко М. Воля к истине: по ту сторону знания, 
власти и сексуальности: пер. с фр. М.: Касталь, 
1996. 448 с. URL: http://lib.ru/CULTURE/FUKO/ 
istoria.txt_with-big-pictures.html (дата обращения: 
23.06.2016). 

10. Делез Ж. Логика смысла М.: Академ. проект, 
2011. 472 с.  

11. Уилбер К. Краткая история всего. М.: АСТ: Аст-
рель, 2006. 476 с. 

12. Бланшо М. Литература и право на смерть // 
Бланшо М. От Кафки к Кафке. М.: Логос, 1998. 
С. 9–56. URL: http://blansho.narod.ru/blanchot/ 
litera.html (дата обращения: 06.03.2017). 

13. Бланшо М. Последний человек. М.: Терра, 1997. 
304 с. 

14. Gresset M. Introduction // Intertextuality in Faulkner 
/ ed. by M. Gresset, N. Polk. N.Y.: University of 
Mississippi, 1985. P. 3–15. 

15. Miller J.H. Tradition and difference // Diacritics. 
1972. Vol. 2, no 2. P. 9–12. 

16. Kayser W. Wer erzahlt den Roman? // Die Vortrags-
reise: Studien zur Legende. Bern, 1958. S. 82–101. 

17. White H. The Historical Event. URL: 
http://www.culturahistorica.es/hayden_white/historic
al_event.pdf (accessed: 01.05.2016). 

18. Мегилл А. Историческая эпистемология: моно-
графия. М.: Канон+: Реабилитация, 2007. 480 с.  

19. White H. The Burden of History // History and Theo-
ry. 1966. Vol 5, no 2. P. 111–134. 

20. Шмид В. Нарратология. М.: Языки славянской 
культуры, 2003. 312 с. URL: 
http://yanko.lib.ru/books/cultur/shmid-
narratology.pdf (дата обращения: 21.02.2017). 

21. Evans R.J. The future of history // Prospect Maga-
zine. 1997. Oct. Iss. 23. URL: 
http://www.stoa.org.uk/topics/postmodernism/the-
future-of-history.pdf (accessed: 07.05.2016).  

22. Рикер П. Время и рассказ. Т. 1. СПб.: Универси-
тетская книга, 2000. 313 с. 

 
Получено 23.05.2017 
 

References 

1. Liotard J.-F. Sostoyanie postmoderna [The postmod-
ern condition]. Saint Petersburg. Publ., 1998, 160 p. 
(In Russian).  

2. Danto A. Analiticheskaya filosofiya istorii [Analyti-
cal philosophy of history]. Moscow, Idea-Press 
Publ., 2002, 292 p. (In Russian). 

3. Barthes R. Smert’ avtora [The death of the author]. 
Izbrannye raboty. Semiotika. Poetika [Selected 
works. Semiotics. Poetics]. Moscow: Progress Publ., 
1989, pp. 384–391. (In Russian). 

4. Poster M. The Mode of Information. Post-
Structuralism & Social Context. Cambridge, 1996, 
136 p. (In English). 

5. Ippolitov G.M. Plenniki vremeni, ili kak istoriki, 
buduchi zdes’ i seychas, pishut o tom, chto bylo tam i 
teper’ [Prisoners of time, or as historians, being here 
and writing about what was there and now]. Che-
lovek v kontekste svoego vremeni: opyt istoriko-
psikhologicheskogo osmysleniya [Man in the context 
of his time: the experience of historical-
psychological understanding]. Saint Petersburg, 
2006, part I, pp. 56–61. (In Russian).  

6. Il’in A.N. Sub’ekt v prostranstve filosofii postmod-
ernizma [The subject in the space of the philosophy 
of postmodernism]. Znanie. Ponimanie. Umenie: In-
formatsionniy gumanitarniy portal. 2010. № 1 – 



ФИЛОСОФИЯ 

 562 

Filosofiya. Politologiya [Knowledge. Understanding. 
Ability: Information humanitarian portal. 2010. 
№ 1 – Philosophy. Political science]. Available at: 
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2010/1/ 
Ilyin_Subject/ (accessed 03. 01. 2016). (In Russian).  

7. Filosofskiy slovar’ [Philosophical dictionary]. Avail-
able at: http://slovariki.org/filosofskij-slovar (ac-
cessed: 02.03.2017). (In Russian). 

8. Il’in A.N. Postmodernizm — ot istokov do konca 
stoletiya: evolyutsiya nauchnogo mifa [Postmodern-
ism from the beginning to the end of the century: the 
evolution of the scientific myth]. Moscow, Intrada 
Publ., 1998, 258 p. (In Russian). 

9. Foucault M. Volya k istine: po tu storonu znaniya, 
vlasti i seksual’nosti [The will to truth: beyond 
knowledge, power and sexuality]. Moscow, Kastal’ 
Publ., 1996. 448 p. Available at: 
http://lib.ru/CULTURE/FUKO/ 
istoria.txt_with-big-pictures.html (accessed 
23.06.2016). (In Russian).  

10. Deleuze G. Logika smysla [The logic of sense]. 
Moscow, Academic Project Publ., 2011. 472 p.  
(In Russian).  

11. Wilber K. Kratkaya istoriya vsego [A brief history of 
everything]. Moscow, AST, Astrel Publ., 2006, 
476 p. (In Russian).  

12. Blanchot M. Literatura i pravo na smert’ [Literature 
and right to death]. Blanchot M. Ot Kafki k Kafke 
[From Kafka to Kafka]. Moscow: Logos Publ., 1998, 
pp. 9–56. Available at: http://blansho.narod.ru/ 
blanchot/litera.html (accessed 06.03.2017).  
(In Russian). 

13. Blanchot M. Posledniy chelovek [The last man]. 
Moscow, Terra Publ., 1997, 304 p. (In Russian). 

14. Gresset M. Introduction. Intertextuality in Faulkner. 
New York, University of Mississippi, 1985, pp. 3–
15. (In English). 

15. Miller J.H. Tradition and difference. Diacritics. 
1972, vol. 2, no 2, pp. 9–12. (In English). 

16. Kayser W. Wer erzahlt den Roman? [Who tells the 
novel?]. Die Vortragsreise: Studien zur Legende 
[The lecture tour: Studies on the legend]. Bern, 1958, 
pp. 82–101. (In German). 

17. White H. The Historical Event. Available at: 
http://www.culturahistorica.es/hayden_white/historic
al_event.pdf (accessed 01.05.2016). (In English). 

18. Magill A. Istoricheskaya epistemologiya: mono-
grafiya [Historical epistemology: monograph] Mos-
cow, Canon+: ROOI «Rehabilitation» Publ., 2007, 
480 p. (In Russian). 

19. White H. The Burden of History. History and Theo-
ry. 1966, vol 5, no 2, pp. 111–134. (In English). 

20. Schmid V. Narratologiya [Narratology]. Moscow, 
Yazyki slavyanskoy kul’tury Publ., 2003, 312 p. 
Available at: http://yanko.lib.ru/books/cultur/shmid-
narratology.pdf (accessed 21.02.2017). (In Russian). 

21. Evans R.J. The future of history. Prospect Magazine. 
1997, Oct, iss. 23. Available at: 
http://www.stoa.org.uk/topics/postmodernism/the-
future-of-history.pdf (accessed: 07.05.2016).  
(In English).  

22. Ricoeur P. Vremya i rasskaz [Time and narrative]. 
Saint Petersburg, Universitetskaya knigaPubl., 2000, 
vol. 1, 313 p. (In Russian). 

 
The date of the manuscript receipt 23.05.2017 

 

Об авторе About the author 

Боровкова Ольга Владимировна 
кандидат философских наук, доцент кафедры 
общественных дисциплин 

Рубцовский институт (филиал) Алтайского госу-
дарственного университета, 
658225, Алтайский край, Рубцовск, 
пр. Ленина, 200б; 
e-mail: o.v.borovkova@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-7926-185X 

Borovkova Olga Vladimirovna 
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 
of the Department of Social Sciences 

Rubtsovsk Institute, branch of Altay State University, 
200b, Lenin av., Rubtsovsk, Altai region, 
658225, Russia; 
e-mail: o.v.borovkova@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-7926-185X 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Боровкова О.В. Некоторые аспекты проблемы субъекта исторического познания в постмодернизме // Вестник 
Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2017. Вып. 4. С. 555–562. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-555-562 

Please cite this article in English as: 
Borovkova O.V. Some aspects of the problem of the historical cognition subject in Postmodernism // Perm University Her-
ald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2017. Iss. 4. P. 555–562. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-555-562 

 


