
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2017 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Реутов А.С., 2017 

УДК 141.33:131.121 

DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-520-527 

ВИЗУЛЬНАЯ ФЕНОМЕНОЛОГИЯ М. МЕРЛО-ПОНТИ 

Реутов Антон Сергеевич 
Нижегородский государственный педагогический университет им. Козьмы Минина 

 
В статье рассматриваются основные идеи и концепты Мориса Мерло-Понти, которые касаются ана-

лиза сущности визуального. Показана конституирующая роль телесности. Благодаря наличию тела, че-
ловек способен осознать себя и мир, в котором он находится. Тело и мир неразрывны, имеют одинако-
вую природу, и этим обусловлена возможность восприятия. 
Далее говорится о том, как Мерло-Понти понимает процесс видения. Для философа важно зрение 

как таковое, зрение до мышления, зрение, которое уже является родом мышления. Такой тип зрения 
может быть схвачен только в определенных обстоятельствах. Во-первых, в ситуации, когда 
воспринимается не отдельная вещь, а весь горизонт видимого, целое «сцены». Во-вторых, необходимо 
заметить, что видящий и видимое всегда находятся на определенной дистанции, зрение субъективно, 
зависит и разворачивается относительно видящего. 
Представлена реконструкция анализа живописи, которую проводил Мерло-Понти в своих работах. 

Особое внимание уделено роли художника. Живописец является носителем особого вида зрения, он 
видит мир по-другому, используя иные категории. Через художника становится явным процесс, когда 
мир полностью захватывает видящего. 
Через анализ живописи нам открываются особые измерения видимого. Глубина показывает 

размещенность вещей относительно друг друга. Ее точка отсчета — глаз видящего. Цвет открывает 
материальность, тактильность поверхности, цвет всегда сопряжен с качеством вещи, которую он 
окрашивает. Линия или контур в рисунке делают явным скрытое ощущение несуществующей границы 
между вещами, которая возникает только в человеческом глазе. Эти и другие категории анализа худо-
жественного произведения открывают философу суть видения реального мира с другой стороны. 
Автор стремится показать, как в работах Мерло-Понти раскрывается понимание видения, которое 

является свойством мира и является результатом определенного соположения видящего и видимого, 
человека и мира.  

Ключевые слова: производство присутствия, визуальные исследования, значение, восприятие, гер-
меневтика, феноменология. 

VISUAL PHENOMENOLOGY OF M. MERLEAU-PONTY 

Anton S. Reutov 

Kozma Minin Nizhny Novgorod State Pedagogical University 

This article represents the review of the main ideas and concepts of Merleau-Ponty, which refer to the anal-
ysis of the visual essence. In the beginning of this article the constitutive role of physicality will be shown. Due 
to the presence of the body, man is able to understand oneself and the world one is located. The body and the 
world are indissoluble, have the same nature, this is due to the possibility of perception. 

In the second part of the article the author shows how Merleau-Ponty understands the process of vision. For 
the philosopher ability to see itself is important, to see before thinking, to see, that is already a type of thinking. 
This type of seeing can be understood only in certain circumstances. Firstly, in a situation when one sees not a 
specific thing, but the entire visible horizon, the whole «scene». Secondly, it should be noted that «the seer» 
and «the seen» are always at a certain distance, vision is subjective and depends on «the seer». 

Further, in the third part of the article the reconstruction of the analysis of the painting which was held by 
Merleau-Ponty in his works is presented. The author gives special attention to the role of the artist. Painter has 



А.С. Реутов 

 521 

a special kind of view, he sees the world differently and in diffrent categories. Through the perception of the 
artist, one can understand how the world can fully capture «the seer». 

Through analysis of the painting, we open special measures of the visible world. The depth shows the ar-
rangement of things relative to one another. Its anchor is a seeing eye. Color opens the materiality, palpability 
of surfaces, color is always paired with the quality of things, that it covers. The line or circuit on the painting 
make explicit the hidden sense of the non-existent border between things, which occurs only in the human eye. 
These and other categories of analysis of a work of art open to the philosopher the main sense of vision of the 
real world, on the other hand. 

The author of the article aims to show how understanding of the seeing in the works of Merleau-Ponty is 
revealed, and that it is a characteristic of the world and is the result of a specific juxtaposition of «the seer» and 
«the seen», «the man» and «the world». 

Keywords: production of presence, visual studies, meaning, perception, hermeneutics, phenomenology. 
 

Предметом исследований современной культуры, 
которая характеризуется как визуальная [1, 
с. 213], является осмысление визуальных практик 
и визуальной коммуникации как принципиально 
иного способа восприятия мира. Наряду с фило-
софско-культурным анализом большого количе-
ства визуальных артефактов актуальной пробле-
мой визуальных исследований является поиск их 
оснований. В этом направлении современные ис-
следователи все чаще обращаются к феноменоло-
гии: в англо- и немецкоязычных текстах это 
Джеймс Элкинс, Кит Мокси, Готфрид Бем, из 
отечественных авторов можно особо отметить 
Илью Инишева, Ольгу Петровскую. В этом кон-
тексте анализ идей ключевых авторов феномено-
логии XX в. является одной из основных задач 
исследователей визуального [2, с. 196]. На этом 
пути есть две трудности. Во-первых, феномено-
логия не ставила своей целью создание систем 
визуальности, рефлексия взгляда и видения, ко-
торые мы находим у некоторых авторов, — это 
лишь средство, используемое ими для построения 
своей философии; во-вторых, — это следствие 
первой проблемы: важные и необходимые идеи и 
концепты достаточно проблематично отделить от 
системы феноменологической онтологии.  
С учетом важности попыток «классических» 

феноменологов осмыслить визуальность, разбор 
их текстов имеет большую ценность как для са-
мой дисциплины визуальных исследований, так и 
для современной феноменологии. 
В настоящей статье автор ставит своей задачей 

разобрать философские концепты философии 
Мориса Мерло-Понти: онтологические и антро-
пологические, которые обращаются к визуально-
му опыту для объяснения устройства бытия, и эс-
тетико-медиальные, внимание которых направле-
но на «таинство» художественного творения. Ав-
тор выделяет тезисы, которые получили развитие 
в работах современных исследователей визуаль-

ного, и обосновывает этим пригодность и потен-
циал феноменологии для развития визуальных 
исследований.  

Телесность видимого 

В представлении Мерло-Понти феноменология — 
это не только философия, которая определяет и 
изучает сущности; в первую очередь, это фило-
софия, которая мыслит эти сущности в их экзи-
стенции, ставит под вопрос бытие, данное в 
наличном мире, который, в свою очередь, до вся-
кой рефлексии «уже тут» [3, c. 5] — субъект и 
мир согласно феноменологической традиции 
мыслятся как единая структура. 
Философ пытается найти контакт с этим ми-

ром, не разъединяя мир и того, кто его восприни-
мает. На пути к миру до рефлексии, до всякого 
знания о нем, которое пыталась дать классическая 
картезианская философия, под вопрос ставится 
восприятие как таковое и воспринятое без его 
анализа разумом. Этим восприятием мы открыва-
ем мир и себя в нем. В восприятии и в наших 
ощущениях необходимо сместить фокус внима-
ния с рефлексии данных наших чувств, на кото-
рые обращала внимание классическая философия, 
на акт «быть воспринимающим», который и от-
крывает дорефлексивные феномены. Конститу-
тивными в этом отношении для Мерло-Понти яв-
ляются зрительное и тактильное восприятия. Они 
действуют сообразно одним и тем же законам, 
дают материал для описания бытия-в-мире и в 
жестком переплетении друг с другом представ-
ляют единственный путь к феноменам, с которы-
ми мы только и имеем дело и на основе которых 
может строиться философия.  
Факт моего восприятия обусловлен фактично-

стью моего тела. Этот момент раскрывается в 
центральном понятии системы видения Мерло-
Понти — понятии «хиазма». Этим словом фило-
соф обозначает переплетение, скрещивание, ко-
торое делает возможным видение. Сплетение 



ФИЛОСОФИЯ 

 522 

проявляет себя во многих аспектах: это сплетение 
субъекта и объекта, сущности и существования, 
видимого и видящего. Хиазма относится к сущ-
ностной черте бытия-в-мире.  
Хиазма образуется нашим телом, которое яв-

ляется одновременно видимым и видящим (спо-
собным ощущать и быть ощущаемым). Этот 
принципиальный факт обуславливает возмож-
ность ощущать мир, он представляет предуста-
новленную связь мира и человека, благодаря ко-
торой мы можем чувствовать мир во всей его 
полноте и вещи со всеми их признаками.  
Этот факт фундирован другой важнейшей хи-

азмой — сплетением тела и мира. Только с по-
мощью тела нас окружает мир, благодаря ему нам 
даны феномены. Воспринимаемость мира телом 
обусловлена тем, что оба они являются единой 
плотью (в других переводах — тканью). Это про-
блематичное понятие в системе Мерло-Понти не 
имеет четкого определения, не имела такого по-
нятия и предыдущая философия. Плоть мира (и 
тела) не является какой-либо материей, духом или 
субстанцией, которая могла бы обнаружить един-
ство тела и мира, скорее это текстура, которая 
одинаково присуща видимому миру и видимому 
телу, характеристика всех видимых (ощущаемых) 
вещей. Видящее тело, возникшее в центре мира, 
является не какой-то другой автономной сущно-
стью, помещенной в мир, и способ бытия в мире 
которой необходимо еще помыслить; тело — это 
«складка» плоти мира, имеющаяся в мире изна-
чально. Человек своим появлением буквально 
разрывает плоть мира, одновременно создавая его 
видимость. «Соединение, связь, словом — ком-
муникация, происходит через разрыв» [4, c. 48].  
Мы можем схватить эту объединяющую плоть 

в анализе нашего восприятия. В системе Мерло-
Понти оно раскрывается на трех уровнях или мо-
дусах: восприятие качеств вещей, пассивное 
ощущение тела, ощущение ощущения. Первый 
уровень — восприятие качеств вещей, пленки, 
набрасываемой на бытие нашим взглядом. Это 
качество, которое мы воспринимаем, не равно 
тому, что мы называем восприятием. Мерло-
Понти сравнивает такой взгляд, который видит 
свойства с позицией любопытствующего или 
наблюдающего. Эта позиция не дает понять всю 
полноту взгляда, скрывая его за самим взглядом, 
которым мы пытаемся понять, «что же я, соб-
ственно, вижу» [3, c. 291]. Такая позиция неесте-
ственна и не встречается в дорефлексивном от-
ношении к миру.  

Второй уровень — ощущение изначальной 
предрасположенности мира и воспринимающего, 
которое раскрывается в состоянии осязаемости и 
видимости мира. Это «пассивное ощущение» не 
принадлежит ни объекту, ни субъекту видения, но 
образуется на их стыке, она анонимна и говорит 
нам о единстве «природы» тела и мира, их распо-
ложенности относительно друг друга, и является 
предпосылкой любого восприятия.  
Третий уровень — когда мы касаемся своей 

руки или видим свое тело. Здесь обнаруживается 
хиазма видимого и видящего, в этом акте субъект 
спускается до уровня вещи. Но мы не восприни-
маем себя как любую вещь в мире. Однако мы не 
чувствуем слияния меня видящего и меня види-
мого, они разделены этим сплетением. Я видящий 
всегда «чуть дальше», чем та часть меня, которую 
я могу увидеть или видит другой. Тело дает мас-
штаб мира, «Nullpunkt всех измерений мира» [5, 
с. 328].  
Наряду с этой троякой структурой видимого 

существует невидимое. Эта сторона вещей зани-
мает в феноменологической картине мира фран-
цузского философа важное место. Невидимое не 
может определяться как другое возможное види-
мое, которое в данный момент я не воспринимаю, 
или видимое для другого. Невидимое всегда 
находится «тут», не являясь при этом объектом. 
Невидимое — «чистая трансцендентность без он-
тической маски» [5, c. 308]. Невидимое для Мер-
ло-Понти не является чем-то добавленным к ви-
димому, что объективно отсутствует или присут-
ствует в другом месте. Сама видимость содержит 
невидимость, фундируется ей. «Смысл является 
невидимым, составляет каркас, который является 
Nichturpräsentierbare, таким, который невозможно 
репрезентировать» [5, с. 293].  
Теперь нужно возвратиться к разговору о ви-

дах ощущений и их конститутивном по отноше-
нию к «Я» характере. Наложение видимого и ося-
заемого миров друг на друга представляет в фи-
лософии Мерло-Понти своеобразный вид хиазмы. 
Автор говорит о взаимном расположении резуль-
татов этих ощущений и что по сути осязаемое и 
видимое есть одно и то же, так как каждое из этих 
чувств творится телом, занимающим место в про-
странстве, что относит его к осязанию, и глазам, 
как части тела — к зрению. Наличие двух консти-
туирующих наше бытие чувств в их нераздельно-
сти и неслитности говорит нам, что, задаваясь во-
просам о визуальном восприятии, мы всегда 
должны оборачиваться и к тактильному опыту. 
Кроме того, нельзя говорить о голом зрении. Если 



А.С. Реутов 

 523 

бы воспринимающий полностью стал своими гла-
зами и не мог иметь никакого другого отношения 
к миру, кроме как зрительного, то исчезло бы те-
ло и сам воспринимающий, полностью раство-
рившись в видимом.  
Но вместе с тем не должно быть сомнений, что 

зрительное восприятие доминирует над тактиль-
ным контактом с миром, дополняет его. Опыт сле-
пых, обретших способность видеть, анализируе-
мый Мерло-Понти, свидетельствует об этом. 
Ощущения людей, впервые обретших зрение после 
операции, описывают абсолютно новый, получен-
ный для них способ восприятия пространства и це-
лостности формы. Ощупывая рукой предмет, сле-
пой воспринимает части предметов подобно раз-
дробленным объектам [3, c. 286]. Целое предмета, 
а также, что еще важнее, горизонт зримого могут 
быть даны только посредством зрения.  
Учитывая вышесказанное, необходимо пом-

нить об исключительном значении, которое при-
дает Мерло-Понти в своей философии понятию 
«видимое». Эта категория является ключом к по-
ниманию природы человека и мира. Видение не 
просто дает нам опыт: в первый раз пережив акт 
видения, мы имеем особенный уровень восприя-
тия, который уже не может быть закрыт для нас и 
относительно которого будет определяться весь 
остальной опыт. 

Акт видения 

Перейдем теперь к тому, что доступно человеку в 
его взгляде. Во-первых, мы видим не отдельные 
объекты; мы всегда являемся свидетелями неко-
торого зрелища, которое нельзя мыслить как про-
стую сумму вещей. Нам сразу дана сцена мира, и 
в анализе зрения мы должны прийти не к мозаич-
ному его восприятию, в котором глаз прикован к 
предмету, а к системе конфигурации вещей, где 
каждая занимает свое место. Соединение и объ-
единение в группы заложены в нашей способно-
сти воспринимать. Когда мы принимаем во вни-
мание целостную картину зрелища, взаимосвя-
занность фактов обуславливает проживание, вре-
менность восприятия. Зрительное восприятие у 
Мерло-Понти континуально, для того чтобы схва-
тить видимое поле, необходимо прожить его. Фи-
лософ поясняет этот момент через восприятие 
фильма, смысл каждой сцены которого, зависит 
от других, и само существо фильма раскрывается 
только из-за временной структуры фильма. Про-
странственная артикуляция — у картины. Если 
же визуальный опыт разбивается на отдельные 
объекты, то мы уходим от собственно восприятия 

к его анализу; вместе с этим теряется и фигура 
воспринимающего.  
Мерло-Понти спорит с классической психоло-

гией и картезианской философией, которые счи-
тали зрительные образы результатом совместной 
работы зрения и мышления. Он отвергает 
нейтральность чувственных восприятий и нали-
чие широкого спектра их интерпретаций. Видение 
необходимо понимать двояко: во-первых, как 
«мышление зрения», во-вторых, как акт видения. 
Первое, поскольку оно занимает в системе фран-
цузского феноменолога особое место, так как это 
процесс осознания себя в мире, и других, выхо-
дящих из этого факта категорий. Второе является 
ключом к пониманию природы видения и види-
мого. Кроме того, Мерло-Понти отказывается от 
троякой структуры видения: вещь — рисунок (как 
калька вещи) — образ (как ментальный рисунок, 
пребывающий в памяти). Сообразно такой струк-
туре существует как бы два мира вещей: один 
наличный, другой персональный, а актом видения 
устанавливается двойная связь между вещами 
первого и образами второго, с их синхронизацией 
в самом акте. Зрение уже род мышления, первое 
неотделимо от второго. В рамках восприятия (ви-
дения) мы никогда не мыслим объект, как и не 
мыслим себя мыслящими этот объект. Мы всегда 
находимся в тесном переплетении с видимым по-
средством нашего тела.  
В этом заключается еще одна важная мысль, 

получившая развитие в современных визуальных 
исследованиях — уход от парадигмы толкования 
знаков к восприятию присутствия объекта. Этот 
тезис будет развит Китом Мокси как соотноше-
ние презентации и репрезентации — двум поляр-
ным подходам работы изображений, то есть се-
миотический и несемиотический концепции обра-
за и изображения [6, p. 52]. В работах Ханса-
Ульриха Гумбрехта практике толкования — 
«практике опознавания и/или присвоения значе-
ний» — противопоставляется «производство при-
сутствия как “эффекта осязаемости”», создавае-
мое средствами коммуникации, зависящее от 
пространственных движений большей или мень-
шей близости и большей или меньшей интенсив-
ности [7, с. 15–19]. 
Мерло-Понти также подтверждает, что такая 

позиция в анализе визуального опыта должна быть 
подвергнута критике. Он отдает предпочтение 
«теории формы», согласно которой знак не отделя-
ется от значения, увиденное не отделяется от ре-
зультата его анализа. В его примере с неодинаково 
освещенными тарелками, которые мы восприни-



ФИЛОСОФИЯ 

 524 

маем одинаково белыми, на первый план выходит 
не работа интеллекта, позволяющая сделать вывод 
о цвете предметов, а полнота визуальной картины, 
в которую заключены не только анализируемые 
предметы, но и источники их освещения. Или из-
вестный пример с кубом. По мнению Декарта, не-
видимые грани куба достраиваются нашим интел-
лектом и в результате мы получаем именно эту 
фигуру. Согласно феноменологической мысли — 
куб всегда нам дан в своей очевидности. Все пред-
меты, даже не видимые здесь и сейчас, мы обна-
руживаем не посредством памяти или каких-либо 
суждений, но в их присутствии [8]. Здесь обнару-
живается одна из фундаментальных способностей 
зрения: конституировать мир, приводя его в согла-
сованную систему. Благодаря этому, например, 
покой и движение воспринимются также не со-
гласно объективному порядку вещей мира, а со-
гласно тому месту, которое мы занимаем телом и 
фиксируем его глазами. Мы как бы зацепляем объ-
ект своим взором, разворачивая в нашей с ним свя-
зи остальное пространство.  
Видимое всегда находится от видящего на не-

которой дистанции. Это пространство является 
еще одним конститутивом видения, средством 
коммуникации. Это обусловлено тем, что и тело, 
и мир имеют свою толщину, посредством ее мы 
«превращаем себя в мир, а вещи — в плоть». Тело 
объединяет нас с вещами. Сложно провести гра-
ницу между миром и телом.  

Анализ живописи 

Все, что было сказано выше, относится скорее к 
онтологии Мерло-Понти. Кроме аналитики бы-
тия-в-мире, опыт видимости был найден филосо-
фом в художественном творчестве. Как и многие 
современные исследователи визуального мира, 
например, Джеймс Элкинс или Томас Митчелл, 
Мерло-Понти в понимании природы видения об-
ращается к современной ему живописи — пре-
имущественно к импрессионизму и постимпрес-
сионизму, и к фигуре художника как носителю 
особого типа взгляда на мир. Точнее сказать, 
взгляд художника обнаруживает конститутивные 
особенности зрения, в отличие от обычного чело-
века, у которого эти последние скрыты. Худож-
ник оттачивает свое мастерство владения зрени-
ем, видит в мире то, что не видит обычный чело-
век. Зрение художника имеет особенность — по-
средством живописи он собирает вещи из отдель-
ных феноменов: света, тени, цвета. В расположе-
нии на двумерном пространстве холста цветовых 
пятен (именно они являются главными инстру-

ментами импрессионистов) как неопределенных 
сгустков пространства, в отличие от фигур и 
форм классической живописи, раскрывается сек-
рет мгновенного собирания объекта, генезиса це-
лого в нашем взгляде. 
Мерло-Понти, озвучивает слова художника 

Андре Маршана: «В лесу у меня часто возникало 
чувство, что это не я смотрю на лес, на деревья. Я 
ощущал в определенные дни, что это деревья ме-
ня разглядывают и говорят, обращаясь ко мне» [9, 
с. 22]. Это ощущения художника, имеющего 
настолько нежное, восприимчивое к внешнему 
зрение, показывает, что мир — не застывшее поле 
вещей, а активное, вторгающееся в наш взор зре-
лище. Следом философ разбирает понятие вдох-
новения, которое является (в)дыханием Бытия. 
Для художника это непрерывное рождение его 
самости — он «отдает свое тело бытию» для того, 
чтобы последнее раскрылось посредством творе-
ния. Для понимания сути видения понятие «вдох-
новение» — это сущностная черта, отражающая 
активность визуального поля, его действие на ви-
дящего. 
Этот факт наталкивает нас на сущностную 

черту процесса видения — тотальность этого ак-
та. Мы видим только тогда, когда погружены в 
этот процесс, а не в сосредоточенности на виде-
нии. Мерло-Понти, рассуждая о процессе виде-
ния, говорит, что зрение осуществляется в какой-
то гармонии между взглядом и вещами, которые 
он обнаруживает. И далее: «невозможно сказать, 
кто всем управляет: взгляд или вещи» [5, с. 193]. 
Но из установленной выше структуры видимого 
мира и нашего бытия в нем, из невозможности не 
ощущать, можно заключить, что видимое владеет 
взглядом. Мир вещей захватывает глаза точно так 
же, как мир идей захватывает язык. Процесс ви-
дения может осуществиться только в обоюдной 
открытости двух составляющих, а видимое, то 
есть наличное, феноменальное бытие, может 
стать самим собой только посредством видящего: 
«…вещи выражают во мне свое наличное бытие» 
[9, с. 16]. Зрение — это мышление в теле, которое 
побуждается к этому акту каким-либо поводом. В 
этом насильственность зрения, так как оно отя-
гощено объектом своего действия и может со-
вершаться в данный момент только по поводу не-
го и ничего другого. 
Живопись, как и взгляд художника, делает ви-

димым то, что обычному взгляду не дано. Живо-
пись для Мерло-Понти метафизична. Картина от-
крывает нам свои измерения, которые, в свою 
очередь, проясняют нам процесс видения мира: 
глубину, цвет, линию.  



А.С. Реутов 

 525 

Глубина бросается в глаза на картине, по сути 
двухмерной, но легко изображающей перспекти-
ву видимого мира. Глубина, во-первых, обеспечи-
вает видимость видимого. Так как по природе 
своей вещи не располагаются одна позади другой, 
и этот факт объясняется лишь наличием меня в 
середине мира. Человек, открывающий глаза — 
точка отсчета видимого, которое образуется во-
круг него подобно сфере. Причем здесь действует 
одно ограничение, а именно антропологическое. 
Мы видим лишь узкую полоску видимого, кото-
рую могут ухватить наши глаза — однонаправ-
ленную перспективу. Видимое всегда имеет век-
тор, идущий из наших глаз, но мы не можем обо-
зревать целый мир с высоты, подобно богу. 
Глубина, обычно именуемая третьим измерени-

ем, для Мерло-Понти является первым, обуславли-
вающим первые два. И длина, и ширина, и форма 
вещи, которую они образуют, создаются только в 
зависимости от расстояния, на котором от нас 
находится вещь. Далее, уходя от физикалистских 
объективных понятий, философ мыслит глубину 
даже не как измерение пространства, а как некую 
«глобальную размещенность» [9, с. 41] — систему 
координат, в котором дано место вещи без аб-
страктных геометрических понятий. 
Но глубину нельзя отождествлять с простой 

перспективой изображения — это более сложное, 
экзистенциально-антропологическое понятие. 
Анализируя живопись Сезанна и используемые 
художником изобразительные средства, Мерло-
Понти приводит пример изображенной посуды на 
полотнах, которые при четко изображенной пер-
спективе являлись бы эллипсами, но они искаже-
ны. Сезанн намеренно вносит деформации, чтобы 
показать отличие зрения художника, которое яв-
ляется гипертрофированным зрением обычного 
человека, и зрения фотографического глаза — «в 
реальности мы видим форму, которая колеблется 
на грани эллипса, но не есть эллипс» [10]. 
Цвет — еще одно «измерение», на которое жи-

вопись обращает свое пристальное внимание. Цвет 
понимается как текстура, материальность, пред-
ставляющая нечто сущее. Цвет — это не просто 
качество вещей, он соотнесен с самой вещью (си-
ний моря или красный крови). Мерло-Понти при-
водит пример красного, который не просто крас-
ный, а обязательно какой-либо, выраженный в 
конкретной вещи: от красного платья до знамени 
1917 г. Это подводит к мысли, что цвет, как и все 
бытие, не дан нам голым, безликим, тотальным, 
как говорит философ — никаким [5, с. 192], но 
представляет собой совокупность отношений раз-
личных видимых горизонтов и объемов. В «Фено-

менологии восприятия» Мерло-Понти анализирует 
результаты психологических исследований паци-
ентов (преимущественно с поражениями мозжечка 
и лобных долей мозга) [3, c. 268], которые имели 
отличное от нормального восприятие цветов.  
Цвет для них больше чем цвет, и вместе с этим 

качеством вещи им сообщаются дополнительные 
«чувственные свойства»: моторная реакция, слу-
ховой аффект, влияние на общее состояние ис-
следуемого. На данном примере Мерло-Понти 
высказывает гипотезу, которая пройдет связую-
щей нитью сквозь все его работы, что субъект 
ощущения не «мыслитель», который постоянно 
анализирует воспринимаемую им информацию, а 
находящийся в особенном отношении со средой. 
В объектах (которые, собственно, и не объекты, 
как нечто отделенное) воспринимающий находит 
принцип своего актуального существования.  
Следующий элемент живописи — линия. Для 

философа важны исчезновение линии в импресси-
онизме, и ее появление и переосмысление в рабо-
тах художников авангарда и постимпрессионизма. 
Линия, которая была неотъемлемой частью 

произведений классической живописи, в импрес-
сионизме исчезает. Художники изображают вещь 
лишь цветовым пятном. На стыке таких вещей-
пятен мы видим границу, которая артикулирована 
уже не линией, как чем-то привнесенным и строго 
определенным извне, не имеющимся в реальности 
контуром предмета, а соположенностью изобража-
емых предметов. «Импрессионизм желал ухватить 
в живописи самый способ, каким предметы пора-
жают наше зрение и атакуют наши чувства. Он за-
печатлял их в атмосфере, где они открыты мгно-
венному восприятию, без законченных контуров, 
связанными друг с другом светом и воздухом» 
[10]. Импрессионисты сосредоточили свое внима-
ние на отсутствии линии в реальности, на отсут-
ствии контура вещи, заполняемой ее же сущно-
стью. Линия не является наличным бытием. Такое 
развитие событий в живописи и ее рефлексии сме-
стили внимание в художественном изображении с 
изображения предмета на собственно предмет. 
Новое значение линии Мерло-Понти открывает 

в творчестве излюбленных художников — Поля 
Сезанна, Пауля Клее и Анри Матисса, которые не 
хотели отказываться от импрессионистской эсте-
тики, берущей за образец природу, но искали путь 
к объекту, который импрессионизм утратил. Эту 
концепцию линии философ прослеживает еще от 
Леонардо да Винчи. Она представляет собой уход 
от линии как «вещи в себе», которая обозначает 
лишь контур, границу объекта. Теперь линия осво-
бождается, становится видна ее конститутивная 



ФИЛОСОФИЯ 

 526 

сила в «нарушении равновесия, внесенное в без-
различие белой бумаги» [9, с. 48]. Такая линия не 
прекращается, а образовывает пространственность 
на живописном полотне. «Начало прочерченной 
черты устанавливает определенный способ быть 
или делаться линией, “линиться”» [9, с. 46]. Линия 
стала сжатием, расслоением, модуляцией про-
странственности [9, с. 48].  
Важно еще отметить, что линия, как контур, 

возникает только благодаря человеческому глазу, 
на границе вещей, по ту сторону вещи, выделен-
ной на фоне всего остального. Мерло-Понти 
сравнивает открытие такой линии с открытием 
изображения движения в неклассической живо-
писи. В отличие от старых художников, совре-
менные изображают не застывший момент како-
го-либо движения, а парадоксальное положение 
тела, которое мы никогда не увидим в реальности, 
но вместе с тем которое презентует нам времен-
ность движения. 
Стоит упомянуть еще один факт: почему и у 

Мерло-Понти, и у современных авторов в анализе 
визуального опыта предметы искусства занимают 
столь важную позицию. Природа смотрения на 
произведения искусства иная. Картина представ-
ляет собой видимое второго порядка или икону 
первого. Зритель не видит картину как вещь. 
Итак, что сделал для визуальных исследований 

Мерло-Понти. Во-первых, он определяет види-
мость — фундаментальную характеристику ми-
ра — не как субъект-объектное взаимодействие, а 
как специфическую характеристику материи (тела 
и мира), которая обуславливает возможность ви-
деть и возможность быть видимым.  
Визуальная культура инициирует размышле-

ния о слепоте, невидимом, незамеченном [11, 
p. 170] — практически все современные авторы 
обращают на это свое внимание. Мерло-Понти 
также интересует опыт невидимого — того, что 
не доступно опыту глаза.  
Оно — ключ к неметафизической трактовке че-

ловеческого опыта, а она — к структуре, «плоти» 
мира. Этот тезис получил развитие у исследовате-
лей визуального и у медиафилософов — для того 
чтобы создать несемиотическое понимание образа, 
необходимо принять во внимание его носитель. 
Особенно ярко это выражено в теории коммуника-
ции Маршалла Маклюэна фразой «средство ком-
муникации есть сообщение» [12, с. 10]. 
Все вышесказанное становится еще более 

осмысленным в контексте визуального поворо-
та — методологического и философско-научного 
сдвига, смены парадигмы в гуманитарных науках, 
который показал исчерпание лингвистическим 

поворотом самого себя, несоответствие практике 
основных гносеологических принципов, исполь-
зуемых учеными в анализе артефактов культуры. 
Эти принципы соответствуют текстуальной, се-
миотической парадигме. Если же ставить своей 
целью дальнейшее погружение в сущность визу-
альной культуры, то необходим новый метод, ко-
торый может быть найден в феноменологии.  

Список литературы 

1. Баль М. Визуальный эссенциализм и объект ви-
зуальных исследований // Логос. 2012. № 1(85). 
С. 212–249. 

2. Инишев И.Н. Феноменология как теория образа 
// Логос. 2010. № 5(78). С. 196–204. 

3. Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. 
СПб.: Наука, 1999. 312 с. 

4. Петровская Е. Теория образа. М.: Рос. гос. гу-
манит. ун-т, 2010. 283 с. 

5. Мерло-Понти М. Видимое и невидимое. Минск, 
2005. 400 с. 

6. Moxey K. Visual Studies and the Iconic Turn // 
Journal of Visual Culture. 2008. Vol. 7, iss.2. 
P. 131–146. DOI: 10.1177/1470412908091934. 

7. Гумбрехт Х.-У. Производство присутствия: Че-
го не может передать значение. М.: Новое лите-
ратурное обозрение, 2006. 184 с. 

8. Мерло-Понти М. Кино и новая психология вос-
приятия. URL: http://www.psychology.ru/library/ 
00038.shtml (дата обращения: 09.12.2016). 

9. Мерло-Понти М. Око и дух. М.: Искусство, 
1992. 63 с.  

10. Мерло-Понти М. Сомнение Сезанна. URL: 
http://theoryandpractice.ru/posts/7647-cezanne (да-
та обращения: 09.12.2016). 

11. Mitchell W.J.T. Showing seeing: a critique of visual 
culture // Journal of Visual Culture. 2002. Vol. 1, 
iss. 2. P. 165–181. DOI: 
10.1177/147041290200100202. 

12. Маклюэн Г.M. Понимание Медиа: Внешние рас-
ширения человека. М.: Жуковский, 2003. 464 с. 

 
Получено 17.02.2017 
 

References 

1. Bal’ M. Vizual’niy essentsializm i ob’ekt vizual’nyh 
issledovaniy [Visual essentialism and the object of 
visual culture]. Logos [Logos]. 2012, no. 1(85), 
pp. 212–249. (In Russian).  

2. Inishev I.N. Fenomenologiya kak teoriya obraza 
[Phenomenology as a Theory of Image]. Logos 
[Logos]. 2010, no. 5(78), pp. 196–204. (In Russian). 

3. Merleau-Ponty M. Fenomenologiya vospriyatiya 
[Phenomenology of Perception]. Saint Petersburg, 
Nauka Publ., 1999, 312 p. (In Russian). 



А.С. Реутов 

 527 

4. Petrovskaya E. Teoriya obraza [Theory of Image]. 
Moscow, RSUH Publ., 2010, 283 p. (In Russian). 

5. Merleau-Ponty M. Vidimoe i nevidimoe [The Visi-
ble and the Invisible]. Minsk, 2005, 400 p.  
(In Russian). 

6. Moxey K. Visual Studies and the Iconic Turn. 
Journal of Visual Culture. 2008, vol. 7, iss. 2, 
pp. 131–146. DOI: 10.1177/1470412908091934. 
(In English). 

7. Gumbreht H.-U. Proizvodstvo prisutstviya: Chego 
ne mozhet peredat’ znachenie [Production of Pres-
ence: what meaning cannot convey]. Moscow, No-
voe Literaturnoe Obozrenie Publ., 2006, 184 p.  
(In Russian). 

8. Merleau-Ponty M. Kino i novaya psikhologiya vos-
priyatiya [Cinema and the New Psychology]. 
Available at: http://www.psychology.ru/library/ 
00038.shtml (accessed 09.12.2016). (In Russian). 

9. Merleau-Ponty M. Oko i dukh [Eye and Mind]. 
Moscow, Iskusstvo Publ., 1992, 63 p. (In Russian). 

10. Merleau-Ponty M. Somnenie Sezanna [Cézanne’s 
Doubt]. Available at: http://theoryandpractice.ru/ 
posts/7647-cezanne (accessed: 09.12.2016).  
(In Russian). 

11. Mitchell W.J.T. Showing seeing: a critique of visu-
al culture. Journal of Visual Culture. 2002, vol. 1, 
iss. 2, pp. 165–181. DOI: 
10.1177/147041290200100202. (In English).  

12. Maklyuen G.M. Ponimanie Media: Vneshnie ras-
shireniya cheloveka [Understanding Media: The 
Extensions of Man]. Moscow, Zhukovskiy Publ., 
2003, 464 p. (In Russian). 

 
The date of the manuscript receipt 17.02.2017 

 

Об авторе About the author 

Реутов Антон Сергеевич 
аспирант кафедры философии 
и общественных наук 

Нижегородский государственный педагогический 
университет им. Козьмы Минина, 
603950, Нижний Новгород, ул. Ульянова, 1;  
e-mail: anton.s.reutov@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-5283-1082 

Reutov Anton Sergeevich  
Ph.D. Student of the Department of Philosophy 
and Social Sciences 

Kozma Minin Nizhny Novgorod 
State Pedagogical University, 
1, Ulyanov str., Nizhny Novgorod, 603950, Russia; 
e-mail: anton.s.reutov@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-5283-1082 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Реутов А.С. Визульная феноменология М. Мерло-Понти // Вестник Пермского университета. Философия. Пси-
хология. Социология. 2017. Вып. 4. С. 520–527. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-520-527 

Please cite this article in English as: 
Reutov A.S. Visual phenomenology of M. Merleau-Ponty // Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychology. So-
ciology». 2017. Iss. 4. P. 520–527. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-4-520-527 
 


