
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2017 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Клёцкин М.В., 2017 

УДК 111 

DOI: 10.17072/2078-7898/2017-3-352-357 

ЗНАК, СУЩНОСТЬ И СУЩЕСТЬ 

Клёцкин Михаил Васильевич 
 
Предмет исследования — знаковое выражение сущего в сознании в форме сущности, а также про-

цесс становления понятия. Осознание сущности вещей проходит в три этапа: на первом сущность су-
ществует как физическое нечто, на втором — как неосознанная (но уже бытийствующая) сущесть, на 
третьем — как осознанная сущность-понятие. Проанализирована взаимосвязь понятий «сущность», 
«знак», «сущее», «значимость» и предложена праксиологическая модель их объединения. Обосновыва-
ется утверждение, что сущесть (τὸ τί ἦν εἶναι) есть непосредственное и изначально бессознательное 
мышление сущей-самой-по-себе вещи, ее непосредственное бытие до всякого осознания, служащее ос-
нованием такого осознания. Кроме того, мы различаем сущесть и суть бытия вещи следующим обра-
зом: суть бытия — это определение сущести: определение неосознанного бытия сущей вещи через род 
и видовое отличие. На основании проведенного анализа утверждается, что бессознательные бытийные 
потребности прорываются в наличное бытие, творя символический ценностный образ сущего, цен-
ностно относясь к сущему как к средству реализации потребности. Интерпретация знаков образует 
текстуру познания, т.е. устоявшиеся способы связи и использования сущностей.  

Ключевые слова: сущее, сущность, значимость, ценностное отношение, вещь, Аристотель, аксиоло-
гия, практика, истина, бытие, понятие, знак. 

SIGN AND ESSENCE 

Mikhail V. Klyetskin 

Subject of the research — a symbolic expression of entity in consciousness in the form of an essence, and 
also the process of the development of the concept. Knowing of the essence of things goes through three stag-
es: 1) essence exists as a physical something; 2) as an unconscious (but already existent) essence — «susch-
est»; 3) as a conscious essence-concept. The article analyzes the relation between concepts of essence, sign, 
entity, significancy, and suggests praxeological model of their union. The author substantiates the assertion 
that «suschest» (τὸ τί ἦν εἶναι) is an immediate and initially unconscious thinking of the existing-in-itself 
things, immediate existence before any knowing, so serving as the basis for such knowing. In addition, we dis-
tinguish «suschest» and the thing’s «essence of being» in this way: «essence of being» is the definition of 
«suschest» — defining the unconscious being of a thing through genus and species difference. On the basis of 
the analysis, the authors argue that unconscious existential needs break out into actual being, creating a sym-
bolic value image of being, referring to the entity as to the instrument of realizing the need. Interpretation of 
signs forms the texture of cognition, that is, the established ways of connection and the use of essences. 

Keywords: entity, essence, significance, value relation, thing, Aristotle, axiology, practice, truth, being, 
concept, sign. 

 

Введение 

В статье будет рассмотрено знаковое выражение 
сущего-самого-по-себе в сознании в форме сущ-
ности-понятия, а также сам процесс становления 
понятия. «О сущем говорится, правда, в различ-
ных значениях, но всякий раз по отношению к 
одному началу; одно называется сущим потому, 
что оно сущность, другое — потому, что оно со-

стояние сущности, третье — потому, что оно путь 
к сущности, или уничтожение и лишенность ее, 
или свойство ее, или то, что производит или по-
рождает сущность и находится в каком-то отно-
шении к ней; или оно отрицание чего-то из этого 
или отрицание самой сущности» [1, с. 119–120]. 
Сущее и сущность связаны самыми разнообраз-
ными способами, выделяется несколько видов как 
сущности, так и сущего. Собственно в осознании 



М.В. Клёцкин 

 353 

и проговаривании этих взаимосвязей состоит за-
дача фундаментальной онтологии. 

Знак 

Сущность-эйдос, понятийная форма, в которой 
сознанию является сущая вещь, является не про-
сто фантазмом или симукляром, а значимой ви-
димостью, т.е. миром знаков, имеющих смысл и 
ценность. Все действительное является как знак, 
несущий смысл, а именно ценностный смысл 
предназначения. Знак также является материалом 
для познания сущего в целом и универсальным 
типом соотнесенности сущего и сущности.  
В качестве материала знак конституируется 

отсыланием, имеющим характер для-того-чтобы. 
Знак имеет свою определенную полезность — он 
для указывания. Указывание на-значает средство 
для осуществления потребности. «Отсылание» 
как указание основано на «полезности для», т.е. 
на потребности. «Полезность для» есть онтологи-
ческая определенность материала как материала. 
Знак — это материал-указатель в наличном бы-
тии, всегда движущемся и имеющем направление. 
Знак адресован специфически «пространственно-
му» бытию, т.е. показывает и структурирует 
наличное бытие сущего, жизненный мир бытия и 
обстоятельства жизни индивида, в которых реа-
лизуется потребность. Знаки не существуют слу-
чайным образом, они упорядочиваются для удоб-
ства их применения, образуя структуру наличного 
бытия. Знак, таким образом, опредмечивает бы-
тие, выделяет пригодный материал из бытийного 
потока становления, делает сущее доступным для 
использования. В знаке о себе заявляет лишен-
ность, она же осуществляется через пригодный 
для этого материал, находимый осмотрением в 
наличии или целенаправленно создаваемый со-
знательной деятельностью. Что обозначается, то 
становится доступным для использования, при-
нимается в расчет сознанием.  
Ценностное отношение есть реализация смыс-

ла бытия, оно пред-на-значает наличное бытие, 
образует его вещественным, т.е. вещающим о 
смысле бытия и сущем. Не случайно в русском 
языке слова «знак», «значимость», «знание» име-
ют общее происхождение: знание знаково и имеет 
значение (осознанный смысл). Знание и знак все-
гда несут ценностный смысл — бытийное пред-
назначение, являющееся в знаке и раскрывающе-
еся в его различении. Любые явления, даже сны, 
фантазии, мысли, являют, делают осознанными 
имманентные потребности бытия самости. 
Знак — форма осознания сущего-самого-по-себе 

и наделение его смыслом. Знак символичен, он 
переносит в сознание неосознанный смысл, пере-
носит на сущее (в форме знака) ценностное от-
ношение.  
Итак, знак — специфический бытийный спо-

соб осознания ценностного смысла бытия сущего, 
его «для-себя». Всякая «указательность» есть от-
сылание, но не всякое отсылание есть указыва-
ние, поскольку это отсылание может быть и не-
осознанным. Знак делает «видимым» и пригод-
ным сущее в его бытийной представленности. 
Каждый знак является модусом существования 
сущего — сущностью (физической или умопости-
гаемой). Единое бытие распадается на отдельные 
сущности — различается. Знаки-сущности разли-
чаются и сравниваются между собой в зависимо-
сти от принадлежащих им физических или соци-
альных свойств. Индивид всегда оценивает окру-
жающие его предметы, дабы определить их при-
годность для использования в своих целях, а в 
процессе сравнивания с другими известными ему 
предметами определяет их значимость-
пригодность. Так создается жизненный мир ин-
дивида, обладающий определенной ценностной 
структурой. Определенное мироустройство бытия 
обычно отождествляют с сущим-самим-по-себе, 
но это, на наш взгляд, не совсем правильно. 
Непосредственно знаем мы не это сущее, а лишь 
его бытийный образ. Причем этот образ не «от-
крывается» как заранее существующий, а созда-
ется бытием как знаковый. Можно сказать, что 
знак «овеществляет» бытие сущего. Бессозна-
тельные бытийные потребности прорываются в 
наличное бытие, творя символический ценност-
ный образ сущего, ценностно относясь к сущему 
как к средству реализации потребности. Интер-
претация знаков образует текстуру познания, т.е. 
устоявшиеся способы связи и использования 
сущностей. Так познание интерпретирует знаки, 
образуя осознанный «жизненный мир» — бытий-
ный способ выживания индивида, создаваемый 
им для приспособления к движению сущего. 

Сущность 

В сознании сущее представлено как наличное бы-
тие, как мир сущностей. «И вопрос, который из-
древле ставился и ныне постоянно ставится и до-
ставляет затруднения, — вопрос о том, что такое 
сущее, — это вопрос о том, что такое сущность» 
[1, с. 188]. Сущностями принято называть как ма-
териальные единичные предметы наличного бы-
тия, так и понятия, описывающие эти предметы 
или отношения между ними. В античном понима-



ФИЛОСОФИЯ 

 354 

нии сущность — это истинное бытие предмета, ис-
ставший (истинный) образ вещи как в чувствен-
ной, так и в понятийной формах.  
Трудным для понимания является вопрос об 

онтологическом статусе сущности: как соотно-
сится сущность с сущим? Поскольку любая ин-
терпретация сущего начинается с наличного бы-
тия, сущности-понятия составляют материал и 
основание (подлежащее) всякого исследования. 
«Ни единое, ни сущее не могут быть сущностью 
для вещей (οὔτε τὸ ἓν οὔτε τὸ ὂν ἐνδέχεται οὐσίαν 
εἶναι τῶν πραγμάτων)» (Aristoteles. Met. 1040b 18–
19) [2]. Сущность — это не сущее-само-по-себе, 
хотя и выражает его. Сущее-само-по-себе — это 
нечто «ἐπέκεινα τῆς οὐσίας» (по ту сторону сущ-
ностей), т.е. оно не есть сущность, но при этом 
познается как сущность. Сущности, представля-
ющие в сознании сущее-само-по-себе, имеют од-
новременно как физическую, так и бытийную 
природу, но их связь с сущим-самим-по-себе 
остается определяющей. В своих поздних работах 
Стагирит отказался от концепции первой и вто-
рой сущностей (в этой концепции качества тоже 
объявлялись сущностями) в пользу концепции це-
лостной сущности. «Сущность есть всущий [το 
ενόν] эйдос, из которого и из материи [образова-
на] так называемая целостная сущность» (ή γαρ 
ουσία έστι το είδος το ενόν έξ ου και της ΰλης ή 
σόνολος λέγεται ουσία) (Aristoteles. Met. 1037a 29) 
[2]. Понятие «целостной сущности» включает в 
себя и собственно сущность-понятие (эйдос), и 
рассмотренную нами ниже «суть бытия», и су-
щее-само-по-себе-нечто (которое сущность-
понятие обозначает). Однако в Средние века и в 
Новое время учение раннего Аристотеля о двух 
сущностях было воспроизведено в новоевропей-
ской философии в концепции двух независимых 
субстанций — духовной и материальной.  
Сущности ни о чем больше не сказываются, но 

все остальные понятия сказываются о них. Сущ-
ностями не являются роды и виды, так как они 
лишь задают онтологические границы существо-
вания сущностей и являются абстрактными, а не 
конкретными (как сущности) понятиями. Даже 
такие предельно абстрактные понятия, как бытие 
и сущее, хотя они, так или иначе, сказываются 
обо всем существующем, не являются сами сущ-
ностями. «Бытие же ни для чего не есть сущность, 
ибо сущее не есть род» [3, с. 324]. Лишь в мо-
дальных суждениях бытие играет роль как бы 
подлежащего, о котором, однако, сказывается не 
род, а модальности возможности и необходимо-
сти (и их отрицания). Хотя сущее-само-по-себе — 

это единственное более общее понятие, чем бы-
тие, но оно совершенно неопределенное и аб-
страктное, поэтому не может быть определенным 
родовым понятием в каком-либо определении или 
суждении, в том числе и в суждении о бытии. 
«“Бытие” или “не-бытие” не есть означение вещи 
(οὐ γὰρ τ”ὸ εἶναι ἢ μὴ εἶναι σημεῖόν ἐστι τοῦ 
πράγματος), так же, когда скажешь “сущее” про-
сто, само по себе, ибо само по себе оно ничего не 
значит и лишь имеет значение некоего связыва-
ния, без которого слагаемые не мыслятся» 
(Aristoteles. De int. 16b 22–25) [4]. Здесь Аристо-
тель следует за Платоном, у которого материя и 
благо (так же, как и бытие) не являются сущно-
стями: «ουκ ουσίας οντος του άγαθοΰ, άλλ' ετι 
έπέκεινα της ουσίας πρεσβεία και δυνάμει 
υπερέχοντος)» (не сущность — существование 
блага, но все еще за пределами сущностей, пре-
вышая их достоинством и могуществом) (Plato. 
Resp. 509b) [5].  
Тем, что материя существует бытийно, она 

близка к сущности, потребность же, например, 
сущностью не является, так как в своей исходно-
сти она не определена как нечто вещественное. 
Сущее, бытие, истина, потребность не имеются в 
наличии как нечто чувственное, а осуществляются. 
Сущее-само-по-себе, как и «чистое» бытие, не обо-
значает что-то конкретное, а обозначает два кон-
ституирующих процесса, принадлежность к кото-
рым составляет важнейшую характеристику любой 
единичной сущности и определяет ее истинность.  
Хотя исходно сущность — это эйдос (понятие), 

но она не только эйдос. Сущность — это то, чем 
налично становится нечто сущее в процессе ста-
новления действительности. «И все, что возникает, 
возникает вследствие чего-то, из чего-то и стано-
вится чем-то (говоря “чем-то”, я имею в виду каж-
дый род сущего: что-то становится или определен-
ным нечто, или такой-то величины, или таким-то, 
или где-то)» [1, с. 197–198], то есть становится 
сущностью, о которой сказываются определенные 
категории. Хотя «сущее само по себе не возникает 
и не уничтожается» (τὸ ὂν αὐτὸ οὐ γίγνεται οὐδὲ 
φθείρεται) (Aristoteles. Met. 1051b 29–30) [2], того 
же нельзя сказать о сущностях (о наличном бытии 
сущего). Бытие сущностей не есть случайный по-
ток сознания, наоборот, оно всегда необходимо, 
так как фундируется сущим-самим-по-себе. Кроме 
того, любой фантазм (представление) выражает в 
символической форме некоторую потребность 
(«зов бытия» по Хайдеггеру) и поэтому имеет 
смысл. Не случайна поэтому и такая характери-
стика сущности, как ее ценность. 



М.В. Клёцкин 

 355 

Рассмотрим сущность как понятие. Сущности-
понятия играют важнейшую роль в познании. 
Они не просто обозначают нечто сущее, но выра-
жают его важнейшие (ценные) для индивида сто-
роны существования. «Эйдос — это понятие бы-
тия как понятого (пойманного, знаемого) и по-
этому содержит в себе ответ на вопрос, что мыш-
ление имеет в виду знать в качестве существенно 
сущего» [6, с. 234]. Возьмем дерево под нашим 
окном. Оно существует для нас как часть налич-
ного бытия сущего, т.е. как образ в сознании — 
знак, знание, которое можно использовать. Дей-
ствительное существование неотделимо от пони-
мания: сущность наличной вещи двойственна, что 
всегда подчеркивалось в классической древнегре-
ческой философии: она образна (μορφή) и поня-
тийна (εἶδος). В первом случае дерево — сущая 
пространственно воспринимаемая единичная 
вещь, во втором — умопостигаемый понятийный 
образ. Сущее, выступая как материя, фундирует 
качества предмета как неотделимые от этого 
предмета свойства или как сопутствующие каче-
ства. Мышление, в свою очередь, определяет зна-
чимость сущих вещей, их пригодность для вы-
полнения какой-либо задачи, формируя тем са-
мым сущность-понятие. Сущности-понятия (эй-
досы) изначально образуются как значимые и 
пред-назначенные, формируя, таким образом, 
предметный мир, имеющий начало существова-
ния вне самости индивида (в сущем-самом-по-
себе) и одновременно в мышлении этой самости, 
образующей мир понятий-значимостей и прида-
ющей наличному бытию характер пригодного. 
Например, физическая сущность существует, 
будучи частью физического мира, а значима как 
часть бытия благодаря мышлению индивида.  
Сущность-понятие — это то, как вещь суще-

ствует для индивида в результате различения. 
Над ней нельзя поставить эксперимент, но ее воз-
можно проанализировать, создать сущностную 
структуру сущего, истинность которой конститу-
ируется становлением бытия. Доказательство ис-
тинности или ложности рассуждений о чем-либо 
сводится к доказательству бытийного существо-
вания или несуществования рассматриваемых 
сущностей или их свойств (в этом смысл силло-
гистики), так как сущее-само-по-себе познаваемо 
только в бытийной форме сущности. «Необходи-
мо, говорим мы, чтобы посредством доказатель-
ства о чем бы то ни было, исключая сущность, 
доказывалось, что оно есть» [3, с. 323–324]. 

Сущесть 

Рассмотрим теперь другую ипостась целостной 
сущности — так называемую суть бытия, обозна-
чаемую нами термином «сущесть». Суть бытия 
(τὸ τί ἦν εἶναι) — «странный иероглиф» аристоте-
левской философии, одно из важнейших онтоло-
гических понятий, в современной философии, к 
сожалению, практически неиспользуемое. Если 
сущность-понятие означает осмысленное «вот 
это» (τί), то суть бытия — это нечто еще не по-
знанное, но бытийно существующее в мышле-
нии — то, чем подлежащее суждения было (ἦν) до 
того, как стало этим конкретным подлежащим (τί 
εἶναι). Суть бытия, таким образом, связывает сфе-
ры сущего и наличного бытия сущего. В ранней 
работе «Категории» Аристотель еще не разделял 
сущность и суть бытия, вместо этого он говорил о 
двух видах сущности (эта традиция, благодаря 
комментариям Порфирия к «Категориям» Ари-
стотеля, сохранилась и в средневековой и новоев-
ропейской философии, поскольку она не выделя-
ла неосознанное бытие как онтологический кон-
цепт). Сущесть обозначает еще не осознанное бы-
тия вещи — ее «τὸ τί ἦν εἶναι» — бытие сущего-
самого-по-себе, еще не представленного как кон-
кретное нечто. Сущесть сохраняет самотожде-
ственность целостной сущности в двух ее ипоста-
сях: как нечто сущее-само-по-себе и как понятий-
но существующее. Собственно говоря, «τὸ τί ἦν 
εἶναι» — это то, что иногда обозначается как вещь 
в себе — нечто сущее в бытии, но еще не познан-
ное. Когда же проговаривающее мышление про-
ясняет бытийствующее сущее (делает его опреде-
ленным τί), тогда оно проясняет и сущее-само-по-
себе, делает его истинным. 
В аристотелевской логике суть бытия — это 

обозначение бессознательного бытия чего-то су-
щего — логическое определение сущего бытия то-
го, о чем идет речь в суждении. Рассмотрим, 
например, суждение «стол желтый». «Стол» — это 
сущность, «желтый» — это бытийное выявление 
(φάσις) определенной сущности (его «τι»). Сущ-
ность зачинает (υπάρχει) свои качества (сопут-
ствующие свойства). Вернее же — зачинает каче-
ства не сущность, а стоящие за сущностью сущее-
само-по-себе и суть бытия. «Суть бытия [τὸ τί ἦν 
εἶναι] каждой вещи означает то, что эта вещь есть 
сама по себе… только определение, в котором са-
ма вещь не упоминается, но которое ее обозначает, 
и есть определение ее сути бытия» [1, с. 191]. Суть 
бытия вещи выражается в определении, которое 
показывает то, чем была рассматриваемая сущ-
ность до того, как стать осознанным бытием, до 
его явленности чем-то определенным. Аристотель 



ФИЛОСОФИЯ 

 356 

задается вопросом: «бытие платьем — есть ли это 
вообще некоторая суть бытия?» [1, с. 192]. И отве-
чает на него положительно, уточняя при этом, что 
«суть бытия имеется только для того, обозначение 
чего есть определение» [1, с. 192]. Она не суще-
ствует отдельно от сущей-самой-по-себе вещи. 
Однако, по нашему мнению, Стагирит неудовле-
творительно различает «обозначение чего есть 
определение» и само определение, поскольку 
называет их одним термином (τὸ τί ἦν εἶναι). Это 
дает основания для путаницы в терминах и в пере-
водах. Все-таки невозможно чему-то определен-
ному «τί» (определению) быть одновременно не-
осознанным, т.е. аристотелевский термин «τὸ τί ἦν 
εἶναι» внутренне противоречив во временном от-
ношении. Необходимо снять эту противоречивость 
в дальнейшем различении этого термина. Но как 
эту задачу осуществить? 
Выражение «τὸ τί ἦν εἶναι» слишком громозд-

кое, а его перевод как «сути бытия» слишком за-
темняет, на наш взгляд, его смысл. Поэтому мы 
предлагаем переводить его словом «сущесть». 
«Сущесть» — слово, придуманное В.В. Бибихи- 
ным для перевода специфического хайдеггеров-
ского термина в заметках на полях к «Бытию и 
времени». Этим термином Хайдеггер обозначает 
одновременно как бытие, так и сущность, пока-
зывая, что они есть бытие и сущность сущего-
самого-по-себе. Мы же называем сущестью такое 
нечто, которое не сущее-само-по-себе и не поня-
тие-сущность, а есть некоторое впечатление (пе-
реживание) в душе, выражаемое определением. 
Это опосредующее звено между понятием и су-
щим-самим-по-себе, то, чем было бытие вещи до 
того, как стать осознанным. Выражение сути бы-
тия какого-либо нечто через определение описы-
вает ставшее действительным бытие этого нечто в 
возможности. Не нужно отказываться и от терми-
на «суть бытия», однако он должен приобрести 
смысл, отличный от смысла «сущести». Мы раз-
личаем сущесть и суть бытия следующим обра-
зом: суть бытия — это определение сущести, 
определение неосознанного бытия сущей вещи 
через род и видовое отличие. Сущесть — неосо-
знанное бытие физической сущности, суть бы-
тия — дефиниция этого бытия. 
Сущесть может существовать без сущности-

понятия, а такая сущность без сущести (напри-
мер, кентавр), поэтому неправильно их отож-
дествлять. Сущесть непосредственно зачинает 
сущность-понятие и составляет его смысл. Фено-
мен в таком случае — явление сущести в качестве 
определенной сущности. Сущесть — бытийно-
сущее основание осознанного бытия вещи. Физи-

ческое (материальное) бытийствует как сущ-
ность-понятие только через посредство сущести. 
Нематериальные сущности (треугольник, кен-
тавр) могут о сущести не сказываться. Сознающее 
сущести мышление становится действительным, 
осуществленным. Качества познаваемой сущно-
сти есть качества состояний психики, зачинаемых 
сущим-самим-по-себе и являющихся сущими 
именно как состояния души. Важно различать со-
стояния психики и то, чем эти состояния вызыва-
ются, т.е. бытие сущего-самого-по-себе и само 
это сущее. При сущем движении сущего-самого-
по-себе в душе (мышлении) возникают некие не-
осознанные и еще не реализованные в действи-
тельности предрасположенности (способности), 
уклады (состояния) и страсти (Aristoteles. EN. 
1105b 19–21) [7]. Причем это не «застывшие» со-
стояния и предрасположенности со страстями, а 
непрерывно меняющиеся и различающие дей-
ствительное бытие индивида. На эту изменчи-
вость сущести не обратил внимание Аристотель, 
так как для него было важным найти общую для 
всех основу истинного познания. Почему, напри-
мер, все наблюдатели считают истинным выска-
зывание, что данный стол желтого цвета? По 
мнению Аристотеля, потому что сущее, именуе-
мое столом, вызывает в мышлении всех присут-
ствующих идентичное впечатление — сущесть 
данного стола, качеством которого для всех будет 
желтый цвет (Aristoteles. Met. 1009а 36–38) [8]: 
«ετι δ' άξιώσομεν αυτούς ύπολαμβάνε^ν και άλλην 
τινά ούσίαν είναι των δντων η οδτε κίνησες υπάρχει 
ούτε φθορά ούτε γένεσις το παράπαν» (а кроме того, 
мы требуем, чтобы они приняли бытие и некой 
иной сущности сущего, которая вообще не зачи-
нает [υπάρχει] никаких движений — ни гибели, ни 
возникновения). По нашему мнению, речь в дан-
ном фрагменте идет именно о сущести. Но в та-
ком случае, исходя из современных знаний о при-
роде познания, трудно согласиться с данным вы-
сказыванием. Сущесть не есть что-то неизменное, 
ведь сущее-само-по-себе тоже меняется, изменяя, 
в свою очередь, и сущесть. Ну а сущесть зачинает 
изменения как истинного определения сути бытия 
вещи, так и ее сущности.  

Заключение 

Таким образом, сущесть есть непосредственное и 
изначально бессознательное мышление сущей-
самой-по-себе вещи, ее непосредственное бытие 
до всякого осознания, служащее основанием та-
кого осознания. Сущести существуют трансцен-
дентально по отношению к наличному бытию, 
определяют его содержание и служат одним из 



М.В. Клёцкин 

 357 

его онтических и онтологических оснований. Су-
щесть какой-либо сущности выражается в ее 
определении (через род и различение внутри ро-
да), которое отграничивает бытие данной сущно-
сти от других сущностей и тем самым структури-
рует осознанное (и поэтому наличное) бытие. 
Определение сущести определяет не единичное 
сущее, а сразу некоторую область бытия схожих и 
в конкретный момент неразличимых впечатле-
ний, называемых в логике объемом понятия. 
Между сущим-самим-по-себе, сущестью и 

сущностью есть неразрывная связь, без которой 
мы бы не имели знания о сущем, а сущности бы 
не существовали. В рассмотренном нами примере 
нечто сущее-само-по-себе зачинает сущесть стола 
(его бессознательное бытие), а эта последняя — 
сущность стола (его наличное бытие). Это един-
ство дает основания для отождествления стола-
самого-по-себе и бытия столом в новоевропей-
ской философии, но такое отождествление долж-
но быть не априорным, а различенным в самом 
себе и основываться на исходном для философии 
различении бытия и сущего. Целостная сущность 
разделяется: 1) на нечто сущее-само-по-себе; 
2) сущесть; 3) сущность-понятие, служащее под-
лежащим в суждении и вообще основой познания. 

Список литературы 

1. Аристотель. Метафизика // Собр. соч.: в 4 т. М.: 
Мысль, 1975. Т. 1. С. 64–366. 

2. Aristotle’s metaphysics: in 2 vols. Oxford: Claren-
don Press, 1970. 

3. Аристотель. Вторая аналитика // Собр. соч.: в 
4 т. М.: Мысль, 1978. Т. 2. С. 256–346. 

4. Aristotle. Categories and De Interpretatione / tr. 
with notes by J.L. Ackrill. Oxford: Clarendon 
Press, 1963.  

5. Platonis opera: in 5 vols. / ed. by J. Burnet. Oxford: 
Clarendon Press, 1900–1905. 

6. Ахутин А.В. Античные начала философии. 
СПб.: Наука, 2007. 784 с. 

7. Aristotle. Nicomachean Ethics / tr. by D.W. Ross. 
1955. Vol. 9. P. 339–444.  

8. The Works of Aristotle. Vol. 1–2 // Great Books of 
Western World. Chicago: Encyclopaedia Britanni-
ca, Inc. 1952. Vol. 8–9. 

 
Получено 23.04.2017 
 

References 

1. Aristotle. Metafizika [Metaphysics]. Sobranie so-
chinenij: v 4 t. [Collected Works: in 4 vols.]. Mos-
cow, Mysl’ Publ., 1975, vol. 1, pp. 64–366. 
(In Russian). 

2. Aristotle’s metaphysics: in 2 vols. Oxford: Claren-
don Press, 1970. (In English).  

3. Aristotle. Vtoraya analitika [Posterior Analytics]. 
Sobranie sochinenij: v 4 t. [Collected Works: in 
4 vols.]. Moscow, Mysl Publ., 1978, vol. 2, 
pp. 256–346. (In Russian). 

4. Aristotle. Categories and De Interpretatione / tr. 
with Notes by J.L. Ackrill. Oxford: Clarendon 
Press, 1963. (In English). 

5. Platonis opera: in 5 vols. / ed. by J. Burnet. Oxford: 
Clarendon Press, 1900–1905. (In English). 

6. Akhútin A.V. Antichnye nachala filosofii [Ancient 
principles of philosophy]. St. Petersburg, Nauka 
Publ., 2007, 784 p. (In Russian). 

7. Aristotle. Nicomachean Ethics / tr. by D.W. Ross. 
1955, vol. 9, pp. 339–444. (In English). 

8. The Works of Aristotle: Vol. 1–2. Great Books of 
Western World. Chicago: Encyclopaedia Britanni-
ca, Inc. 1952, vol. 8–9. (In English). 

 
The date of the manuscript receipt 23.04.2017 

 

Об авторе About the author 

Клёцкин Михаил Васильевич 
кандидат философских наук 

e-mail: samkoms@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-2481-7379 

Klyetskin Mikhail Vasil’evich 
Ph.D. in Philosophy 

e-mail: samkoms@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-2481-7379 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Клёцкин М.В. Знак, сущность и сущесть // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социоло-
гия. 2017. Вып. 3. С. 352–357. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-3-352-357 

Please cite this article in English as: 
Klyetskin M.V. Sign and essence // Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2017. Iss. 3. 
P. 352–357. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-3-352-357 
 


