
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Хлебникова О.В., 2018 

УДК 122:159.9 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-4-517-531 

ВЛИЯНИЕ МОРАЛЬНЫХ ПРЕЗУМПЦИЙ 

КАПИТАЛИСТИЧЕСКОГО ГЕШТАЛЬТА НА СОВРЕМЕННЫЕ 

КОММУНИКАТИВНЫЕ ПРАКТИКИ 

Хлебникова Ольга Владимировна 

Омский государственный университет путей сообщения 

 

В статье исследуются моральные презумпции современного капиталистического гештальта в 

контексте их воздействия на бытование существующих коммуникативных практик. При этом 

значение термина «капиталистический гештальт» определяется в качестве особой совокупности 

базовых онтологизирующих установок современного сознания капитализма. Работа этих установок 

интерпретируется в русле положений постструктурализма и постмодернизма. В подобном 

отношении исходными основаниями рассуждения о морали выступают нелигитимность 

фундаментальных трансцендентных отсылок, «естественность» морального права человека, 

актуальность формальной, а не субстанциальной морали и сведение человечности к голой 

процессуальности обыденного. К важнейшим моральным презумпциям модернового 

капиталистического гештальта можно отнести имплицитную самоценность экономической логики и 

значимость рекурсии социальных изменений самих по себе. Капиталистический гештальт 

предполагает отождествление рациональности вообще с принципами бытования именно 

экономической рациональности, превращая последнюю в единственную морально допустимую 

разновидность логики. Данное превращение вынуждает современного человека к существованию в 

качестве механического элемента во всеобщей структуре желающей машинности, которое 

объявляется его свободным нравственным выбором. Такое положение дел задает общую 

направленность всех актуальных коммуникативных практик. Развитие капитализма также постоянно 

требует конституирования рекурсии социальных перемен, вовне которой он не только перестал бы 

быть возможным, но и утратил бы право на идеологическую претензию морального превосходства 

над иными видами социально-экономической организации. Капитализм нуждается в перманентных, 

но при этом программируемых и направляемых изменениях ландшафта реальности как в 

важнейшем механизме своего выживания. Такие изменения играют в нем роль ведущего средства 

интенсификации процесса становления онтологической Пользы на фоне тотального умножения 

капиталистической прибыли. Важнейшим эффектом действия капиталистического гештальта, 

сказывающимся на всякой современной коммуникативной практике, является продуцирование в 

человеке невротического переживания иллюзии полноценности собственного бытия.  

Ключевые слова: мораль, коммуникативная практика, капиталистический гештальт, экономическая 

логика, повседневность, желающая машинность, рекурсия социальных изменений, невротическое 

переживание. 

INFLUENCE OF MORAL PRESUMPTIONS OF CAPITALIST GESTALT 

ON THE MODERN COMMUNICATIVE PRACTICES 

Olga V. Khlebnikova 

Omsk State Transport University 

The article explores the moral presumptions of modern capitalist gestaltin the context of their influence 

on the existence of communicative practices. The term «capitalist gestalt» is understood as a special set of 



ФИЛОСОФИЯ 

 518 

basic ontologizing attitudes of the modern consciousness of capitalism. Those are interpreted in the paper 

through the prism of poststructuralism and postmodernism. In this context, the illegitimacy of the funda-

mental transcendental references, the «naturalness» of the man’s moral right, the relevance of formal ra-

ther than substantial morality and the reduction of humanity to the pure proceduralityof the ordinary serve 

as the initial grounds for reasoning about morality. The most important moral presumptions of the modern 

capitalist gestalt include the implicit self-worth of economic logic and the importance of recursion of so-

cial changes. The capitalist gestalt assumes identification of rationality in general with the principles of 

the existence of precisely economic rationality, transforming the latter into the only variety of logic being 

morally permissible. This transformation forces the modern man to exist as a mechanical element in the 

universal structure of the desire machine, which is declared to be his free moral choice. This state of af-

fairs sets the general direction of all relevant communicative practices.The development of capitalism al-

so constantly requires constituting recursion of social changes, outside of which it would not only cease 

to be possible but would also lose the right to the ideological claim of moral superiority over other types 

of socioeconomic organization. Capitalism needs permanent, but programmable and directed, changes in 

the landscape of reality as in the most important mechanism of its survival. Such changes serve as a lead-

ing agent in intensifying the process of the ontological Good formation against the backgroundof total 

multiplication of capitalist profit.The most important effect of the capitalist gestalt, affecting any modern 

communicative practice, is producing a neurotic experience of the illusion of usefulness of one’s own be-

ing in every person. 

Keywords: morality, communicative practice, capitalist gestalt, economic logic, daily life, desire machine, 

recursion of social changes, neurotic experience.  

 

Понятия капиталистического гештальта 

и коммуникативной практики 

Настоящая статья посвящена исследованию 

моральных аспектов бытования гештальта со-

временного капитализма в горизонте их воз-

действия на разворачивание актуальных ком-

муникативных практик. Для прояснения сути 

вопроса необходимо в первую очередь обозна-

чить смысловые контексты самого употребле-

ния таких категорий, как «гештальт», «капита-

листический гештальт» и «коммуникативная 

практика». 

Что касается термина «гештальт», то при 

всей его распространенности, прежде всего, в 

современных психологическом и лингвистиче-

ском дискурсах [Бунько В.А., 2010; Захаро-

ва Е.В., 2009; Резник И.В., 2010; Сергиева Н.С., 

2006] в рамках данной работы он используется 

все же в более широком метафизическом зна-

чении, далеком от своих сугубо психолого-

лингвистических коннотаций. Подобное обра-

щение с данным термином органично вписыва-

ется в логику современного гуманитарного 

знания в целом, поскольку, с одной стороны, в 

его рамках одним из наиболее востребованных 

подходов сейчас выступает междисциплинар-

ный подход, легитимизирующий перекрестное 

применение эвристических способностей и ка-

тегориальных тезаурусов различных системных 

дискурсов, а с другой стороны, непосредствен-

ное обращение к термину «гештальт» многих 

современных философов, культурологов и со-

циологов [Бочарников В.Н., 2014; Рыкова С.А., 

2011; Словикова Е.Л., 2011; Шукуров Ш.М., 

2009] определило саму возможность его рас-

ширительной метафизической трактовки. В 

настоящей статье речь, таким образом, идет о 

понимании гештальта в качестве феноменоло-

гического указания на целостность любого яв-

ления действительности, проистекающую из 

априорного единства восприятия, то есть ука-

зания на предзаданность общих очертаний са-

мого человеческого бытия в горизонте актуали-

зирующихся презумпций сознания [Хлебни- 

кова О.В., 2017]. При этом подразумеваемая тут 

априорность должна интерпретироваться вовсе 

не в кантианском духе, а в русле постструкту-

ралистских и постмодернистских рассуждений 

об историческом априори, представленных во 

взглядах М. Фуко. Эти рассуждения следует 

рассматривать в качестве современной попытки 

возобновления радикального кантианского во-

прошания об онтологии разума как таковой, а 

также в качестве варианта осмысления базовых 

принципов интеллектуальной экспликации, 

собственно, чтойности мира. То историческое 

априори, о котором писал Фуко, в методологи-

ческом смысле можно считать отсылкой к фак-

тической невозможности вычленения посред-



О.В. Хлебникова 

 519 

ством знаковых систем языка какого-либо раз и 

навсегда устойчивого содержания понятия 

«мир». В его концепции разговор, таким обра-

зом, велся о выделении в сфере реального опы-

та некой гипотетической области знания, кото-

рая определяла бы способ бытия объектов этого 

опыта, задавая правила и законы построения 

всех признаваемых истинными рассуждений о 

них [Фуко М., 1994, с. 188]. И если априоризм 

И. Канта носил характер рефлексии над транс-

цендентальной природой мышления, то исто-

рическое априори Фуко есть, помимо прочего, 

способ констатации бессознательности сраба-

тывания принципов некоторой исторической 

«грамматики» мысли, ни в один момент време-

ни не являющейся простой суммой эффектов 

действующих культурных универсалий, но вы-

ступающей практическим фундаментом самой 

их возможности. Таким образом, тот 

«гештальт», который далее будет иметься в ви-

ду, есть особый инструмент видения, посред-

ством становления которого и картина мира, и 

воплощенная в ее рамках история человеческой 

цивилизации в целом предстают в качестве ме-

ста случившегося смысла, состоявшейся судь-

бы и явленной истины, в качестве простран-

ства, внутри которого человек присваивает 

право рассматривать самого себя как меру жиз-

ни, как точку преломления всех интенций сти-

хии бытия [Юнгер Э., 2000, с. 91]. 

Вообще обращение к исследованию гло-

бальных процессов смыслообразования как та-

ковых, к изучению онтологических оснований 

восприятия и сопряженных обстоятельств фор-

мирования некоторой устойчивой картины ми-

ра именно в русле постструктурализма и пост-

модернизма задается здесь очевидной актуаль-

ностью их базовых методологических интен-

ций, связанной одновременно с массовым ха-

рактером современной культуры, выводящим 

всякую попытку означивания в качестве симу-

ляционного процесса [Бодрийяр Ж., 2000, 

с. 43], и с обусловленной этим фактом распро-

страненностью так называемого принципа де-

конструкции в современном гуманитарном 

знании. Данный принцип сводится к ясному 

осознанию того, что в существующих условиях 

всякий эксплицированный смысл должен рас-

сматриваться, прежде всего, как продукт ана-

литики лишенных инвариантного содержания 

означающих. По большому счету суть заключа-

ется в том, что любое преобразование гумани-

тарного знания, любое расширение его объема 

мыслится теперь как осуществляющееся за счет 

смещения привычных значений означающих, 

ставших объектом аналитики в рамках того или 

иного конкретного исследования. При этом по-

стоянно подразумевается, с одной стороны, 

склонность любого подобного смещения к пре-

вращению в самодовлеющую, то есть абсолю-

тизирующую самое себя, процедуру, а с другой 

стороны, невозможность смещения некоторых 

значений (имеется в виду невозможность в 

рамках той или иной конкретной попытки сме-

щения) никакими сознательными усилиями. 

Поэтому всякое гуманитарное изыскание сей-

час начинается фактически с рефлексии над ос-

нованиями и обстоятельствами производимого 

смещения [Деррида Ж., 2000, с. 357]. 

Рассуждая далее о «капиталистическом 

гештальте», мы, следовательно, будем подра-

зумевать под данным термином совокупность 

онтологизирующих установок современного 

сознания капитализма. Подобный подход обла-

дает, на наш взгляд, значительной научной но-

визной на фоне существующей традиции изу-

чения капитализма в целом. В рамках этой тра-

диции капитализм рассматривается, как прави-

ло, в русле отношения к нему как к специфиче-

ской экономической системе, основанной на 

определенных типах производства и собствен-

ности, воздействующих на все формы социаль-

ной организации. Предлагаемое же в настоящей 

статье исследование капитализма в качестве 

гештальта в формальном смысле вырастает из 

методологических интенций постструктура-

лизма и постмодернизма, а в содержательном 

смысле — из различных концепций, интерпре-

тирующих капитализм в контексте становле-

ния, в первую очередь, капиталистической 

идеологии и восходящих, конечно, к взглядам 

М. Вебера и В. Зомбарта.  

Таким образом, разговор о капиталистиче-

ском гештальте будет разворачиваться здесь в 

поле размышлений одновременно об очевидной 

корреляции значимых социальных и культур-

ных духовных ценностей и складывающихся 

под их влиянием формах хозяйственной, дело-

вой активности [Зомбарт В., 2005, с. 28–29], об 

обратном историческом эффекте воздействия 

логики капиталистического производства на 

превращения рациональности вообще и пере-



ФИЛОСОФИЯ 

 520 

живание темпоральности в частности [Валлер-

стайн И., 2005, с. 117–131], а также о действу-

ющей на уровне универсалий современной 

культуры идеологеме рынка как эталонной си-

стемы организации области социального [Ро-

занваллон П., 2007, с. 25–29]. Фактически 

внутри этой логики «капиталистический 

гештальт» можно интерпретировать как инте-

гральный термин, позволяющий указать на об-

щий контекст бытования структур модернового 

сознания, его ориентаций в сфере расстановки 

аксиологических приоритетов и принципов 

принятия практических решений, его смысло-

жизненных устремлений, прогнозируемых ин-

теллектуальных рассогласований и пр. Заявим 

сразу, что, как нам кажется, существом капита-

листического гештальта является отношение 

человека к собственной жизни как к бизнес-

предприятию, в полной мере включенному в 

игру эффективностей, на фоне чего реализуется 

еще и восприятие собственно человечности ис-

ключительно в перспективе пресуществления 

всего «стоящего на повестке дня», «модного», в 

горизонте раскрытия человеческой способно-

сти в каждый момент времени выступать всего 

лишь подлинным рупором сиюминутно «акту-

ального» [Фуко М., 2014, с. 12]. Подобные им-

плицитные свойства гештальта капитализма 

показывают себя и в сознании отдельного че-

ловека, и на уровне общественного сознания. 

По нашему мнению, в силу тотальности эффек-

тов действия гештальтов вообще следует гово-

рить еще и о крайней сложности реализации 

любой индивидуальной или системной попыт-

ки реального блокирования работы тех или 

иных презумпций капиталистического 

гештальта. Ведь, помимо прочего, одной из 

важнейших подобных презумпций является 

установка на несущественность всего того, что 

не включено в глобальную игру эффективно-

стей, вследствие чего всякий участник такого 

протестного движения, в определенном смысле, 

становится социальным аутсайдером.  

Обратимся теперь к разъяснению содержа-

ния термина «коммуникативная практика». В 

рамках настоящей статьи мы будем исходить из 

общей интерпретации такого рода деятельности 

в качестве одной из разновидностей социаль-

ной практики, предполагающей не только ин-

формационный обмен между сторонами ком-

муникации в ходе общения, но и сопутствую-

щее конструирование новых смыслов, а также 

формирование новых норм и правил обще-

ственного бытия [Зотов В.В., Лысенко В.А., 

2010, с. 53]. При этом необходимо помнить о 

том, что в основе любой коммуникативной 

практики всегда лежат и специфическое пре-

вращение человеческого сознания, и актуали-

зация интенций определенной рациональности, 

и социально легитимная стратегия установки 

ценностных эталонов. И в данном смысле вся-

кую коммуникативную практику можно рас-

сматривать как элемент системы производства 

и воспроизводства условной реальности, то 

есть как инструмент постепенного превраще-

ния ориентаций сознания в онтологическую 

данность [Луман Н., 2005, с. 120–147; 

Хабермас Ю., 2001, с. 91–92]. Кроме того, в си-

лу технологических особенностей современной 

информационной цивилизации коммуникатив-

ные практики выступают еще и механизмом 

встраивания каждого отдельного индивида в 

некую коммуникационную сеть, внутри кото-

рой осуществляется языковая игра означива-

ния, приписывания словам отныне разрешен-

ных значений, которые, в свою очередь, затем 

оказывают форматирующее воздействие на 

дальнейшую работу сознания [Лиотар Ж.-Ф., 

1998, с. 42–45]. Таким образом, как можно ви-

деть, сам концепт гештальта органично соотно-

сится с идеей изучения коммуникативных 

практик, поскольку речь здесь идет, кроме про-

чего, о выявлении базовых онтологизирующих 

и аксиологических установок сознания.  

Современная мораль в контексте 

действующих коммуникативных практик 

Прежде чем перейти непосредственно к рас-

смотрению моральных презумпций капитали-

стического гештальта и их воздействия на со-

временные коммуникативные практики, следо-

вало бы обратить внимание на актуальные 

условия любого возможного разговора о мора-

ли вообще. В подобном отношении первое, что 

бросается в глаза, является логическая невоз-

можность в существующих культурных обстоя-

тельствах фундаментальных трансцендентных 

отсылок по причине их принципиальной неле-

гитимности. Суть дела заключается в фактиче-

ской, наглядной данности (хотя бы в силу влия-

тельности достижений научно-технического 

прогресса) современному человеку самого мира 



О.В. Хлебникова 

 521 

как такого места, где Бог в каждый момент 

времени «уже мертв», а значит, вопрос о необ-

ходимости «переоценки всех ценностей» слов-

но бы уже по определению решен [Хайдег-

гер М., 1993, с. 65]. Современность необрати-

мым образом выводит человека в качестве 

единственного автора собственных жизненных 

выборов [Руди А.Ш., 2017, с. 99], в качестве 

одинокого существа, опирающегося лишь на 

свои воления, не подкрепленные действием ни-

каких возвышенных субстанций или всеобщих 

абсолютов. Причем эта новая свобода мыслится 

модерновой интеллектуальной культурой в ка-

честве реального воплощения высокой демо-

кратической идеи, декларирующей врожденное 

право личности, задействованной в основанном 

на конкуренции в общественном производстве, 

принимать судьбоносные решения на свой 

страх и риск. Подобный концепт в наиболее 

полном виде был раскрыт, например, в произ-

ведениях П. Фейерабенда, заявлявшего о том, 

что в наше время любые познавательные тра-

диции могут и должны вводиться в социальный 

оборот исключительно путем широких свобод-

ных дискуссий [Фейерабенд П., 2010, с. 152, 

157]. Это означает, что в области разговоров о 

морали современный человек изначально счи-

тает себя вправе выносить суждения, говорить 

словно бы вместо отсутствующего абсолюта. 

Моральное право, таким образом, превращает-

ся в «естественное» право, а реальность вообще 

обретает некую условную «мертвую точку», 

изнутри которой осуществляется отныне ее 

становление, являющееся одновременно и 

формой актуализации человеческих желаний, и 

прагматически оправданной версией развора-

чивания языковой игры означивания [Делез Ж., 

Гваттари Ф., 2007, с. 13–23; Жижек С., 2008, 

с. 24; Putnam H., 2004, p. 22; Raz J., 2002]. Соб-

ственно говоря, это принципиальное «одиноче-

ство» современного человека, вечно находяще-

гося «в своем праве», и выступает отправной 

точкой любой действующей коммуникативной 

практики. Подобная ситуация ведет к логиче-

скому перемещению всей моральной проблема-

тики, с одной стороны, в сферу рассуждений о 

структурах формальной морали, а с другой сто-

роны, в поле размышлений об эффективных 

стратегиях социализации человека.  

Существо формальной морали показывает 

себя в первом приближении уже в рассуждени-

ях И. Канта о так называемом категорическом 

императиве. Речь идет о фактическом отсут-

ствии (в условиях грядущей нелегитимности 

трансцендентного) у морального действия 

устойчивых и однозначных качественных ха-

рактеристик, сводимых в финале к предуста-

новленному, конкретному набору поведенче-

ских принципов, о бытийной неизбежности 

принятия свободным человеком именно фор-

мальных, а не содержательных моральных ре-

шений, о его жизненной обреченности на по-

добные решения. В этом смысле еще одним из-

вестным обращением к данной проблематике 

можно считать рефлексию Ф. Ницше над осно-

ваниями «воли к власти», являющуюся, кроме 

прочего, размышлением об обстоятельствах 

становления в человеке способности к оконча-

тельному, а значит, формальному самоопреде-

лению.  

Формальная мораль, следовательно, марки-

рует собой область острого ответственного пе-

реживания человеком события собственной 

свободы. Парадокс же современной ситуации 

состоит в том, что моральным естественным 

правом, по ее логике, обладают все люди. Та-

кой «онтологический демократизм» подразуме-

вается всеми ныне действующими глобально 

культурными универсалиями и коммуникатив-

ными практиками. Эти универсалии и практики 

выводят современного человека в качестве ин-

станции, по определению будто бы способной 

гарантировать пресуществление невозможно-

сти поступить иначе, чем она все-таки посту-

пила. Однако подобные претензии должны бы-

ли бы обеспечиваться как минимум наличием 

чистого субъекта сознания, не подверженного 

влиянию массовых идеологий. Само это нали-

чие в наши дни с очевидностью стоит под во-

просом [Хоркхаймер М., Адорно Т., 1997, 

с. 149–209; Chomsky N., 1989]. В подобных 

условиях вообще любая вероятная беседа о мо-

рали становится одновременно попыткой со-

владать с экзистенциальной тоской по уже не 

работающей субстанциальной, трансцендент-

ной морали прошлого [Адорно Т., 2000, с. 138] 

и с противостоянием нигилистическому стрем-

лению лишенных «воли к власти» людей к 

сползанию в сферу интерпретации формально-

сти актуальной морали как признака ее тоталь-

ной бессмысленности, незначимости. 



ФИЛОСОФИЯ 

 522 

В то же время наличная культурная ситуа-

ция явным образом словно бы «запирает» чело-

века в его повседневности, выводит все комму-

никативные практики как укорененные в ней. 

Вся логика этой ситуации подразумевает отож-

дествление вообще человеческого с голой про-

цессуальностью обыденного. В определенном 

смысле человечность сейчас становится неот-

личима от стремления пробудить в реальности 

как таковой своеобразный эротический отклик 

на механистически воспроизводимые человече-

ские желания. В подобных обстоятельствах 

размышление о морали очень часто скатывает-

ся к попыткам самооправдания человека, а точ-

нее, такие попытки иногда и становятся вне-

запно самим телом дискурса морали (в том от-

ношении, что мораль вообще превращается в 

область рационализации человеческого права 

на желания, а значит, и в область легитимации 

инструментального отношения к действитель-

ности как к средству получения удовольствия) 

[Rorty R., 1989, p. 23–43]. В целом бросается в 

глаза тот факт, что современность можно рас-

сматривать как пространство борьбы «рефлек-

тирующих соблазнителей» [Кьеркегор С., 2011, 

с. 35], обеспокоенных исключительно степенью 

«интересности» собственной жизни, что назы-

вается, за место под солнцем. Мораль в своем 

качестве, следовательно, обращается в простой 

объяснительный механизм, позволяющий чело-

веку (как потребителю в конечном счете) спо-

койно испытывать чувство законного удовле-

творения от осознания меры удобности бытия, 

степени его приспособленности (вероятно, 

М. Хайдеггер назвал бы это пригнанностью) к 

рутинным человеческим нуждам. Эта мораль, 

таким образом, не способствует воспитанию 

некой условной личностности, а только лишь 

дисциплинирует частный интерес. В русле дан-

ных рассуждений ясно, что представление об 

успешной социализации современного челове-

ка коррелирует прежде всего с формированием 

у него умения грамотно устанавливать обще-

ственно одобряемые приоритеты в сфере раз-

решенного желания.  

Моральная презумпция самоценности 

экономической логики 

Имея в виду все вышесказанное, исследуем да-

лее некоторые тесно связанные друг с другом 

моральные презумпции современного капита-

листического гештальта и их влияние на дей-

ствующие коммуникативные практики. На наш 

взгляд, можно выделить две основные пре-

зумпции подобного сорта. 

Прежде всего речь должна идти о презумп-

ции самоценности экономической (капитали-

стической) логики. Очевидно, что одной из 

важнейших установок современного сознания 

капитализма выступает аксиоматическое отож-

дествление экономического и социального 

[Фридман М., 2006, с. 31–46]. Капиталистиче-

ский гештальт предполагает постепенное слия-

ние экономики с жизнью человека и общества 

как таковой [Лаваль К., 2010, с. 8]. Посред-

ством данного слияния любое движение чело-

веческой рациональности начинает рассматри-

ваться и оцениваться только лишь с позиции 

выявления степени его соотносимости с прин-

ципами бытования экономической рациональ-

ности. Логика капиталистической экономики, 

таким образом, превращается в единственную 

социально, интеллектуально и морально допу-

стимую логику. Эта самоценная исключитель-

ность экономической логики подтверждается, в 

первую очередь, своеобразным мессианским 

пониманием в целом капитализма, восприни-

маемого в качестве наилучшей формы обще-

ственно-экономического устройства, актуали-

зирующей все потенции человеческого разума 

[Рэнд А., 2003, с. 22, 31–32]. В то же время 

нельзя забывать, что сама претензия осуществ-

ления всякой социальной легитимации через 

процедуру рационализации была заявлена 

именно капитализмом [Касториадис К., 2010, 

с. 22]. Это означает, что, помимо прочего, ка-

питалистический гештальт изначально склады-

вался как гештальт оптимизации существую-

щего, органично подразумевающей единствен-

но верным такое представление о мире, в кото-

ром любая осмысленность выступает матема-

тической функцией глобальной полезности, 

экономической эффективности [Касториа-

дис К., 2010, с. 34–36], достигающей своего 

экстремума в точке тотальной минимизации 

всех вероятных человеческих затрат.  

Подобная ситуация инициирует ряд взаимо-

связанных практических моральных затрудне-

ний, с которыми современный человек вынуж-

ден, следовательно, постоянно иметь дело.  

Во-первых, концепт самоценности экономи-

ческой логики по определению предполагает 



О.В. Хлебникова 

 523 

незначимость, второсортность всего, что не 

вписывается в ее структуры (особенно сильно 

это затрагивает отношения, которые принципи-

ально, онтологически не могут быть в них впи-

саны). В частности, логика капиталистической 

экономики подразумевает на уровне осуществ-

ления любой коммуникативной практики есте-

ственное отношение к человеку как к ресурсу. 

В силу этого на человечность априори распро-

страняется концепция необходимости достиже-

ния обществом некой оптимальной точки, мар-

кирующей ситуацию равновесия количества и 

качества человеческого материала. В свою оче-

редь, это означает, что перед современным со-

циумом стоит сложносоставная задача парал-

лельного поддержания определенной рента-

бельной численности человеческой популяции, 

обеспечения воспроизводства некоторого уров-

ня экономически эффективных личных харак-

теристик каждого отдельного человека (напри-

мер, капиталистическая экономика для своего 

успешного развития нуждается, прежде всего, в 

человеке-потребителе) и непрерывного нивели-

рования собственно качества человеческого ре-

сурса до уровня некой условной посредствен-

ности (поскольку талантливость и, тем более, 

гениальность в промышленным масштабах аб-

солютно не эффективны в силу невозможности 

их прямой экономической регламентации). По-

добные обстоятельства ведут к тому, что фак-

тически в наши дни каждый человек вынужда-

ется всей логикой социальных коммуникаций к 

экзистенциальному выбору в пользу существо-

вания в качестве желающего механизма. Имен-

но такой выбор позиционируется в этой логике 

как моральный, нравственный, именно человек, 

по доброй воле, свободно выступающий в роли 

винтика во всеобщей структуре желающей ма-

шинности, объявляется высоким воплощением 

самого модернового капиталистического духа. 

Все же прочие странные сумасшедшие, жела-

ющие мысленно удалиться в воображаемую 

хайдеггеровскую провинцию, чтобы там ре-

флексировать над экономически, а значит, и 

морально бесполезными вещами и отношения-

ми, выводятся в качестве девиантов, ускольз-

нувших от эффективной социализации. Капи-

талистический гештальт, таким образом, не 

оставляет места для иррациональных порывов 

метафизических бунтарей, уклоняющихся от 

своего морального долга быть рентабельной 

посредственностью.  

Во-вторых, логика капиталистической эко-

номики обесценивает саму идею социальной и 

сущностной значимости интеллектуального 

труда, творческой самореализации личности. В 

условной точке этого обесценивания соединя-

ются, сходятся несколько важнейших совре-

менных процессов: глобальный капиталистиче-

ский процесс оптимизации смыслообразования, 

становление желающей машинности, растворе-

ние чистого субъекта сознания в идеологиче-

ских метаморфозах и всеобъемлющая симуля-

ция пустыми знаковыми кодами наличного бы-

тия как такового [Бодрийяр Ж., 2000, с. 51–55]. 

В данных обстоятельствах любой интеллекту-

ал, включаясь в ту или иную коммуникативную 

практику, по определению оказывается, с од-

ной стороны, в положении существа, выбро-

шенного самой историей общества за горизонт 

существенных событий, а с другой стороны, в 

комичном положении человека, обманутого в 

его искренних претензиях на элитарность, пре-

тензиях, воспитанных в нем всеми усвоенными 

интенциями авторитетной классики. На деле же 

интеллектуалы в наши дни более не олицетво-

ряют ничьей совести, не выступают от имени 

высших инстанций и не обладают предустанов-

ленными привилегиями в игре эффективностей 

[Фуко М., 2002, с. 67]. Фактически сейчас ин-

теллектуализм и творчество выступают только 

лишь в качестве разновидностей возможной 

массовой активности, подчиняющейся, конеч-

но, всем законам логики капитализма и играю-

щей роль инструмента регламентирования про-

тестных настроений все тех же метафизических 

аутсайдеров. По сути, с точки зрения совре-

менного общества интеллектуалы — это люди, 

в совершенстве владеющие устным и письмен-

ным словом, которых от других людей, «дела-

ющих то же самое», отличает исключительно 

отсутствие ответственности за практические 

дела, за любые события, случающиеся в кон-

тексте становления общезначимой экономиче-

ской полезности [Шумпетер Й., 1995]. Пара-

докс ситуации заключается в том, что посколь-

ку вообще идеология современного капитализ-

ма, его явленное мессианство все-таки подра-

зумевают, как мы уже выяснили ранее, присут-

ствие установки на априорное приписывание 

человеку целого набора «естественных» прав, 



ФИЛОСОФИЯ 

 524 

постольку всякая рафинированная интеллекту-

альная, творческая деятельность превращается 

еще и в область невротического переживания 

собственно интеллектуалами своей антрополо-

гической несостоятельности. Капиталистиче-

ский гештальт, следовательно, есть, кроме про-

чего, механизм воспроизводства (через комму-

никативные практики) специфического коллек-

тивного невроза, связанного с неизбежным осо-

знанием бессмысленности всех бывших и бу-

дущих достижений человеческого духа самого 

по себе, в том числе бессмысленность (неэф-

фективность) чистого морального переживания 

как такового.  

В-третьих, в условиях тотальности действия 

экономической логики радикально и необрати-

мо меняется существо работы некоторых важ-

нейших социальных институтов (а значит, и 

сопряженных с ними коммуникативных прак-

тик), например, и, возможно, в первую очередь 

института образования. Очевидно, что значи-

мость образования обусловлена прежде всего 

его ролью в системном воспитании новых чле-

нов общества, в процессах трансляции накоп-

ленных знаний и опыта от поколения к поколе-

нию. Однако в современной ситуации, аккуму-

лирующей в себе одновременно три принципи-

ально важных исторических интенции, а имен-

но все большее отождествление процессов вос-

питания и социализации, прогрессирующее ви-

доизменение сущности феномена образования 

от института, воспроизводящего определенным 

образом мыслящих и действующих личностей, 

к структуре, дающей всего-навсего учебную 

подготовку к какой-либо узкой, конкретной 

профессии, и общее подчинение сферы образо-

вания законам рынка, законам организации по-

требительской сферы услуг (об этом, например, 

свидетельствует появление в информационном 

и правовом поле такого устойчивого словообо-

рота, как «образовательные услуги») [Огур-

цов А.П., Платонов В.В., 2004, с. 26–35; Ро-

зин В.М., 2007, с. 17–24]. Фактически образо-

вание, особенно высшее образование, иниции-

рует исключительно увеличение количества 

людей с непрерывно и неуклонно повышаю-

щимся уровнем имплицитных потребитель-

ских, желающих претензий. Речь идет о том, 

что основным, пусть и не явным, эффектом 

развития современного образования сейчас вы-

ступает умножение количества лиц, онтологи-

чески недовольных качеством бытия по при-

чине рассогласования между размером затра-

ченных на получение образования усилий и со-

ответствующим вероятным уровнем личного 

потребления [Веблен Т., 1984, с. 334–361]. Од-

ним из социальных маркеров этого недоволь-

ства является очевидный факт наличия так 

называемой структурной безработицы в силу 

избытка людей с «хорошим образованием», 

обманутых в их расчетах на гарантированное 

счастье воплощенного потребительского жела-

ния, мыслившееся ими в качестве закономерно-

го итога их образовательных усилий [Шумпе-

тер Й., 1995]. Суть же заключается в том, что 

вообще эффективность любого массового про-

изводства (в том числе массового производства 

«образованных людей», с которым мы имеем 

дело в наши дни) по определению действует 

исключительно на макроуровне, на уровне об-

щества в целом, для которого обстоятельства 

каждого отдельного участника, реагента не 

имеют никакого значения. Это априорное соци-

альное безразличие к частным интеллектуаль-

ным, образовательным, профессиональным и 

прочим усилиям всех людей, взятых в отрыве 

от нужд усиления рентабельности всеобщего 

производства, и выступает одним из источни-

ков вышеупомянутого онтологического недо-

вольства. Напрашивающийся здесь с очевидно-

стью вывод неутешителен: не только практиче-

ская, но и моральная ценность образованности 

как таковой в наши дни стоит под вопросом. В 

качестве частной ремарки заметим, что капита-

листический гештальт, таким образом, помимо 

прочего, разрывает обозначенную еще Аристо-

телем связь между вообще человечностью и 

стремлением к знанию.  

Моральная презумпция значимости рекурсии 

социальных изменений 

Укажем также на презумпцию самоценности 

изменений как таковых. В первую очередь для 

прояснения сути нашего рассуждения необхо-

димо обратить внимание на специфическое за-

падное отношение ко времени вообще как к 

разновидности ценного невосполнимого ресур-

са. На наш взгляд, такое отношение историче-

ски укоренено в самой христианской эсхатоло-

гии, основанной на синхронном переживании 

темпоральности в качестве процесса и проце-

дуры тяжкого труда по спасению человеческой 



О.В. Хлебникова 

 525 

души [Ле Гофф Ж., 2001, с. 119–120]. Также 

для христианского восприятия времени харак-

терно приписывание ему особого субстанци-

ального содержания, связанного с предвечным 

замыслом Бога и требующего от каждого от-

дельного субъекта определенных нравственных 

действий, демонстрирующих достаточный уро-

вень личностных усилий в деле осуществления 

божественных замыслов [Бультман Р., 2012, 

с. 74]. Ясно, что в подобной логике время ста-

новится формой истинного богатства, важней-

шим ресурсом, который по определению дол-

жен быть потрачен на по-настоящему значимые 

вещи. И в этом смысле всякое отношение ко 

времени с неизбежностью превращается тут в 

моральное, нравственное деяние. Именно с 

данной общей интерпретацией времени мы 

сталкиваемся в большинстве западных истори-

ческих и футурологических концептов. Какой 

бы конкретный вид ни имело то или иное част-

ное системное рассуждение о ходе мировой ис-

тории, в нем непременно воспроизводится си-

туация некоего напряженного всматривания в 

меру удовлетворительности человеческих уси-

лий по строительству этой истории, ситуация 

придирчивого оценивания степени достаточно-

сти подобных действий. Равным образом лю-

бые попытки западной философии исследовать 

возможное будущее цивилизации сводятся к 

финальной констатации грядущего завершения 

«творческого движения Человека» внутри не-

коего полного и, наконец-то, окончательно 

установившегося соответствия «между Бытием 

и Дискурсом» [Кожев А., 1998, с. 134–135], яв-

ляющегося, по сути, аллюзией на все то же 

Царство Божие.  

Имея в виду данные обстоятельства, нельзя 

также забывать о том, что фактически совре-

менный капитализм, весь его облик, все его яв-

ные и скрытые интенции изначально являются 

порождениями именно западного способа хо-

зяйствования, западной ментальности в целом. 

Вследствие этого очевидно, что и сам капита-

листический гештальт априорно содержит в се-

бе подобное напряженное моральное пережи-

вание темпоральности как условной длительно-

сти становления всеобъемлющей онтологиче-

ской Пользы, в силу чего возникает еще и 

представление о возможной иерархии легитим-

ных коммуникативных практик. В качестве ре-

марки отметим, что, на наш взгляд, известное 

классическое определение самого термина «ка-

питал» у К. Маркса, в котором он тавтологич-

ным образом выводит его как бесконечное 

движение капитала [Маркс К., Энгельс Ф., 

1960, с. 162–166], помимо прочего, подразуме-

вает отсылку ко времени как к вечному само-

движущемуся круговороту эффективностей, 

что, с одной стороны, безусловно, согласуется с 

общим западным моральным переживанием 

времени как важнейшего ресурса, а с другой 

стороны, обнажает факт отсутствия у капита-

лизма (как и, кстати говоря, у органично свя-

занного с ним феномена потребления) некой 

субстанциальной точки насыщения [Сор-

вин К.В., 2016, с. 395–397] и, значит, указывает 

на самоценность собственно постоянного воз-

обновления ситуации круговорота эффективно-

стей, то есть любых признаваемых (конечно, 

прежде всего экономически) значимыми соци-

альных изменений самих по себе. 

Моральная презумпция значимости измене-

ний раскрывается на практике, кроме прочего, 

еще и в идеологическом преподнесении им-

плицитной нестабильности капитализма в каче-

стве особого цивилизационного достижения. 

Эта нестабильность (изменчивость), которая 

здесь подразумевается, связана с очевидностью 

того обстоятельства, что капитализм является 

таким типом социально-экономического 

устройства, для которого всякая ситуация си-

стемного кризиса методологически может быть 

рассмотрена не как внезапное сосредоточение в 

одной точке времени и пространства некоторых 

неблагоприятных факторов, а лишь как типо-

вой движущий элемент развития. Любое капи-

талистическое событие, по сути, инициируется 

именно перманентным шоком неотвратимости 

изменений [Кляйн Н., 2009, с. 15–38]. Другими 

словами, само существование капитализма по-

стоянно требует (при необходимости искус-

ственного) конституирования рекурсии значи-

мых социальных перемен, вовне которой это 

существование не только перестало бы быть 

возможным, но и утратило бы право на идеоло-

гическую претензию морального превосходства 

над иными видами социально-экономической 

организации. При этом наиболее капиталисти-

чески эффективны, конечно, мгновенные так-

тические изменения, сопровождающиеся пока 

недостаточным общественным пониманием 

происходящего. Именно они обеспечивают 



ФИЛОСОФИЯ 

 526 

коммуникативную, идеологическую и матери-

альную возможность (в условиях временного 

всеобщего замешательства) конструирования 

такой реальности будущего, которая в наилуч-

шей степени согласуется с законами максими-

зации глобальной Пользы, а также с частными 

интересами значимых субъектов капиталисти-

ческого развития (например, крупных корпора-

ций). Можно даже сказать, что основополага-

ющая моральная претензия на переустройство 

мира в соответствии с принципами капитали-

стической рационализации и есть та базовая 

форма, в которую в конечном счете выливается 

трепетное отношение капитализма к изменени-

ям вообще. 

Капитализм, следовательно, нуждается в 

перманентных, но при этом программируемых и 

направляемых изменениях ландшафта реально-

сти как в важнейшем механизме своего выжива-

ния. Подобные изменения, как мы выяснили, иг-

рают в нем роль ведущего средства интенсифи-

кации процесса становления онтологической 

Пользы на фоне тотального умножения капита-

листической прибыли и в таком контексте 

наиболее плодотворны, конечно, катастрофиче-

ские изменения. Нельзя забывать, что в совре-

менных условиях, когда природные и человече-

ские ресурсы с очевидностью давно включены в 

капиталистическую игру эффективностей в мак-

симальном объеме (и в этом смысле давно «от-

работаны»), естественным образом в ход идут 

такие шоковые инструменты регулирования, как 

искусственно организованная война и терроризм 

[Жижек С., 2002, с. 148–150].  

Что же касается идеологических попыток 

различных западных мыслителей представить 

нестабильность капитализма в качестве одного 

из маркеров его цивилизационного преоблада-

ния, то здесь обращает на себя внимание пози-

ция Ф. Хайека, который, рассуждая в соответ-

ствии с представлением об эволюционном пре-

восходстве систем, доказавших свою историче-

скую состоятельность посредством наглядной, 

прямой эмпирической и прагматической 

успешности, над системами, порожденными за-

ранее определенной, предзаданной телеологией 

[Хайек Ф., 2006, с. 27–28], утверждает, что все 

проблемы капитализма возникают исключи-

тельно вследствие волюнтаристских попыток 

форсирования социального прогресса. В то 

время как естественная работа механизмов сво-

бодной капиталистической конкуренции (в 

перспективе инициирующая собственно ту са-

мую нестабильность) способна расставить все 

по своим местам, привести в финале общество 

к некоему равновесному состоянию, в котором 

наилучшим образом согласованы требования 

Пользы и интересы отдельной личности. В поле 

действия принципов подобной логики напра-

шивается итоговый вывод о том, что подлинная 

мораль не имеет отношения к области консти-

туирования общечеловеческих целей, которых 

попросту не существует, хотя бы в силу абсо-

лютной дискретности частного интереса. Она 

выступает сферой социальных коммуникаций 

по поводу правил поведения внутри стихийно-

го рыночного порядка, созданного людьми, 

действующими «в рамках положений права 

собственности, деликта и контракта» [Хай-

ек Ф., 2006, с. 276]. Другими словами, в дис-

курсе Хаейка рыночная конкуренция, являю-

щаяся, по сути, не чем иным, как формой кана-

лизации бесконечной рекурсии шокирующих 

изменений, выводится в качестве некоего крае-

угольного камня, на котором вообще покоится 

мораль; вследствие чего капитализм предстает 

в качестве единственного морального обще-

ственно-экономического устройства. Можно 

заключить, следовательно, что действие капи-

талистического гештальта сопряжено также и с 

расистским переживанием всеми участниками 

соответствующих коммуникативных практик 

своей исторической и антропологической ис-

ключительности.  

И, наконец, еще одной гранью капиталисти-

ческой презумпции самоценности изменений 

выступает своеобразная обобщенная «инфан-

тильность» капитализма. Речь идет о том виде 

умножающегося именно в капиталистическом 

обществе инфантилизма, который В. Зомбарт 

описывал как «необыкновенное сведение всех 

духовных процессов к их самым простейшим 

элементам», как возврат к «простым состояни-

ям детской души» [Зомбарт В., 2005, с. 220–

221]. Если пристально вглядеться в эту услов-

ную детскую душу, то немедленно станет оче-

видным то обстоятельство, что жизненные цен-

ности ребенка в наибольшей степени имеют 

отношение к восприятию времени как беско-

нечно длящегося приключения перемен. Гипо-

тетический ребенок, например, испытывает 

восхищение перед величиной, выраженное, 



О.В. Хлебникова 

 527 

прежде всего, в представлении о взрослых как о 

великанах, воплощающем мечту о собственном 

будущем росте. Этот потенциальный рост, ко-

нечно, мыслится ребенком как перманентное 

приращение ряда событий, как все та же рекур-

сия изменений. Кроме того, детям свойственны 

страсть новизны, отсутствие устойчивого инте-

реса к уже несуществующему, а значит, всегда 

устаревшему, прошлому и иллюзия личного 

бессмертия, каковые качества могут быть кри-

тически интерпретированы в контексте напря-

женного темпорального переживания невоз-

можности и бессмысленности постоянства. 

Естественным спутником подобного пережива-

ния является некоторое легкомыслие, импли-

цитная поверхностность, свойственная всем 

«простым душам», истово верующим в мораль-

ное превосходство изменяющегося над неиз-

менным. В целом очевидно, что духовные цен-

ности современного капиталистического обще-

ства действуют в этой же системе координат. К 

примеру, важнейшее для капитализма понятие 

успешности (как воплощенной эффективности) 

есть, по сути, вариация формы актуального 

восхищения от скорости перемен. Быть по-

капиталистически успешным значит, с одной 

стороны, постоянно пребывать в фокусе всех 

значимых изменений, а с другой стороны, веч-

но оставлять позади как устаревшее и регрес-

сивное все, что утверждает наличие некой кон-

стантной глубины события за простой «поверх-

ностью языка» [Делез Ж., 2011, с. 19]. И в этом 

смысле капиталистический гештальт морально 

инфантилен по определению, что, конечно, 

находит отражение на уровне современных 

коммуникативных практик, обладающих 

устойчивой тенденцией к демонстративности и 

пренебрежению нюансами. 

В качестве вывода из сказанного хотелось 

бы заявить следующее: в силу приведенных 

выше соображений ясно, что капиталистиче-

ский гештальт, гештальт инфантильного чело-

века-предприятия, погрязшего в игре эффек-

тивностей, отторгает как несущественную 

наглядную и простую очевидность того, что 

отныне только уже неизменное по причине его 

сущностной определенности обладает и соот-

ветствующей полнотой, т.е. случается в истин-

ном смысле этого слова. Фактически это озна-

чает, что всякий носитель данного гештальта в 

рамках осуществления той или иной коммуни-

кативной практики постоянно обнаруживает 

себя внутри дурной бесконечности не случив-

шихся событий и не состоявшихся вещей. В 

конечном счете капиталистическая мораль про-

дуцирует в современном человеке невротиче-

ское стремление к имитации полноценности 

собственного бытия, к самоубеждению в нрав-

ственной оправданности того отказа от всего 

выходящего за рамки повседневности, с кото-

рым мы очень часто имеем дело в наши дни.  

Список литературы 

Адорно Т. Проблемы философии морали. М.: 

Республика, 2000. 239 с. 

Бодрийяр Ж. Символический обмен и смерть. 

М.: Добросвет, 2000. 387 с. 

Бочарников В.Н. Конструкт и гештальт — нео-

инструментальные средства гуманитарной науки // 

Гуманитарный вектор. 2014. № 2(38). С. 150–157. 

Бультман Р. История и эсхатология. Присут-

ствие вечности. М.: Канон+: Реабилитация, 2012. 

208 с. 

Бунько В.А. Гипотеза как гештальт // Вестник 

Ленинградского государственного университета 

им. А.С. Пушкина. 2010. Т. 2, № 4. С. 70–80. 

Валлерстайн И. Исторический капитализм. 

Капиталистическая цивилизация. М.: Товарище-

ство научных изданий КМК, 2005. 176 с. 

Веблен Т. Теория праздного класса. М.: Про-

гресс, 1984. 368 с. 

Делез Ж. Логика смысла. М.: Академ. проект, 

2011. 472 с. 

Делез Ж., Гваттари Ф. Анти-Эдип: Капита-

лизм и шизофрения. Екатеринбург: У-Фактория, 

2007. 672 с. 

Деррида Ж. Письмо и различие. СПб.: Академ. 

проект, 2000. 430 с. 

Жижек С. Добро пожаловать в пустыню Ре-

ального. М.: Прагматика культуры, 2002. 160 с.  

Жижек С. Устройство разрыва. Параллаксное 

видение. М.: Европа, 2008. 516 с. 

Захарова Е.В. Гештальт-терапия: деконструк-

ция в диалоге // Вестник Самарского государ-

ственного университета. 2009. № 5. С. 9–14. 

Зомбарт В. Собрание сочинений в трех томах. 

Т. 1. Буржуа: К истории духовного развития со-

временного экономического человека. СПб.: Вла-

димир Даль, 2005. 638 с.  

Зотов В.В., Лысенко В.А. Коммуникативные 

практики как теоретический конструкт изучения 

общества // Теория и практика общественного 

развития. 2010. № 3. С. 53–55. 



ФИЛОСОФИЯ 

 528 

Касториадис К. «Рациональность» капита-

лизма // Политико-философский ежегодник ИФ 

РАН. 2010. Вып. 3. С. 21–53.  

Кляйн Н. Доктрина шока. М.: Добрая книга, 

2009. 656 с. 

Кожев А. Идея смерти в философии Гегеля. 

М.: Логос: Прогресс-Традиция, 1998. 208 с. 

Кьеркегор С. Или — или. Фрагмент из жизни. 

СПб.: Изд-во РХГА: Амфора, 2011. 823 с. 

Лаваль К. Человек экономический. Эссе о 

происхождении неолиберализма. М.: Новое лите-

ратурное обозрение, 2010. 432 с. 

Ле Гофф Ж. Средневековый мир воображае-

мого. М.: Прогресс, 2001. 440 с. 

Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна. М.: 

Ин-т экспериментальной социологии; СПб.: Але-

тейя, 1998. 160 с. 

Луман Н. Реальность массмедиа. М.: Праксис, 

2005. 256 с. 

Маркс К. Капитал. Т. 1 // Маркс К., Энгельс Ф. 

Соч.: в 50 т. М.: Политиздат, 1960. Т. 23. 908 с. 

Огурцов А.П., Платонов В.В. Образы образо-

вания. Западная философия образования. XX век. 

СПб.: РХГИ, 2004. 520 с. 

Резник И.В. Когнитивно-функциональные ас-

пекты реализации понятий «гештальт» и 

«гештальт-структура» // Вестник Московского 

государственного лингвистического университе-

та. 2010. Вып. 27. С. 120–129. 

Розанваллон П. Утопический капитализм. Ис-

тория идеи рынка. М.: Новое литературное обо-

зрение, 2007. 256 с. 

Розин В.М. Философия образования: Этюды-

исследования. М.: Изд-во Моск. психолого-

социального ин-та; Воронеж: МОДЭК, 2007. 

576 с. 

Руди А.Ш. Культурная идентичность в соци-

альном взаимодействии // Инновационная эконо-

мика и общество. 2017. № 3. С. 97–103. 

Рыкова С.А. Гештальт рабочего как дионисий-

ство // Территория новых возможностей. Вестник 

Владивостокского государственного университе-

та экономики и сервиса. 2011. № 2. С. 140–144. 

Рэнд А. Апология капитализма. М.: Новое ли-

тературное обозрение, 2003. 360 с.  

Сергиева Н.С. Семантический гештальт и ядро 

языкового сознания русских // Вестник Южно-

Уральского государственного университета. Се-

рия: Социально-гуманитарные науки. 2006. № 2. 

С. 160–165.  

Словикова Е.Л. Гештальт-синергетический под-

ход к исследованию дискурсивного смыслового 

пространства // Вестник Челябинского государ-

ственного университета. 2011. № 17. С. 138–143.  

Сорвин К.В. Классическая и неклассическая 

формы онтологического аргумента: от доказатель-

ства бытия Бога к рефлексивной социологии зна-

ния. М.: НП ИД «Русская панорама», 2016. 446 с.  

Фейерабенд П. Наука в свободном обществе. 

М.: АСТ, 2010. 378 с. 

Фридман М. Капитализм и свобода. М.: Новое 

издательство, 2006. 240 с. 

Фуко М. Интеллектуалы и власть: Избранные 

политические статьи, выступления и интервью. 

Ч. 1. М.: Праксис, 2002. 384 с. 

Фуко М. Мужество истины. Управление собой 

и другими II. СПб.: Наука, 2014. 358 с. 

Фуко М. Слова и вещи. СПб.: A-cad, 1994. 

406 с. 

Хабермас Ю. Моральное сознание и коммуни-

кативное действие. СПб.: Наука, 2001. 380 с. 

Хайдеггер М. Европейский нигилизм // 

Хайдеггер М. Время и бытие. М.: Республика, 

1993. С. 63–176. 

Хайек Ф. Право, законодательство и свобода: 

Современное понимание либеральных принципов 

справедливости и политики. М.: ИРИСЭН, 2006. 

644 с. 

Хлебникова О.В. Потребление как гештальт // 

Философия и культура. 2017. № 9. С. 1–9. DOI: 

10.7256/2454-0757.2017.9.24046. 

Хоркхаймер М., Адорно Т. Диалектика Про-

свещения. Философские фрагменты. М.; СПб.: 

Медиум: Ювента, 1997. 312 с. 

Шукуров Ш. М. Гештальт и теория видения // 

Историческая психология и социология истории. 

2009. Т. 2, № 1. С. 154–179. 

Шумпетер Й. Капитализм, социализм и демо-

кратия. М.: Экономика, 1995. 540 с. 

Юнгер Э. Рабочий. Господство и гештальт; 

Тотальная мобилизация; О боли. СПб.: Наука, 

2000. 539 с. 

Chomsky N. Necessary illusions. Thought control 

in democratic societies. L.: Pluto Press, 1989. 574 p. 

Putnam H. Ethics without ontology. Cambridge: 

Harvard University Press, 2004. 161 p. 

Raz J. Practical reason and norms. Oxford: Ox-

ford University Press, 2002. 220 p. 

Rorty R. Contingency, irony and solidarity. N.Y.: 

Cambridge University Press, 1989. 202 p. 

 

Получено 22.07.2018 

 



О.В. Хлебникова 

 529 

References 

Adorno, T. (2000). Problemy filosofii morali 

[Problems of Moral Philosophy]. Moscow: Respu-

blika Publ., 239 p. 

Baudrillard, J. (2000). Simvolicheskij obmen i 

smert [Symbolic Exchange and Death]. Moscow: 

Dobrosvet Publ., 387 p.  

Bocharnikov, V.N. (2014). Konstrukt i geshtalt — 

neoinstrumentalʼniye sredstva gumanitarnoj nauki 

[Construct and Gestalt — Neo-instrumental Means of 

Humanitarian Science]. Gumanitarnyj vector [Hu-

manitarian Vector]. No. 2(38), pp. 150–157.  

Bultmann, R. (2012). Istoriya i eskhatologiya. 

Prisutstvie vechnosti [History and Eschatology. Pres-

ence of Eternity]. Moscow: Kanon+ Publ., Reabili-

tatsiya Publ., 208 p.  

Bunʼko, V.A. (2010). Gipoteza kak geshtalt [Hy-

pothesis as Gestalt]. Vestnik Leningradskogo gosu-

darstvennogo universiteta imeni A.S. Pushkina [Bul-

letin of Leningrad State University named after 

A.S. Pushkin]. Vol. 2, no. 4, pp. 70–80. 

Castoriadis, С. (2010). «Ratsionalnost» kapital-

izma [«Rationality» of Capitalism]. Politiko-

filosofskyj ezhegodnik IF RAN [Political and Philo-

sophical Yearbook of Institute of Philosophy of Rus-

sian Academy of Sciences]. No. 3, pp. 21–53. 

Chomsky, N. (1989). Necessary illusions. 

Thought control in democratic societies. London: 

Pluto Press, 574 p. 

Deleuze, G. (2011). Logika smysla [Logic of 

sense]. Moscow: Akadem. proekt Publ., 472 p.  

Deleuze, G. and Guattari, F. (2007). Anti-Edip: 

Kapitalizm i shizofreniya [Anti-Oedipus: Capitalism 

and Schizophrenia]. Ekaterinburg: U-Faktoriya Publ., 

672 p. 

Derrida, J. (2000). Pismo i razlichie [Writing and 

Distinction]. St. Petersburg: Academ. proekt Publ., 

430 p.  

Feyerabend, P. (2010). Nauka v svobodnom ob-

schestve [Science in a Free Society]. Moscow: AST 

Publ., 378 p. 

Foucault, M. (2002). Intellektualy i vlast: Izbran-

nye politicheskie stati, vystupleniya i intervyu. Ch. 1 

[Intellectuals and Power: Selected Political Articles, 

Speeches and Interviews. Pt. 1]. Moscow: Praksis 

Publ., 384 p. 

Foucault, M. (2014). Muzhestvo istiny. Uprav-

lenie soboy i drugimi II [Courage of Truth. Self and 

Other Control II]. St. Petersburg: Nauka Publ., 358 p.  

Foucault, M. (1994). Slova i veschi [Words and 

Things]. St. Petersburg: A-cad Publ., 406 p. 

Friedman, M. (2006). Kapitalizm i svoboda [Capi-

talism and Freedom]. Moscow: Novoe Publ., 240 p. 

Habermas, J. (2001). Moralnoe soznanie i kom-

munikativnoe deystvie [Moral Consciousness and 

Communicative Action]. St. Petersburg: Nauka Publ., 

380 p. 

Hayek, F. (2006). Pravo, zakonodatelstvo i svo-

boda: Sovremennoe ponimanie liberalʼnykh 

printsipov spravedlivosti i politiki [Law, Legislation 

and Freedom: A Contemporary Understanding of the 

Liberal Principles of Justice and Politics]. Moscow: 

IRISEN Publ., 644 p. 

Heidegger, M. (1993). Evropeyskiy nigilizm [Eu-

ropean Nihilism]. Vremya i bytie [Time and Being]. 

Moscow: Respublika Publ., pp. 63–176. 

Horkheimer, M. and Adorno T. (1997). Dialektika 

Prosvescheniya. Filosofskie fragmenty [Dialectic of 

Enlightenment. Philosophical Fragments]. Moscow: 

St. Petersburg: Medium Publ., Yuventa Publ., 312 p. 

Jünger, E. (2000). Rabochiy. Gospodstvo i 

geshtalt; Totalnaya mobilizatsiya; O boli [Worker. 

Domination and Gestalt; Total Mobilization; About 

Pain]. St. Petersburg: Nauka Publ., 539 p. 

Khlebnikova, O.V. (2017). Potreblenie kak gesh-

talt [Consumption as Gestalt]. Filosofiya i kultura 

[Philosophy and Culture]. No. 9, pp. 1–9. DOI: 

10.7256/2454-0757.2017.9.24046. 

Kierkegaard, S. (2011). Ili — ili. Fragment iz 

zhizni [Or — Or. Fragment from Life]. 

St. Petersburg: RCHA Publ., Amfora Publ., 823 p. 

Klein, N. (2009). Doktrina shoka [The Shock 

Doctrine]. Moscow: Dobraya kniga Publ., 656 p.  

Kojeve, A. (1998). Ideya smerti v filosofii Gegelya 

[The Idea of Death in the Philosophy of Hegel]. Mos-

cow: Logos Publ., Progress-Traditsiya Publ., 208 p. 

Laval`, K. (2010). Chelovek ekonomicheskiy. Esse 

o proiskhozhdenii neoliberalizma [An Economic 

Man. Essay on Origin of New Liberalism]. Moscow: 

Novoe literaturnoe obozrenie Publ., 432 p.  

Le Goff, J. (2001). Srednevekoviy mir voobra-

zhaemogo [The Medieval World of the Imaginary]. 

Moscow: Progress Publ., 440 p. 

Luman, N. (2005). Realnost massmedia [Mass 

Media Reality]. Moscow: Praksis Publ., 256 p. 

Lyotard, J.-F. (1998). Sostoyaniye postmoderna 

[Postmodern Condition]. Moscow: Institut eksperi-

mentalnoy sotsiologii Publ.; St. Petersburg: Aleteiya 

Publ., 160 p.  

Marx, K. (1960). Kapital. T. 1 [Capital. Vol. 1]. 

Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. [Marx K., 

Engels F. Works: in 50 vols]. Moscow: Politizdat, 

Vol. 23, 908 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 530 

Ogurtsov, A.P. and Platonov, V.V. (2004). Obra-

zy obrazovaniya. Zapadnaya filosofiya obrazovaniya. 

XX vek [Images of Education. Western Philosophy of 

Education. XX Century]. St. Petersburg: RCHI Publ., 

520 p.  

Putnam, H. (2004). Ethics without ontology. 

Cambridge: Harvard University Press, 161 p. 

Rand, A. (2003). Apologiya kapitalizma [The 

Apology of Capitalism]. Moscow: Novoe literaturnoe 

obozrenie Publ., 360 p. 

Raz, J. (2002). Practical reason and norms. Ox-

ford: Oxford University Press, 220 p. 

Reznik, I.V. (2010). Kognitivno-funktsionalnye 

aspekty realizatsii ponyatiy «geshtalt» i «geshtalt-

struktura» [Cognitive and Functional Aspects of Re-

alization of the Concepts «Gestalt» and «Gestalt-

Structure»]. Vestnik Moskovskogo gosudarstvennogo 

lingvisticheskogo universiteta [Bulletin of Moscow 

State Linguistic University]. No. 27, pp. 120–129.  

Rorty, R. (1989). Contingency, irony and solidari-

ty. New York: Cambridge University Press, 202 p.  

Rosanvallon, P. (2007). Utopicheskiy kapitalizm. 

Istoriya idei rynka [An Utopian Capitalism. History 

of the Market Idea]. Moscow: Novoe literaturnoe 

obozrenie Publ., 256 p.  

Rozin, V.M. (2007). Filosofiya obrazovaniya: Et-

yudy-issledovaniya [Philosophy of Education: 

Etudes-Study]. Moscow: MPSU Publ.; Voronezh, 

MODEK Publ., 576 p. 

Rudi, A.Sh. (2017). Kulturnaya identichnost v 

sotsialnom vzaimodeystvii [Cultural Identity in Social 

Interaction]. Innovatsionnaya ekonomika i obschestvo 

[Innovative Economy and Society]. No. 3, 

pp. 97–103.  

Rykova, S.A. (2011). Geshtalt rabochego kak di-

onisiystvo [Gestalt of Worker as Dionysian]. Terri-

toriya novykh vozmozhnostey. Vestnik Vladivostok-

skogo gosudarstvennogo universiteta ekonomiki i 

servisa [The territory of New Features. Bulletin of 

Vladivostok State University of Economics and Ser-

vice]. No. 2, pp. 140–144.  

Sergieva, N.S. (2006). Semanticheskiy geshtalt i 

yadro yazykovogo soznaniya russkikh [Semantic Ge-

stalt and the Core of the Linguistic Consciousness of 

Russians]. Vestnik Yuzhno-Uralskogo gosudarstven-

nogo universiteta. Seriya: Sotsialno-gumanitarnye 

nauki [Bulletin of South Ural State University. Series 

«Social and Human Sciences»]. No. 2, pp. 160–165.  

Shukurov, Sh.M. (2009). Geshtalt i teoriya videni-

ya [Gestalt and Vision Theory]. Istoricheskaya psi-

hologiya i sotsiologiya istorii [Historical Psychology 

and Sociology of History]. Vol. 2, no. 1, pp. 154–179.  

Shumpeter, J. (1995). Kapitalizm, sotsializm i 

demokratiya [Capitalism, Socialism and Democracy]. 

Moscow: Ekonomika Publ., 540 p. 

Slovikova, E.L. (2011). Geshtalt-sinergeticheskiy 

podkhod k issledovaniyu diskursivnogo smyslovogo 

prostranstva [Gestalt-Synergistic Approach to the 

Study of Discursive Semantic Space]. Vestnik Chelya-

binskogo gosudarstvennogo universiteta [Chelyabinsk 

State University Bulletin]. No. 17, pp. 138–143.  

Sombart, W. (2005). Sobraniye sochineniy v trekh 

tomakh. T. 1. Burzhua: K istorii dukhovnogo razvitya 

sovremennogo ekonomicheskogo cheloveka [Collected 

Works in Three Volumes. Vol. 1. Bourgeois: On His-

tory of Spiritual Development of Modern Economic 

Man]. St. Petersburg: Vladimir Dal Publ., 638 p.  

Sorvin, K.V. (2016). Klassicheskaya i neklas-

sicheskaya formy ontologicheskogo argumenta: ot 

dokazatelʼstva bytiya Boga k refleksivnoy sotsiologii 

znaniya [The Classical and Non-Classical Forms of 

the Ontological Argument: from the Proof of the Ex-

istence of God to the Reflexive Sociology of 

Knowledge]. Moscow: Russkaya panorama Publ., 

446 p.  

Veblen, T. (1984). Teoriya prazdnogo klassa 

[Theory of the Leisure Class]. Moscow: Progress 

Publ., 368 p. 

Wallerstein, I. (2005). Istoricheskiy kapitalizm. 

Kapitalisticheskaya tsivilizatsiya [Historical Capital-

ism. Capitalist Civilization]. Moscow: Tovarisch-

estvo nauchnykh izdaniy KMK Publ., 176 p. 

Zakharova, E.V. (2009). Geshtalt-terapiya: de-

konstruktsiya v dialoge [Gestalt Therapy: De-

construction in Dialogue]. Vestnik Samarskogo gosu-

darstvennogo universiteta [Vestnik of Samara State 

University]. No. 5, pp. 9–14. 

Zotov, V.V. and Lysenko, V.A. (2010). Kommu-

nikativnye praktiki kak teoreticheskiy konstrukt 

izucheniya obschestva [Communicative Practices as a 

Theoretical Construct of Social Study]. Teoriya i 

praktika obschestvennogo razvitiya [Theory and 

Practice of Social Development]. No. 3, pp. 53–55. 

Žižek, S. (2002). Dobro pozhalovat v pustynyu 

Realnogo [Welcome to Desert of Real]. Moscow: 

Pragmatika kultury Publ., 160 p.  

Žižek, S. (2008). Ustroystvo razryva. Parallak-

snoe videnie [Break Device. Parallax Vision]. Mos-

cow: Evropa Publ., 516 p. 

 

Received 22.07.2018 



О.В. Хлебникова 

 531 

 

Об авторе About the author 

Хлебникова Ольга Владимировна 

доктор философских наук, доцент, 

профессор кафедры истории, философии 

и культурологии 

Омский государственный университет 

путей сообщения, 

644046, Омск, пр. К. Маркса, 35; 

e-mail: hlebnikova_ov@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7573-3650 

Olga V. Khlebnikova 

Doctor of Philosophy, Docent, 

Professor of the Department of History, Philosophy 

and Cultural Studies 

Omsk State Transport University, 

35, K. Marx av., Omsk, 644046, Russia; 

e-mail: hlebnikova_ov@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7573-3650 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Хлебникова О.В. Влияние моральных презумпций капиталистического гештальта на современные коммуника-

тивные практики // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2018. Вып. 4. 

С. 517–531. DOI: 10.17072/2078-7898/2018-4-517-531 

For citation: 

Khlebnikova O.V. Influence of moral presumptions of capitalist gestalt on the modern communicative practices // Perm 

University Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2018. Iss. 4. P. 517–531. 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-4-517-531 

 


