
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Косилова Е.В., 2018 

ПСИХОЛОГИЯ 

УДК 159.9:111.82 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-375-383 

ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНОЕ ЕДИНСТВО АППЕРЦЕПЦИИ 

ПРИ ПСИХИЧЕСКОЙ НЕНОРМАЛЬНОСТИ 

Косилова Елена Владимировна 
Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова 

 
В статье рассматривается трансцендентальное единство апперцепции при психических заболеваниях: 
шизофрении, хроническом бредовом расстройстве и расстройствах аутистического спектра. При 
шизофрении, в состоянии онтологической неуверенности, происходит расщепление Я на истинное и 
ложное. Трансцендентальное единство апперцепции связывается с ложным Я, и больной переживает 
это как потерю своего истинного Я. Для больных с расщепленным Я характерен особый язык, который 
на первый взгляд непонятен для окружающих. После приступа представления больного о норме 
меняются, и ему кажется, что окружающие не понимают его. Необходимо создание условий 
защищенности для больного, при которых его истинное Я могло бы совместиться с его ложным Я, и 
единство апперцепции восстановилось бы в полном объеме. При хроническом бредовом расстройстве 
искажается глубинная интенциональность, что приводит к сдвигу ядра личности. Мысли оказываются 
разделены на два потока, из которых один связан со светлым участком сознания, второй — с искажен-
ным личностным ядром. Единство апперцепции оказывается связанным с искаженным ядром, но само 
по себе не нарушается. В этом случае необходимо установление коммуникации с больным на его 
«смысловой территории», установление эмпатических отношений с ним, социализация больного. При 
расстройствах аутистического спектра трансцендентальное единство апперцепции практически 
пропадает совсем, поскольку не формируется внутренний план сознания. Задачей здесь является 
восстановление нормотипической структуры субъектности: создание внутреннего плана сознания, 
укрепление трансцендентального единства апперцепции. Рекомендуется общая техника такого 
укрепления.  
Ключевые слова: трансцендентальное единство апперцепции, шизофрения, хроническое бредовое рас-
стройство, аутизм, интенциональность, глубинное ядро личности.  

TRANSCENDENTAL UNITY OF APPERCEPTION 
IN PATIENTS WITH MENTAL DISORDERS  

Elena V. Kosilova 

Lomonosov Moscow State University 

The paper deals with transcendental unity of apperception in patients with mental disorders: schizophrenia, 
chronic delusional disorder and autistic spectrum disorders. In schizophrenia, in the state of ontological insecu-
rity, the Self divides into true and false ones. The apperception transcendental unity connects with false Self, 
and the person feels the loss of his true Self. Persons with the divided Self use a special language, which causes 
misunderstanding with others. In this case we need to provide such conditions of security for the patient, in 
which his true Self could be combined with his false Self so that the transcendental unity of apperception could 
restore. In delusional disorder, the deep intentionality corrupts, which results in the shift of the personality 
core. The transcendental unity of apperception connects with the corrupted core, but does not get corrupted it-
self. The task in such a case is to establish the communication with the patient on the area of his senses, to es-
tablish emphatic relations with him, and to socialize him. In autistic spectrum disorder, the transcendental unity 
of apperception almost disappears, because the inner space of consciousness is not formed. In this case task is 



ПСИХОЛОГИЯ 

 376 

to restore the normotypical structure of subjectivity: the formation of the inner space of consciousness, the im-
proving of the transcendental unity of apperception. A general method of such improving is recommended. 
Keywords: transcendental unity of apperception, schizophrenia, delusional disorder, autism, intentionality, 
deep core of personality. 
 

Вопрос о психической норме в общей психологии 
и психиатрии остается дискуссионным. Фактиче-
ски удовлетворительной формулировки психиче-
ской нормы на сегодняшний день нет. Есть толь-
ко критерии различных болезней, а норма опре-
деляется отрицательно, через отсутствие данных 
болезней. Но люди чрезвычайно разнообразны, и 
практики, которыми приходится заниматься в со-
временной культуре, также нетрадиционны, раз-
нообразны и не поддаются ранжированию на 
«нормальные» и «ненормальные». Ниже мы по-
стараемся рассмотреть некоторые субъектные 
сдвиги при психических болезнях и дать свое 
определение нормы. Прежде всего мы рассмот-
рим изменения, происходящие с трансценден-
тальным единством апперцепции при шизофре-
нии и хроническом бредовом расстройстве.  

Патология субъекта 

Будем говорить о глубинной интенциональности 
[Гуссерль Э., 1998]. Это направленность ядра 
личности, которая определяет проекты и долго-
временную деятельность субъекта. На основе 
глубинной интенциональности порождаются акты 
интенциональности внешней. Глубинная интен-
циональность формирует ядро личности, его цен-
ности и приоритеты, его жизненный проект. К 
глубинной интенциональности относится транс-
цендентальное единство апперцепции, Я субъек-
та. Это основа его цельности, которая никогда не 
пропадает, может только действовать сильнее или 
слабее, может сдвигаться и уходить как бы со-
всем в глубину, не действуя уже на акты внешней 
интенциональности. Тогда субъект как бы внешне 
и внутренне разделен. Лэйнг писал, что «подлин-
ное» Я больного отщепляется от «ложного» Я его 
тела [Лэйнг Р.Д., 1995]. Если можно так выра-
зиться, больной живет двумя жизнями — глубин-
ной и внешней. Когда два Я больного смешива-
ются, когда глубинное Я проступает наружу, то 
это выглядит как аутизм с его расщепленностью 
мышления и речи. Без контакта с подлинным Я 
внешнее Я как бы рассыпается, оно превращается 
в хаос мышления, с его эхолалией, перескоками с 
темы на тему. Но трансцендентальное единство 
апперцепции никогда не расщепляется. Оно все-
гда остается связанным с подлинным, глубинным. 
Я. Лэйнг называл состояние расщепления двух Я 

«онтологической неуверенностью» [Лэйнг Р.Д., 
1995]. Онтологическая неуверенность (ontological 
insecurity) — это такое состояние, при котором у 
больного не хватает бытийных сил; это глубинное 
поражение чувства самого бытия. Больной не пе-
реживает свое бытие, свою свободу, ему начинает 
казаться, что мир отдаляется от него, что им 
управляют, что на него оказывается какое-то суг-
гестивное воздействие. Чтобы защититься от 
угрожающего мира, подлинное Я больного ухо-
дит «в себя», в глубину его внутреннего мира, а 
«вовне» остается ложное Я, которое берет на себя 
нагрузку действия в мире. Лэйнг не писал о 
трансцендентальном единстве апперцепции, но 
мы можем сделать предположение, что оно как 
бы осциллирует, то приближаясь к внешней ин-
тенциональности, то уходя на глубину. Также 
вполне вероятно, что оно остается связанным с 
внешним, ложным Я. Ниже будет написано, како-
вы основания для такого предположения (вкратце 
говоря — потеря чувства настоящего Я) [Шар-
феттер Х., 2011]. 
Попадание в ситуацию относительно кратко-

временной и обратимой «онтологической неуве-
ренности» не часто, но случается с каждым нор-
мальным человеком на протяжении всей его жиз-
ни. Это происходит тогда, когда в привычном до 
неосознаваемости контексте причинно-
следственных связей вдруг возникает непредска-
зуемая ситуация, выводящая его из равновесия и 
динамической стабильности, в результате чего 
искажается, сужается или блокируется восприя-
тие ранее безусловно узнаваемых им на основе 
сложившихся представлений предметов и явле-
ний, а также восприятие явлений, познаваемых 
им вне наличного опыта. Инерция единства ап-
перцепции у большинства здоровых людей 
настолько велика, что кратковременные колеба-
ния основ этого единства остаются малозаметны-
ми, не влекут за собой фатальных последствий и 
сохраняются в памяти чем-то вроде приключе-
ний, будь то любовная привязанность, кратковре-
менный алкогольный эксцесс или, например, 
увольнение с работы. 
Онтологическая неуверенность у человека, 

пребывающего в остром психозе или перенесшего 
его, в психозе, пошатнувшем самые основания 
трансцендентального единства апперцепции, как 



Е.В. Косилова 

 377 

бы переводит это единство на иной уровень, и то-
гда на смену привычной инерции уверенности в 
размеренном и предсказуемом бытии приходит 
стойкая инерция неуверенности ни в чем. При-
чинно-следственные связи рвутся и распадаются, 
время ускоряется, замедляется или останавлива-
ется совсем, привычные предметы и явления ста-
новятся неузнаваемыми, слова теряют старые 
значения и/или приобретают новые, а между ни-
ми возникают новые связи. Старая реальность 
утрачивает свою актуальность и значимость под 
давлением устрашающей нереальности произо-
шедшего и происходящего, не описываемых 
средствами прежнего языка, морфология с орфо-
графией и грамматика которого претерпевают 
фундаментальную трансформацию, со стороны 
кажущуюся нелепой, а по существу по-новому 
закономерно обусловливаемую произошедшей с 
Я катастрофой. Я регенерирует в единство реду-
цированное и «со сдвигом». Все это на простом 
языке потерпевший мог бы описать словами: 
«Попал в непонятное и теперь живу там». 
Состояние ядра личности пациента зависит от 

того, какой болезнью он страдает. Мы будем рас-
сматривать шизофрению и хроническое бредовое 
расстройство. Шизофрения — это, преимуще-
ственно, болезнь воли. При шизофрении проис-
ходит то, что было описано выше как онтологи-
ческая неуверенность. Для простой шизофрении 
характерны поражение бытийных сил, волевой 
упадок, эмоциональная недостаточность, отсут-
ствие чувства Я, распад личности. При параноид-
ной форме шизофрении к этому добавляется бред 
и галлюцинации. Важно отметить, что, в отличие 
от хронического бредового расстройства, при ко-
тором бред возникает на фоне неизмененной пси-
хики, при параноидной шизофрении бред сопро-
вождается всеми шизофреническими явлениями: 
упадком воли, распадом личности, чувством не-
достатка бытия и бессилия Я. И, как уже было 
сказано, расщепление Я при всех формах шизо-
френии носит защитный характер.  
При хроническом бредовом расстройстве рас-

щепления Я не происходит. Глубинная интенцио-
нальность как бы «сдвигается», упираясь в одну 
точку — сверхценную бредовую идею. Она ста-
новится ригидной, определяя собой всю личность 
больного. Единство апперцепции не нарушается 
при хроническом бредовом расстройстве, оно 
«сдвигается» вместе с ядром личности. Больной 
осознает себя, находится в относительно светлом 
состоянии сознания. Трансцендентальное един-
ство апперцепции, как у здоровых, связывает его 

мысли в единый поток, который он считает своим 
естественным потоком мышления.  
Но при этом из его сдвинутой глубинной ин-

тенциональности приходит как бы второй поток, 
который связывается единством апперцепции с 
первым потоком. Это поток его бредовых постро-
ений. Этот поток ригиден и для субъекта пред-
ставляет высокую ценность. Часто он так сильно 
смешивается с первым потоком, что для больного 
они едины. Например, при бреде преследования 
больной везде видит преследователей, хотя в 
остальном сохраняет ясность личности.  
Особый язык больных с расщепленным Я ха-

рактеризуется перескакиваниями мысли, сближе-
нием фонетических ассоциаций, рифмовкой, 
неологизмами, часто нелитературной лексикой.  
Больной И.К. (орфография выправлена 

мной. — Е.К.): 
«…в 12 час ночи. Диаметр нашей, диаметр 

нашей Галактики. Нашей Галактики диаметр. 
Диаметр. Диаметр между солнцем и землёй, 
между землёй и солнцем, диаметр. Зенит в 12, 
двенадцать часов дня… Настоящие слагается из 
Будущего и Прошлого. Прошлое плюс Будущее 
есть Настоящее. Солнце живет постоянно в Бу-
дущем. Ночью сфера, днём атмосфера… 

Днём мы живём в Будущем, а ночью мы жи-
вём в Прошлом. Днём мы находимся в конце 
нашей Вселенной, Вселенной, и смотрим в Буду-
щее. А ночью смотрим вспять… 

Учёный класс всего мира стремится время 
удержать в своём кулаке. Держите, *** с вами. 
Посмотрим, на какую ж*** вы, б****, сядете… 

Вселенная в моём кулаке… 
Моя задача превзойти самого Бога, но не по-

кориться ему». 
Второй пример:  
«Родился на улице Герцена. В гастрономе 

№ 22. Известный экономист. По призванию сво-
ему библиотекарь. В народе — колхозник. В мага-
зине — продавец. В экономике, так сказать, не-
обходим. Это, так сказать, система… эээ… в 
составе 120 единиц. Фотографируйте Мурман-
ский полуостров — и получаете te-le-fun-ken. И 
бухгалтер работает по другой линии. По линии 
“ Библиотека”. Потому что не воздух будет, а 
академик будет! Ну вот можно сфотографиро-
вать Мурманский полуостров. Можно стать 
воздушным асом. Можно стать воздушной пла-
нетой…». 
Трудно говорить о постоянном трансценден-

тальном единстве апперцепции, когда мысли субъ-
екта так скачут с одной темы на другую. Но для 



ПСИХОЛОГИЯ 

 378 

него это одна и та же тема, причем для него очень 
значимая. Он не считает нужным делать свой язык 
понятным для окружающих: его глубинное Я не 
находится в коммуникации с ними. По всей види-
мости, он разговаривает с воображаемыми собе-
седниками, которые, как его собственные порож-
дения, конечно, понимают его. Лакан писал, что в 
глубине бессознательного все время длится ход 
речи, и эта речь не связана с реальностью, она 
символическая и связана по законам символов. Ес-
ли здоровый субъект, по Лакану, до некоторой 
степени распоряжается языком — может вступить 
в осмысленную коммуникацию, — то у больного 
язык полностью овладевает субъектом. Это не-
коммуникативный язык, это сфера символическо-
го, занимающая бессознательное, а в тяжелых слу-
чаях и всю сознательную сферу субъектности [Ла-
кан Ж., 2000]. О важности понимания символов 
больного писал и Ясперс. Он писал, что понимание 
больного — это всегда истолкование, и истолкова-
ние символов позволяет а) лучше понять больного, 
б) перевести символику на понятный сознательный 
уровень, что будет способствовать адекватизации 
речи, в) косвенно управлять больным [Ясперс К., 
1997]. О важности косвенного управления мы еще 
скажем ниже.  
При дереализации, деперсонализации и таких 

синдромах, как синдром Кандинского-Клерамбо, 
больной чувствует, что все вокруг стало нереаль-
ным, сам он нереален и его мысли открыты, ему 
вкладывают их в голову. Дереализация — это та-
кое состояние, когда мир вокруг теряет реаль-
ность, кажется отодвинувшимся, незнакомым. 
При деперсонализации появляется чувство нере-
альности собственного Я. При синдроме Кандин-
ского-Клерамбо больной чувствует открытость 
своих мыслей, свою прозрачность для мыслей 
окружающих. Часто это сочетается со страхом, 
что его собственные мысли не принадлежат ему, 
что они вложены ему в голову посторонними 
[Жмуров В.А., 1995, Тиганов А.С., 2011]. 
Что происходит с Я больного? Оно теряет свою 

глубинную интенциональность, которая из «векто-
ра» превращается в чисто потенциальную структу-
ру, готовую, правда, возобновить свою векторную 
природу, когда болезненное состояние пройдет. 
Трансцендентальное единство апперцепции также 
отчуждается, машина мыслей работает как бы по-
мимо Я больного. Я уходит на глубину, как будто 
прячется в пещеру. Больной не чувствует своего Я. 
Как такое может быть? Как Я может не чувство-
вать Я — возможно, этих Я два? Лэйнг так и счи-
тал. Следуя за своим учителем Д. Винникоттом, он 

говорил, что Я расщепляется на истинное и ложное 
Я, на живое глубинное Я, которое в нашем случае 
прячется, и на социальное Я, на маски, с которы-
ми, однако, больной себя идентифицирует 
настолько, что теряет истинное Я, а не это, ложное. 
Если бы он идентифицировал себя с истинным Я, 
то впал бы в аутизм. Но состояние психического 
автоматизма — не аутизм. Трансцендентальное 
единство апперцепции связано в этом состоянии с 
ложным Я, утратившим ощущение бытия и жизни, 
но оставшимся «снаружи».  
Аналогичным образом толкует возникновение 

псевдогаллюцинаций Фрейд. Он пишет, что от-
чужденное бессознательное не чувствуется боль-
ным как свое. Оно как бы посылает ему голоса, 
чаще всего обвинительные. Это отщепившаяся 
совесть, глубинное бессознательное Сверх-Я. В 
норме субъект считает свое Сверх-Я своим соб-
ственным достоянием, хотя оно продолжает оста-
ваться в значительной мере бессознательным. 
Здесь же оно полностью отчуждается от транс-
цендентального единства апперцепции больного, 
так, что он не переживает собственные мысли как 
свои [Фрейд З., 1999].  
Отдельного анализа требует острый приступ 

психоза. Обычно он наступает по видимости вне-
запно, но на самом деле внутренняя подготовка к 
нему идет задолго до него самого. Сам приступ 
напоминает взрыв стихии. При хроническом бре-
довом расстройстве это «озарение», в которое 
разрешается подготовительное напряжение. При 
кататонической шизофрении это возбуждение, 
при параноидной — обрывки бредовых мыслей с 
непрекращающейся шизофазией и возбуждением. 
Как взрыв природной стихии, кажущийся нам не-
предсказуемым в своей разрушительности, явля-
ется логичным итогом стечения вполне объясни-
мых физических обстоятельств, так и возникно-
вение самого причудливого психоза бывает непо-
стижимым разве что в начальной своей стадии. 
Но, как и предыдущий катаклизм, он вполне мо-
жет быть реконструирован в своей истории, хотя 
уже задним числом, чаще всего — «по обломкам 
с черепками». Для этой реконструкции потребу-
ются навыки герменевтики, психиатрическое чу-
тье, а также опыт неоднократного пребывания, 
если не в самом очаге, то в непосредственной 
близости от него. Ясперс писал, что острому при-
ступу нередко предшествуют сны, в которых 
больной в символическом виде предвидит, что с 
ним произойдет. О состоянии после приступа 
Ясперс пишет, что человек напоминает «вы-
жженный кратер вулкана» [Ясперс К., 1997].  



Е.В. Косилова 

 379 

В состоянии острого приступа шизофрении 
трансцендентальное единство апперцепции как 
бы замирает. В душе и в уме наступает что-то 
вроде хаоса. Волевая составляющая субъектности 
оказывается не в состоянии удержать вырвавшее-
ся из-под ее оков мышление. Нет места проекти-
рованию, самообоснованию, самокритике.  
Острый приступ психоза является апофеозом 

некоторых видов душевной болезни. Приступ 
этот становится настолько сильным и ни на что не 
похожим переживанием, что после него обыден-
ная реальность как бы вообще обнуляется, а 
большинство ранее привычных причинно-
следственных связей оказываются крайне мало 
значащими. Обычных средств языка для его опи-
сания поначалу критически не хватает, а попытки 
объясниться, наталкивающиеся на потрясающее 
больного до глубины души непонимание родных 
и близких, а часто и врачей, являются провокато-
ром типичной в этих случаях личностной редук-
ции с отказом от коммуницирования по причине 
полной его бессмысленности [Фрит К., 2005].  
После приступа у больного меняется пред-

ставление о норме. Для многих больных первый 
приступ становится последним, после него насту-
пает дефект личности, который считается практи-
чески необратимым («состояние выжженного 
кратера»). Больные как бы уходят в этот дефект, 
чтобы приступ не повторился. Норма становится 
недоступна для них, трансцендентальное един-
ство апперцепции, их прошлое Я делается для 
них болезненным и непосильным. В дефекте ТЕА 
заглушено, как и все остальные психические ре-
акции. Лэйнг для состояния дефекта использовал 
метафору «Призрак заброшенного сада» 
[Лэйнг Р.Д., 1995]. В этом саду «никого нет». 
Субъектность вместе со своим неотъемлемым 
единством апперцепции практически отсутствует. 
Но можно полагать, что она ушла на полную глу-
бину, и там, в глубине, теплится ощущение жиз-
ни, не связанной ни с чем из настоящей реально-
сти. Пока не найдены способы возвращать боль-
ных из состояния дефекта, но полностью надежду 
исключить нельзя.  
Если после приступа полного дефекта не 

наступает, то больной возвращается или, в луч-
шем случае, к норме (рекуррентная шизофрения, 
по Снежневскому [Снежневский А.В., 1983]), 
или, чаще, в состояние сниженного психического 
функционирования (шубообразная шизофрения). 
Тогда представления о норме и ценностях, до сих 
пор не ставившиеся под вопрос, подвергаются де-
конструкции, прямо пропорциональной силе пе-

ренесенного переживания. Больному приходится 
формировать «новые нормативы», отталкиваясь 
от произошедшего, и учиться жить в новой си-
стеме координат. Теперь наступает такое состоя-
ние, что больного, в его представлении, окружают 
непонимающие люди. Исходя из сказанного, 
норма для него относительно общепринятой вы-
глядит или смещенной по вектору, или разбалан-
сированной в той или иной степени. Как нормы 
мирного времени неадекватны, а иногда и губи-
тельны для условий военного времени, так и 
«старые добрые нормы» в глазах перенесшего 
психотический катаклизм человека практически 
полностью оказываются дискредитированными. В 
этой войне душевнобольной — единственный « в 
поле воин». И чаще всего он терпит поражение 
(за исключением случаев рекуррентной шизофре-
нии). Однако трансцендентальное единство ап-
перцепции возвращается к нему, даже если в этом 
сниженном состоянии он оказывается в значи-
тельной степени расщеплен. Его истинное Я, ко-
торое больше не может управлять им в полной 
мере, отходит от него, а ТЕА связывается с лож-
ным Я, которое вынуждено приспосабливаться к 
новым условиям бытия.  

Норма субъекта и ее отношение к патологии 

У здорового человека вектор глубинной интенци-
ональности подвижен и одновременно устойчив. 
Смещаясь по требованиям ситуации, он возвра-
щается к своему первоначальному положению, 
когда это возможно. Он служит основой его дол-
говременных проектов, базисом его личности. Его 
личностное ядро мы будем считать несмещен-
ным. Хотя уже здесь мы видим относительность 
нормы, так как среди людей, считающихся здоро-
выми, есть достаточно много субъектов, чей век-
тор ригиден, а личностное ядро смещено в 
направлении какой-то сверхценной идеи. Однако 
Я здорового человека не расщепляется, его 
трансцендентальное единство апперцепции не 
связывается с его ложным образом, теряя под-
линный. Человек может носить много масок, но 
при этом в смысле апперцепции он остается са-
мим собой. Он не теряет представление о норме, 
его озарения, если они у него есть, рождаются не 
из глубины смещенного ядра личности, а связаны 
с какой-то внешней задачей.  
Адекватная подвижность личности — один из 

критериев нормы, который становится явным при 
сравнении с болезненными явлениями. Больной 
погружен в свои переживания. Его глубинная ин-
тенциональность живет своей жизнью. Хотя и у 



ПСИХОЛОГИЯ 

 380 

здоровых мы можем найти «отклонения» от этой 
подвижности, например, при сильной влюбленно-
сти или при сильном увлечении каким-то открыти-
ем состояние иногда напоминает болезненное. Од-
нако всегда есть внешний источник этого состоя-
ния. Влюбленность отличается от бредового оза-
рения тем, что у нее есть внешний объект, а для 
больного внешние объекты являются лишь пред-
логом объективировать внутреннее состояние. И 
все-таки в этих двух случаях много похожего.  
Как должен относиться к больному лечащий 

его психиатр? Речь идет о хорошем, идеальном 
враче. Он всегда поначалу испытывает чувства 
отвержения, но затем его опыт заставляет его 
принять больного таким, какой он есть. В остром 
приступе единственное лечение — медикамен-
тозное, но затем, по мере угасания острых симп-
томов, врач может переходить к попыткам понять 
больного.  
Надо заметить, что нормотипический психи-

атр, если он стремится к подлинности, с подлин-
ным, как правило, душевнобольным часто сорев-
нуется в подлинности определений. Первый 
осмеливается давать определение психопатоло-
гии. Второй — норме. Иногда на этом пути слу-
чаются подлинные озарения. После приступа по-
явившаяся у больного новая «норма» является 
той terra incognita, карту которой предстоит нари-
совать психиатру, для того чтобы не только с до-
статочной степенью уверенности чувствовать се-
бя в этом «дивном новом мире», но и в каком-то 
смысле освоиться в нем, стать как бы своим. Без 
этого в «заброшенном саду» он рискует никого не 
обнаружить.  
Мы уже видели, что больные часто говорят на 

специфическом языке, который в их глазах вы-
глядит нормальным и даже ярким. Чтобы войти в 
коммуникацию с больным, врач должен исполь-
зовать его язык. Языку этому обучиться трудно, 
но возможно. Программа-максимум врача — вы-
ровнять у больного его трансцендентальное един-
ство апперцепции, чтобы оно не было связано с 
расщепленным Я. Постепенно налаживая комму-
никацию с больным, он добивается того, что 
больной раскрывается, начинает видеть, что врач 
понимает его. Этого понимания добиться трудно, 
но опять же возможно. Врач должен установить 
коммуникацию на «территории» больного, всту-
пить в связь с его сдвинутым личностным ядром. 
Если дазайн — это сокровенная способность в 
человеке понимать бытие вообще, а через выяв-
ление экзистенциальной структуры дазайн чело-
век может обрести смысл бытия, то подлинный 

психиатр обретает не только смысл своего бытия, 
но и смысл бытия Другого, которому в этом бо-
лезненном бытии очень дискомфортно. Этот дис-
комфорт снимается, если больной встречает у 
врача понимание, эмпатию, непритворный инте-
рес к его переживаниям и его идеям (пусть разо-
рванным и/или бредовым). Лэйнг описывал бо-
лезненные переживания своих больных так точно 
и метко, что это читается как роман [Лэйнг Р.Д., 
1995]. Также в пример можно привести О. Сакса 
[Сакс О., 2011].  
Первоначальный период коммуникации пси-

хиатра с душевнобольным характеризовался бы 
полной безнадежностью, если бы на месте врача, 
обладающего весьма специфическими навыками, 
находились бы люди, такими навыками не обла-
дающие, даже если это родные и близкие. В усло-
виях зародившейся и сначала односторонне, а за-
тем и совместно культивируемой эмпатической 
коммуникации все более взаимным оказывается и 
интерес, на первом этапе просто невозможный. 
Терапевтическое сотрудничество постепенно вы-
равнивается в долевом участии, становясь зало-
гом успешной терапии, каким бы ни оказался ее 
конечный результат. 
Первым шагом на пути к улучшению состоя-

ния больного является его раскрытие врачу. 
Ослабляются защиты на пути к его сдвинутому 
личностному ядру, которое он считает един-
ственно подлинным. Врач не должен лелеять 
надежду, что ему удастся «поправить» личност-
ное ядро пациента. Это, как правило, невозможно, 
и если он будет пытаться это сделать, больной 
просто опять закроется и может вновь уже нико-
гда не раскрыться. Скорее, врач должен экспли-
цировать это ядро, соединить то глубинное Я, ко-
торое связано с ним, с тем внешним Я, которым 
пациент обращен к социуму. Это второй шаг на 
пути улучшения состояния: социализация боль-
ного. Затем, если врачу это удалось, появляется 
взаимная эмпатия. Пациент чувствует эмпатию 
врача и постепенно начинает проявлять к нему 
собственную эмпатию. Она может быть сильно 
ослаблена, так как на подлинную эмпатию у 
больного нет сил. Но в меру того, на что больной 
способен, он отвечает врачу на его попытки. Под-
линный психиатр ждет позитивных изменений от 
своего пациента и прилагает к этому все возмож-
ные средства. А эмпатизирующийся пациент, 
зная, что доктор «ждет, надеется и верит», начи-
нает употреблять на этом пути и свои скудные 
средства. И, наконец, следует прилагать все уси-
лия для снятия расщепления Я. Следует помнить, 



Е.В. Косилова 

 381 

что больной испытывает онтологическую неуве-
ренность, от которой защищается уходом под-
линного Я в себя. Вылечить онтологическую не-
уверенность невозможно, но можно помочь боль-
ному жить с ней. Его нужно в меру сил окружить 
заботой и поддержкой. Когда единство апперцеп-
ции — нормотипический оплот уверенности в се-
бе и других — теряет под собой основания, по-
пытки сохранить их остатки и найти новые опоры 
в таких условиях приобретают весьма драматиче-
ский оборот. Стать одной из таких опор (в отсут-
ствие прочих) и есть назначение подлинного пси-
хиатра. Конечно, не у каждого врача есть силы и 
время относиться так ко всем своим больным, да 
и эмпатия будет подлинной далеко не со всеми. 
Такие отношения всегда уникальны. Но если врач 
будет стараться прилагать усилия, он сможет со-
здать у больного ощущение безопасности, хотя 
бы в небольшой степени. И тогда глубинное Я 
выйдет «наружу» и сольется с внешним, социаль-
ным Я. Появится общее для них трансценден-
тальное единство апперцепции. Его на первых 
порах надо поддерживать, хотя техники для этого 
еще не разработаны. Однако это самое большее, 
если говорить реально, а не фантастически, на что 
может рассчитывать лечащий врач. Полные ре-
миссии практически недостижимы, а социализа-
ция больного и нормализация его трансценден-
тального единства апперцепции — это уже 
огромный шаг вперед.  

Аутизм 

Следует сказать несколько слов о трансценден-
тальном единстве апперцепции при раннем дет-
ском аутизме (расстройство аутистического спек-
тра, РАС). Речь пойдет о больных тяжелым 
аутизмом. Как было показано в другом месте [Ко-
силова Е.В., 2016], при аутизме нарушается фор-
мирование внутреннего плана сознания, осмыс-
ления окружающего. Больной аутизмом находит-
ся в состоянии перцептивной вовлеченности — 
он пребывает в точке здесь-и-сейчас, не выходя 
из нее в тот горизонт потенциального, который 
содержит в себе то, чего нет в наличной реально-
сти. Поэтому у больного не появляются соб-
ственные мысли, планы, проекты, в тяжелых слу-
чаях даже не происходит распознавания образов, 
поскольку нет обращения к прошлому опыту. 
Больные не имеют речи, не социализируются, не 
приобретают навыков ухода за собой [Баши-
на В.М, 1999]. Первичным расстройством при 
аутизме является врожденная гиперсензитивность 
одного из перцептивных каналов, реагируя на ко-

торую, мозг снижает чувствительность по всем 
каналам, в том числе нарушается первичная связь 
мать–ребенок. Ребенок не смотрит в глаза, не 
прослеживает взгляда, не прослеживает указа-
тельного жеста, не понимает обращенную к нему 
мимику и речь [Сергиенко Е.А. и др., 2009]. 
Взрослея, он старается максимально избегать 
сильных раздражителей и регулирует перцептив-
ные впечатления с помощью стереотипий. В та-
ком состоянии он может прожить всю жизнь, хотя 
некоторых аутистов удается вытащить на уровень 
социализации. Однако даже и тогда перцептивная 
вовлеченность оказывается их преобладающим 
состоянием [Юханссон И., 2010].  
У аутистов нет рефлексии, для которой нужен 

внутренний план сознания. Можно ли сказать, что 
у них вообще нет трансцендентального единства 
апперцепции? Имеются основания думать, что да. 
Они действительно неспособны выделить себя из 
наличной ситуации, они не понимают и слова «я». 
Единство апперцепции заменено у них единством 
перцепции. Кант определял единство апперцеп-
ции как единство мышления. Но у тяжелых аути-
стов нет мышления, помимо восприятия. Они, ес-
ли можно так выразиться, не даны сами себе.  
И в то же время есть и противоположные ар-

гументы. Если тяжелого аутиста удается «выта-
щить» на уровень социализации, он помнит то, 
что с ним было [Юханссон И., 2010]. Он помнит, 
что делал, что именно воспринимал. Это очень 
своеобразное трансцендентальное единство ап-
перцепции и перцепции, но это все же Я, пусть и 
слабое, и полностью отдавшееся наличному 
здесь-и-сейчас.  
Поэтому воспитание ребенка-аутиста, наце-

ленное на «вытаскивание» его на уровень социа-
лизации (дальше все происходит само собой), 
должно прежде всего заключаться в укреплении 
его трансцендентального единства апперцепции. 
Такие методики еще не разработаны, как и в слу-
чае шизофрении, но мы можем предположить, как 
они должны выглядеть. Ребенка надо постоянно, 
так сказать, оборачивать к самому себе. Ему надо 
говорить, что он делает, надо напоминать, что он 
делал только что и раньше, строить вместе с ним 
проекты его действий. Ему надо объяснять смысл 
и цель всех действий, опираясь на его развитую 
перцепцию. Как показывает пример Юхансон 
[Юханссон И., 2010], с которой много занимался 
ее отец, надо искусственно пройти с ребенком 
«стадию зеркала», чтобы создать у него представ-
ление о его собственном теле.  



ПСИХОЛОГИЯ 

 382 

Если учитывать современные поправки кан-
товской теории трансцендентального единства 
апперцепции, в частности, о телесной укоренен-
ности апперцепции, надо развивать у ребенка 
чувство собственного тела. О важности развития 
чувства тела пишет и известная аутистка, также 
вышедшая на уровень социализации, Т. Грэндин 
[Сакс О., 2010].  
Таким образом, мы видим, что при психиче-

ских заболеваниях нарушается трансценденталь-
ное единство апперцепции. При шизофрении 
расщепляется Я и единство апперцепции связыва-
ется с ложным Я. При хроническом бредовом 
расстройстве происходит искажение глубинного 
ядра личности, с которым связано единство ап-
перцепции, и мысли больного идут как бы двумя 
потоками — один поток от сохраняющегося свет-
лым сознания, второй — от искаженного глубин-
ного ядра, причем эти потоки сливаются, транс-
цендентальное единство апперцепции не теряет 
своей цельности. При расстройстве аутистическо-
го спектра под вопросом оказывается само нали-
чие единства апперцепции, однако есть аргумен-
ты за то, что оно просто ослаблено. Задачей во 
всех случаях является выравнивание нарушенно-
го трансцендентального единства апперцепции.  

Автор благодарит санкт-петербургского психи-
атра В.А. Дворецкого за ценные замечания, выска-
занные в процессе работы над статьей.  

Список литературы 

Башина В.М. Аутизм в детстве. М.: Медицина, 
1999. 236 с. 

Гуссерль Э. Картезианские размышления. СПб.: 
Наука: Ювента, 1998. 315 с. 

Жмуров В.А. Психопатология. Иркутск: Изд-во 
Иркут. ун-та, 1995. 280 с. 

Косилова Е.В. О судьбах субъектов. М.: Леланд, 
2016. 448 с. 

Лакан Ж. О бессмыслице и структуре бога // Ме-
тафизические исследования. СПб.: Алетейя, 2000. 
Вып. 14: Статус иного. С. 218–231. 

Лэйнг Р.Д. (Лэнг Р.Д.) Расколотое «Я». Политика 
переживания. Райская птица. СПб.: Белый кролик, 
1995. 350 с. 

Руководство по психиатрии: в 2 т. / под ред. 
А.В. Снежневского. М.: Медицина, 1983. Т. 1. 480 с. 

Руководство по психиатрии: в 2 т. / под ред. 
А.С. Тиганова. М.: Медицина, 1999. Т. 1. 712 с. 

Сакс О. Антрополог на Марсе. М.: АСТ: Аст-
рель, 2010. 320 с.  

Сакс О. Человек, который принял жену за шля-
пу. М.: АСТ, 2011. 400 с. 

Сергиенко Е.А. и др. Модель психического в он-

тогенезе человека. М.: Ин-т психологии РАН, 2009. 
415 с.  

Фрейд З. Введение в психоанализ. СПб.: Але-
тейя, 1999. 200 с.  

Фрит К. Шизофрения: краткое введение. М.: 
АСТ: Астрель, 2005. 204 с.  

Шарфеттер Х. Шизофренические личности. М.: 
Форум, 2011. 304 с. 

Юханссон И. Особое детство. М.: Теревинф, 
2010. 160 с.  

Ясперс К. Общая психопатология. М.: Практика, 
1997. 1056 с. 
 
Получено 10.06.2018 
 

References 

Bashina, V.M. (1999). Autism v detstve [Autism in 
Childhood]. Moscow: Medicina Publ., 236 p. 

Freud, Z. (1999). Vvedenie v psichoanaliz [Introduc-
tory Lectures on Psycho-Analysis]. Saint Petersburg: 
Aleteia Publ., 200 p. 

Frith, K. (2005). Shizofrenia: kratkoe vvedenie 
[Schizophrenia: A Brief Introduction]. Moscow: Astrel 
Publ., 204 p. 

Husserl, E. (1998). Kartesianskie Razmyshleniya 
[Cartesian Meditations]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 
Yuventa Publ., 315 p. 

Jaspers, K. (1997). Obshaya psichopatologiya [Gen-
eral Psychopathology]. Moscow: Praktika Publ., 1056 p. 

Johansson, I. (2010). Osoboe detstvo [A Different 
Childhood]. Moscow: Terevinf Publ., 160 p.  

Kosilova, E.V. (2016). O sudbakh Subjectov [On 
Subjects’ Destinies]. Moscow: Leland Publ., 448 p. 

Lacan, J. (2000). O bessmyslitse I structure boga 
[On Nonsense and the Structure of God]. Metafiziches-
kie Issledovaniya [Metaphysical Research]. Iss. 14, 
pp. 218–231. 

Laing, R.D. (1995). Raskolotoye Ya. Politika Pe-
rezhivaniya. Raiskaya ptitsa [Divided Self. Politics of 
Experience. Bird of Paradise]. Saint Petersburg: Belyi 
Krolik Publ., 350 p. 

Sacks, O. (2010). Antropolog na Marse [Anthropol-
ogist on Mars]. Moscow: AST Publ., Astrel Publ., 
320 p.  

Sacks, O. (2011). Chelovek, kotoryi prinyal zhenu za 
shlyapu [Man who Mistook his Wife for a Hat]. Mos-
cow: AST Publ., 400 p. 

Scharfetter, H. (2011), Schizophrenic Personalities 
[Shizophrenicheskie lichnosti]. Moscow: Forum Publ., 
304 p. 



Е.В. Косилова 

 383 

Sergienko, E.A. et al. (2009). Model psichicheskogo 
v ontogeneze cheloveka [Theory of Mind in Man’s On-
togenesis]. Moscow: Institute of psychology of RAS, 
415 p. 

Snezhnevsky, A.V. (ed.) (1983). Rukovodstvo po 
psikhiatrii: v 2 t. [Manual of Psychiatry: in 2 vols]. 
Moscow: Meditsina Publ., vol. 1, 480 p. 

Tiganov, A.S. (ed.) (1999). Rukovodstvo po 
psikhiatrii: v 2 t. [Manual of Psychiatry: in 2 vols]. 
Moscow: Meditsina Publ., vol. 1, 712 p. 

Zhmurov, V.A. (1995). Psychopatologiya [Psychopa- 
thology]. Irkutsk: Irkutsk University Publ., 280 p. 
 
Received 10.06.2018 

 

Об авторе About the author 

Косилова Елена Владимировна  
кандидат философских наук,  
доцент кафедры онтологии и теории познания 

Московский государственный университет 
им. М.В. Ломоносова, 
119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 
e-mail: implicatio@yandex.ru 
ORCID: 0000-0002-2261-7680 

Elena V. Kosilova  
Ph.D. in Philosophy, 
Associate Professor of the Departament 
of Ontology and Gnoseology 

Lomonosov Moscow State University, 
27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 
e-mail: implicatio@yandex.ru 
ORCID: 0000-0002-2261-7680 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Косилова Е.В. Трансцендентальное единство апперцепции при психической ненормальности // Вестник Перм-
ского университета. Философия. Психология. Социология. 2018. Вып. 3. С. 375–383.  
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-375-383 

For citation:  
Kosilova E.V. Transcendental unity of apperception in patients with mental disorders // Perm University Herald. Series 
«Philosophy. Psychology. Sociology». 2018. Iss. 3. P. 375–383. DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-375-383 
 


