
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Казарян А.Г., 2018 

УДК 316.48:159.922.4 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-346-351 

МЕДИЙНАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ЭТНИЧЕСКОГО КОНФЛИКТА 

КАК АКТ ДЕОНТОЛОГИЗАЦИИ ЭТНОСА 

Казарян Армине Гегамовна 
Нижегородский национальный исследовательский университет им. Н.И. Лобачевского 

 
Статья задает новый ракурс осмысления проблем геноцида, предстающего не как этнический и 
политический, а как коммуникативный феномен. В этом смысле медиадискурс приобретает новое 
содержание и становится фактором формирования и конструирования этнической идентичности. Темы 
межэтнических отношений и внутриэтнической идентичности являются материалом эффективного 
манипулятивного воздействия в массмедиа. C помощью методов стереотипизации и пропагандистиских 
приемов массмедиа порождают в сознании аудитории искаженные образы, мнения, установки по тем или 
иным вопросам и создают таким образом свою реальность. Значительное внимание также уделяется роли 
массмедиа в самовозобновлении и сохранении «коллективной памяти» этноса за счет процесса 
реконструкции исторических событий и обращения к образам-архетипам. Прошлое превращается в 
символические фигуры из воспоминаний, определяющие идентичность и самопонимание этноса. 
Массмедиа отбирают факты из героического, жертвенного прошлого в соответствии с духовными 
потребностями этноса в настоящем, способствуя тем самым его консолидации сквозь призму времени. В 
статье анализируются методы ведения информационной борьбы в вопросах геноцида армян. 
Обосновывается мысль о том, что применение этих методов в массмедиа создает коммуникативную 
реальность, вступающую в противоречие с исторической реальностью, национальной памятью. Автор 
прослеживает тенденцию использования вопросов национальной, этнической идентичности в 
конструировании коммуникативной реальности. Сделан вывод о деструктивной роли коммуникативного 
потенциала этногенеза, способного изнутри разрушить национальную общность, если он представляет 
собой инструмент власти и подавления. В этом отношении массмедиа порождают «коммуникативное 
одиночество» индивида, противопоставляя его этносу.  
Ключевые слова: этнические конфликты, этническая идентичность, геноцид армян, коллективная па-
мять, коммуникативная реальность, коммуникативное одиночество. 

THE MEDIA INTERPRETATION OF THE ETHNIC CONFLICT 

AS AN ACT OF DEONTOLOGISATION OF THE ETHNIC GROUP 

Armine G. Kazaryan 

Lobachevsky State University of Nizhni Novgorod  

The article sets a new perspective for understanding the problems of genocide, which appears not as an ethnic 
and political, but as a communicative phenomenon. In this sense, the media discourse acquires new content 
and becomes a factor in the formation and construction of ethnic identity. Themes of interethnic relations and 
intra-ethnic identity are the material for effective manipulative influence in the mass media. With the help of 
stereotyping methods and propagandistic techniques, the mass media generate in the minds of the audience dis-
torted images, opinions, attitudes concerning certain issues and thus create their own reality. Considerable at-
tention is also paid to the role of the mass media in the self-renewal and preservation of the ethnos «collective 
memory» due to the process of reconstructing historical events and resorting to images-archetypes. The past 
turns into symbolic figures from memories which determine the identity and self-understanding of the ethnos. 
The mass media select facts from the heroic, sacrificial past in accordance with the spiritual needs of the eth-
nos in the present, thus contributing to its consolidation through the prism of time. The article analyzes the 
methods of information warfare in the issues of the Armenian Genocide. The paper substantiates the idea that 



А.Г. Казарян 

 347 

the application of these methods in the mass media creates a communicative reality that comes into conflict 
with the historical reality and national memory. The author traces the tendency of using questions of the na-
tional, ethnic identity in the construction of the communicative reality. The author makes a conclusion about 
the destructive role of the ethnogenesis communicative potential, which is able to destroy the national commu-
nity from the inside when it is used as an instrument of power and repression. In this regard, the mass media 
generate «communicative loneliness» of the individual, opposing him to the ethnos. 
Keywords: ethnic conflict, ethnic identity, Armenian Genocide, collective memory, communicative reality, 
communicative loneliness. 
 

Одной из фундаментальных потребностей чело-
века является принадлежность к этнической общ-
ности. Процессы личностной идентификации не 
могут обходиться без осознания включенности в 
социокультурную парадигму этноса. Этот про-
цесс, носящий во многом иррациональный харак-
тер, есть источник конфликтов, возникающих, как 
правило, на основе нарушения идентификацион-
ных процессов. Отечественный этнопсихолог 
Т.Г. Стефаненко определяет этнический кон-
фликт как любую конкуренцию между группа-
ми — от реального противоборства за обладание 
ограниченными ресурсами до предполагаемого 
расхождения интересов — во всех тех случаях, 
когда в восприятии хотя бы одной из сторон про-
тивостоящая сторона определяется с точки зрения 
этнической принадлежности ее членов [Стефа-
ненко Т.Г., 1999, с. 106]. 
Э.А. Паин и А.А. Попов выделяют несколько 

типов этнических конфликтов: 1) конфликт сте-
реотипов — этнические группы создают в отно-
шении оппонента негативный образ «недруже-
ственного соседа» (взаимные «образы врага» у 
армян и азербайджанцев); 2) конфликт «идей» — 
выдвижение этнической группой притязаний на 
самостоятельную государственность или какую-
либо территорию; 3) конфликт действий — ми-
тинги, демонстрации, открытые столкновения эт-
нических движений с оппонентами или органами 
власти [Паин Э.А., Попов А.А., 1990]. 
Конфликтогенный характер процессов этниче-

ской идентификации заставляет средства массо-
вой информации обращать все более пристальное 
внимание на эту тему. Наиболее активно предста-
вители СМИ распространяют информацию, со-
стоящую из стереотипов, фактов, идей. Так они в 
сознании читателей, зрителей, слушателей фор-
мируют определенные образы, мнения, установки 
(не всегда верные) по тем или иным вопросам. В 
большинстве случаев коммуникаторы преследуют 
определенную цель, передавая аудитории специ-
ально подготовленную информацию. Используя 
различные пропагандистские приемы и методы, 
современные массмедиа создают свою реаль-
ность: они способны как привлечь внимание к не-

которому событию или явлению, превратив их в 
сенсации, так и отвлечь. 
Американский журналист Уолтер Липпман в 

своей книге «Общественное мнение» называет 
основой пропаганды стереотипизацию 
[Lippman W., 1922]. Поведением человека можно 
управлять, создав в его сознании соответствую-
щие образы-представления, содержащие социаль-
но-психологическую установку, — стереотипы. 
Очевидно, что стереотипизация в настоящее вре-
мя продолжает оставаться популярным у журна-
листов методом. С ее помощью массмедиа внед-
ряют в массовое сознание мифы, иллюзии, 
предубеждения, создают ложные образы этниче-
ских групп, провоцируя таким образом этниче-
ские конфликты.  
В зарубежной науке этнические стереотипы 

трактуются, в основном, как негативные, ложные 
образования. В. Бар-Тал, К. Грауман определяют 
их как «предубеждения» [Bar-Tal D. et al., 1989], 
Г. Ягода, как «предвзятость» [Jagoda G., 1959], 
Э. Богардус — как «ригидность» [Bogardus E.S., 
1950]. 
В отечественной этнографической науке изуче-

нием этнических стереотипов активно занимались 
в 70–80-е гг. XX в. при разработке теории этноса и 
теории этнического самосознания. В первую оче-
редь, это труды Ю.В. Бромлея, Б.Ф. Поршнева. 
Впоследствии этой проблемой занимались 
В.Ф. Петренко, Г.У. Солдатова, Т.Г. Стефаненко, 
Н.М. Лебедева и др.  
Очевидно, что темы межэтнических отноше-

ний, внутриэтнической идентичности являются 
материалом для эффективного манипулятивного 
воздействия в массмедиа. Создаваемые с помо-
щью несложных деклараций ощущения страха, 
подозрительности, иррационального неприятия 
по отношению к той или иной этнической группе, 
сами начинают служить основой для медийной 
рекурсии, самовозобновления «устойчивых» эт-
нических стереотипов. З.Ж. Гакаев, анализируя 
эти феномены, отмечает, что они отражают не 
действительность, а этикетку (внешнюю сторону) 
действительности [Гакаев З.Ж., 2003]. Этниче-
ские стереотипы, как правило, связаны с восприя-



ФИЛОСОФИЯ 

 348 

тием. Возникая стихийно, они не всегда соотно-
сятся с опытом, однако оказывают влияние на 
формирование нового опыта, пусть даже ложно-
го. Еще одной отличительной чертой этнических 
стереотипов можно назвать устойчивость при 
возможной изменчивости во времени. В XXI в., 
когда кризис идентичности продолжает оставать-
ся реальностью для большинства стран мира, 
массмедиа используют метод стереотипизации, 
чтобы защитить этническую идентичность. Оче-
видно, что человек всегда воспринимает «свое» 
как «знакомое, близкое», а «чужое» как «незна-
комое». Первое воспринимается позитивно, вто-
рое чаще всего настороженно, иногда враждебно. 
Профессиональные журналисты для сохранения 
этнической идентичности одной группы трансли-
руют аудитории искажающую действительность 
информацию в отношении другой, используя 
противопоставление «мы–они». 
При возникновении этнического конфликта 

негативные этнические стереотипы применяются 
в массмедиа с целью закрепления «образа врага» 
за противником, его дегуманизации и выведения 
за рамки общечеловеческих норм и принципов.  
Составляя основу пропаганды, стереотипиза-

ция позволяет заинтересованным кругам с помо-
щью средств массовой информации манипулиро-
вать общественным сознанием, внедрять в него 
ложные мифы, распространять предрассудки в 
отношении этноса-антогониста.  
В турецких и протурецких медиа на протяже-

нии последних двух десятилетий в массовое со-
знание внедряется миф о геноциде армян в Осман-
ской империи, первого геноцида XX в. Его пред-
ставляют не иначе, как вымышленную и предна-
меренно сфальсифицированную историю: «Эта за-
думка пришла в голову держав, включая и цар-
скую Россию, чтобы под этим предлогом найти 
правовую основу для раздела Османской Турции 
[цит. по: Мамедов С.В., 2016]», — отмечает доктор 
философии по истории Джаби Бахрамов. Сегодня 
геноцид армян стал своего рода «дамокловым ме-
чом», занесенным над Турцией, причем даже не 
самими армянами. Подобная политика мировых 
держав в конечном счете привела к усилению 
враждебности Турции в отношении Армении: в 
глазах турецкого народа формируется образ армян 
как инструмента внешнего давления на Турцию с 
целью подрыва основ ее государственности и 
угрозы национальной безопасности.  
Турецкий историк Танер Акчам в своих статьях 

регулярно пишет о необходимости «взглянуть в 
лицо собственной истории». Он выделяет основ-

ную причину, которая не даст Турции сделать этот 
шаг: «В 1923 году мы основали государство-нацию 
и создали соответствующую самобытность. Сего-
дня эта суть определяет наш менталитет, эмоции, 
все социально-культурные отношения в обществе. 
Однако, если мы заговорим, к примеру, о Геноциде 
армян, то увидим, как вся эта действительность 
рушится. Геноцид армян является историческим 
фактом, уничтожающим структуру сути турецкого 
общества, именно поэтому мы избегаем взглянуть 
в лицо собственной истории» [Турецкий исто-
рик…, 2017]. Признать геноцид — значит поста-
вить под сомнение свое национальное «я», свою 
государственность (а некогда целостность Осман-
ской империи), на которую, согласно турецкой по-
зиции, в начале XX в. покушались армяне, пере-
метнувшись в Первой мировой войне на сторону 
русской армии, в надежде создать в Восточной 
Анатолии свое независимое государство. Проту-
рецкие СМИ обвиняют армян в предательстве. И 
чтобы предупредить удар из-за спины, Турция бы-
ла вынуждена принять решение об их переселении 
из зоны военного конфликта вглубь страны. Боль-
шинство турецких журналистов используют вме-
сто определения «геноцид» слово «депортация» и 
объясняют все действия Османской империи (Тур-
ции) исключительным намерением сохранить свою 
государственность, свою культуру и идентичность.  
В 2015 г. на страницах французского сатири-

ческого журнала «Charlie Hebdo» были опублико-
ваны карикатуры на тему позиции Турции в во-
просе геноцида армян в Османской империи. Од-
на из карикатур подписана следующим образом: 
«Турецкая армия убивает 35 курдских крестьян, 
один из них говорит: “Тут что-то не то. Они явно 
перепутали нас с армянами”». Карикатура посвя-
щена сведениям об атаке Турцией на курдов вме-
сто поддержки действий международной коали-
ции во главе с США в Сирии и Ираке. 
На другой карикатуре протестующие в парке 

Гези сравниваются с армянами во время геноци-
да. На снимке президент Турции Реджеп Тайип 
Эрдоган представлен говорящим следующие сло-
ва: «Можете стрелять, представьте, что они ар-
мяне» [Charlie Hebdo опубликовало…, 2015]. 
В год столетия геноцида газета «The New York 

Times» в своей онлайн-версии также разместила 
карикатуру на тему геноцида армян. Автор кари-
катуры Патрик Чапатен изобразил, как в 1915 г. 
толпы армян погружаются в вагоны, а турецкие 
военные говорят им: «Не беспокойтесь, слова 
“геноцид” пока нет» [Карикатура на тему Гено-
цида армян…, 2015]. 



А.Г. Казарян 

 349 

В таких условиях (когда этническое противо-
стояние достигает своей крайней формы), как пи-
шет Г.Б. Солдатова, актуализируются архетипы, 
связанные с героическим, драматическим и жерт-
венным прошлым того или иного народа. Они ста-
новятся призмой, через которую расцениваются 
современные межэтнические отношения и типоло-
гические характеристики наций. Образы-архетипы 
становятся активной составляющей этнической 
идентичности и превращаются тем самым в мощ-
ную психологическую силу. По мнению Солдато-
вой, они аккумулируют психическую энергию ис-
торического прошлого народа, усиливают ощуще-
ние причастности к его истории, наделяют чув-
ством единства и солидарности через время и про-
странство [Солдатова Г.У., 2003].  
В центре внимания стоит вопрос: «Что нам 

нельзя забывать?». Он же определяет идентич-
ность и самопонимание. Прошлое не сохраняется: 
оно превращается в символические фигуры, к ко-
торым прикрепляются воспоминания, оно свора-
чивается в социальный конструкт в соответствии 
с духовными потребностями этноса и его настоя-
щим. В памяти народа удерживаются в первую 
очередь моменты, которые выступают своего ро-
да сплачивающим фактором.  
Дж. Тош разграничивает понятия «коллектив-

ная память» и «историческое знание»: если для 
исторического знания искажение является труд-
ностью, которую необходимо устранить, то для 
коллективной памяти искажение есть необходи-
мость. Актуальные в настоящем приоритеты эт-
носа, социальной группы, государства побуждают 
скрывать в прошлом одни факты (например, в 
случае с Турцией), игнорировать их и высвечи-
вать в настоящем другие. Е.А. Ерохина отмечает, 
что группе необходимо общее понимание собы-
тий и опыта для обретения коллективной иден-
тичности [Ерохина Е.А., 2017]. Иначе невозмож-
но сконструировать этническую историю. Необ-
ходима такая картина исторического прошлого, 
которая служила бы объяснению и оправданию 
настоящего даже в ущерб исторической досто-
верности [Тош Д., 2000, с. 11–13]. Французский 
историк Эрнест Ренан, в свою очередь, полагает, 
что «забвение и даже исторические ошибки яв-
ляются важными факторами создания нации» 
[Renan E.J., 2015]. 
В этом поведение турецкого истеблишмента 

особенно красноречиво. Рамазан Абдулатипов 
пишет, что этнонациональные общности не явля-
ются самодовлеющей массой. Однако для совре-
менной Турции характерна обратная ситуация: 

этнос, государство довлеют над личностью, огра-
ничивая ее свободу ради как бы общего блага 
[Абдулатипов Р.Г., 2005]. В июле 2017 г. парла-
мент Турции принял закон, запрещающий выра-
жение «геноцид армян». В отношении депутатов, 
нарушивших закон, устанавливается наказание: 
деятельность депутатов, «оскорбивших историю 
турецкой нации и совместное прошлое», в парла-
менте будет временно приостановлена [Мел-
кумян Г.М., 2017].  
Общность, довлеющая над личностью, равно 

как и чрезмерный индивидуализм, не признающий 
общность, — деструктивные линии их развития. 
Турецкое государство, придерживаясь основ «кол-
лективной амнезии» в вопросе геноцида армян, 
стремится реанимировать идентичность этноса, 
стертую историческими травмами. Турция, таким 
образом, повредила все линии, соединяющие турок 
с их прошлым и отказалась от своих исторических 
корней: реальное прошлое подменено официаль-
ной историей, а события до 1928 г. и летописи 
прошлых поколений стали закрытой книгой. Ту-
рецкий этнос уходит от своих истоков, а они, как 
известно, важнейшая составляющая этнической 
идентичности. Очевидно, что Турция в попытке 
сохранить идентичность своего народа, так и не 
может ее реально построить. Национальная гор-
дость в «армянском вопросе» и политика государ-
ства уничтожают все связи этноса с его прошлым, 
лишая его исторической памяти. В этом смысле 
идентичность становится похожа на пропагандист-
ский штамп, используемый для создания видимо-
сти всенародного единства. 
Из сказанного можно сделать вывод о том, что 

в случае с пропагандистскими штампами и сте-
реотипами вопросы национальной, этнической 
идентичности становятся «строительным матери-
алом» для коммуникативной реальности. Эта ре-
альность, в свою очередь, начинает вступать в 
имплицитное противоречие с исторической ре-
альностью, национальной памятью, поколенче-
скими социокультурными традициями. Отсюда — 
дисбаланс, дисгармония в отношении с миром 
каждого конкретного представителя социума. 
Коммуникативный потенциал этногенеза может 
оказаться абсолютно деструктивным, разрушаю-
щим изнутри национальную общность, если он 
направлен вовне, представляя собой не инстру-
мент рефлексии, а инструмент власти и подавле-
ния. Средства массовой информации в этом 
смысле представляют собой метаструктуру, по-
рождающую специфическое «коммуникативное 
одиночество» [Фортунатов А.Н, 2014], которое, 



ФИЛОСОФИЯ 

 350 

по А.Н. Фортунатову, в свою очередь противопо-
ставляет индивида, как единицу нации, и этнос, 
как концентрацию социокультурных смыслов. 

Список литературы 

Абдулатипов Р.Г. Этногенез и общество: обрете-
ние свободы или потеря сущности // Российская 
нация: Этнонациональная и гражданская идентич-
ность россиян в современных условиях. М.: Научная 
книга, 2005. URL: https://history.wikireading.ru/24536 
(дата обращения: 17.03.2018). 

Гакаев З.Ж. Этнические стереотипы в прессе (на 
примере освещения конфликта в Чечне): дис. … 
канд. истор. наук. М., 2003. 221 с. 

Ерохина Е.А. Этническое самосознание: теорети-
ческий конструкт и ментальный феномен // Новые 
исследования Тувы. 2017. № 3. С. 66–83. DOI: 
10.25178/nit.2017.3.4. 

Мамедов С.В. Еще одно разоблачение так назы-
ваемого «геноцида армян» – факты – интервью // 
Day.az. 2016. 24 апр. URL: https://news.day.az/ 
politics/773422.html (дата обращения: 17.03.2018). 

Мелкумян Г.М. В парламенте Турции принят за-
кон, запрещающий выражение Геноцид армян // Ра-
дио Азатутюн. 2017. 24 июл. URL: 
https://rus.azatutyun.am/a/28635442.html (дата обра-
щения: 17.03.2018). 

Карикатура на тему Геноцида армян в New York 
Times // Голос Армении. 2015. 16 апр. URL: 
http://golosarmenii.am/article/27648/ 
karikatura-na-temu-genocida-armyan-v-New-York-
Times (дата обращения: 17.03.2018). 

Паин Э.А., Попов А.А. Межнациональные кон-
фликты в СССР // Советская этнография. 1990. № 1. 
С. 3–15.  

Солдатова Г.У. Этническое самосознание и эт-
ническая идентичность // Этническая психология: 
история и методы: Хрестоматия. СПб.: Речь, 2003. 
С. 189–196. 

Стефаненко Т.Г. Этнопсихология. М.: Ин-т пси-
хологии РАН: Академ. проект, 1999. 320 с.  

Тош Д. Стремление к истине. Как овладеть ма-
стерством историка / пер. с англ. М.Л. Коробочкина. 
М.: Весь Мир, 2000. 296 с.  

Турецкий историк: Геноцид армян уничтожает 
структуру сути турецкого общества // Armenia.Im. 
22 дек. URL: https://armenia.im/6/176031.html (дата 
обращения: 17.03.2018). 

Фортунатов А.Н. Коммуникация и одиночество: 
опыт диалектического анализа // Вестник Нижего-
родского университета им. Н.И. Лобачевского. 2014. 
№ 1(2). С. 464–467. 

Bar-Tal D., Grauman C.F., Kruglanski A.W., Stroe-
be W. Stereotyping and Prejudice: Changing Concep-
tions. N.Y.: Springer, 1989. 276 p. DOI: 10.1007/978-1-
4612-3582-8_8. 

Bogardus E.S. Stereotypes Versus Sociotypes // Soci-
ological and Social Research. 1950. No. 3. P. 286–291. 

Charlie Hebdo опубликовало карикатуры на тему 
позиции Турции в вопросе Геноцида армян // Anali-
tikaua.Net. 2015. 15 янв. URL: http://analitikaua.net/ 
2015/charlie-hebdo-opublikovalo-karikaturyi-na-temu-
pozitsii-turtsii-v-voprose-genotsida-armyan (дата об-
ращения: 17.03.2018). 

Jagoda G. Nationality Preferences and National Ste-
reotypes in China Before Independence // Journal of So-
cial Psychology. 1959. No. 50. P. 165–174. 

Lippman W. Public Opinion. N.Y.: Hartcourt, Brace 
and Co., 1922. 65 p. 

Renan E.J. Qu’est-ce qu’une nation? // Les Crises. 
2015. 31 oct. URL: http://www.les-crises.fr/nation-
ernest-renan (дата обращения: 17.03.2018). 
 
Получено 05.04.2018 
 

References 

Abdulatipov, R.G. (2005). Etnogenez i obschestvo: 
obretenie svobody ili poterya suschnosti [Ethnogenesis 
and society: finding freedom or loss of the entity]. Ros-
siyskaya natsiya: Etnonatsionalnaya i grazhdanskaya 
identichnost rossiyan v sovremennykh usloviyakh [The 
Russian nation: Ethnic and civil identity of Russians in 
modern conditions]. Moscow: Nauchaya kniga Publ. 
Available at: https://history.wikireading.ru/24536 (ac-
cessed 17.03.2018). 

Bar-Tal, D. et al. (1989). Stereotyping and 
Prejudice. Changing Conceptions. New York: Springer, 
276 p. DOI: 10.1007/978-1-4612-3582-8_8. 

Bogardus, E.S. (1950). Stereotypes Versus 
Sociotypes. Sociological and Social Research. No. 3, 
pp. 286–291. 

Charlie Hebdo opublikovalo karikatury na temu 
pozitsii Turtsii v voprose Genotsida armyan (2015). 
[Charlie Hebdo has published cartoons on Turkey’s po-
sition on the Armenian genocide issue]. Analiti-
kaua.Net. Jan. 15. Available at: http://analitikaua.net/ 
2015/charlie-hebdo-opublikovalo-karikaturyi-na-temu-
pozitsii-turtsii-v-voprose-genotsida-armyan (accessed 
17.03.2018). 

Erohina, E.A. (2017). Etnicheskoe samosoznanie: 
teoreticheskiy konstrukt i mentalnyy fenomen [Ethnic 
identity: a theoretical construct and a mental phenome-
non]. Novye issledovaniya Tuvy [The new research of 
Tuva]. No. 3, pp. 66–83. DOI: 10.25178/nit.2017.3.4. 

Fortunatov, A.N. (2014). Kommunikatsiya i 
odinochestvo: opyt dialekticheskogo analiza 
[Communication and loneliness: a dialectical analysis], 
Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. 
N.I. Lobachevskogo [Vestnik of Lobachevsky Universi-
ty of Nizhni Novgorod]. No. 1(2), pp. 464–467. 



А.Г. Казарян 

 351 

Gakaev, Z.Zh. (2003). Etnicheskie stereotipy v 
presse (na primere osveshhenija konflikta v Chechne): 
dis. … kand. istor. nauk [Ethnic stereotypes in the press 
(by the example of coverage of the conflict in Chech-
nya): dissertation]. Moscow, 221 p. 

Jagoda, G. (1959). Nationality Preferences and Na-
tional Stereotypes in China Before Independence. Jour-
nal of Social Psychology. No. 50, pp. 165–174. 

Karikatura na temu Genotsida armyan v New York 
Times (2015). [Caricature on the theme of the Armenian 
genocide in the New York Times]. Golos Armenii [The 
Voice Of Armenia]. Apr. 16. Available at: 
http://golosarmenii.am/article/27648/karikatura-na-
temu-genocida-armyan-v-New-York-Times (accessed 
17.03.2018). 

Lippman, W. (1922). Public Opinion. New York: 
Hartcourt, Brace and Co., 65 p. 

Mamedov, S.V. (2016). Esche odno razoblachenie 
tak nazyvaemogo genotsida armyan – fakty – intervyu 
[Another exposure of the so-called Armenian genocide 
– facts–interview]. Day.az. Apr. 24. Available at: 
https://news.day.az/politics/773422.html (accessed 
17.03.2018). 

Melkumjan, G.M. (2017). V parlamente Turtsii 
prinyat zakon, zapreschayuschiy vyrazhenie Genotsid 
armyan [A law prohibiting the expression of the Arme-
nian Genocide is passed in the Turkish Parliament]. Ra-
dio Liberty. Jul. 24. Available at: 
https://rus.azatutyun.am/a/28635442.html (accessed 
17.03.2018). 

Pain, E.A. and Popov, A.A. (1990). Mezhnatsional-
nye konflikty v SSSR [Ethnic conflicts in the USSR]. So-
vetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 1, 
pp. 3–15. 

Renan, E.J. (2015). Qu’est-ce qu’une nation [What 
is nation]. Les Crises [The crisis]. Oct. 31. Available at: 
http://www.les-crises.fr/nation-ernest-renan (accessed 
17.03.2018). 

Soldatova, G.U. (2003). Etnicheskoe samosoznanie i 
etnicheskaya identichnost, [Ethnic self-consciousness 
and ethnic identity]. Etnicheskaya psikhologiya: istoriya 
i metody: Khrestomatiya [Ethnic psychology: history 
and methods: Chrestomathy]. Saint Petersburg, Rech 
Publ., pp. 189–196. 

Stefanenko, T.G. (1999). Etnopsikhologiya 
[Ethnopsychology]. Moscow: Institute of psychology 
RAS, Akademicheskiy proekt Publ., 320 p. 

Tosh, J. (2000). Stremlenie k istine. Kak ovladet 
masterstvom istorika. Per. s angl. [The Pursuit of Histo-
ry: Aims, Methods and New Directions in the Study of 
Modern History. Trans. from Eng ]. Moscow: Ves Mir 
Publ. 296 p. 

Turetskiy istorik: Genotsid armyan unichtozhaet 
strukturu suti turetskogo obschestva (2017). [Turkish 
historian: Armenian genocide destroys the structure of 
Turkish society]. Armenia.Im. Dec. 22. Available at: 
https://armenia.im/6/176031.html (accessed 
17.03.2018). 
 
Received 05.04.2018 

 

Об авторе About the author 

Казарян Армине Гегамовна 
аспирант института международных отношений 
и мировой истории 

Нижегородский национальный исследовательский 
университет им. Н.И. Лобачевского, 
603005, Нижний Новгород, ул. Ульянова, 2; 
e-mail: armine5551@rambler.ru 
ORCID: 0000-0003-4542-2429 

Armine G. Kazaryan  
Ph.D. Student of the Institute of International Relations 
and World History 

Lobachevsky State University of Nizhni Novgorod, 
2, Ulyanov str., Nizhni Novgorod, 603005, Russia; 
e-mail: armine5551@rambler.ru 
ORCID: 0000-0003-4542-2429 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Казарян А.Г. Медийная интерпретация этнического конфликта как акт деонтологизации этноса // Вестник 
Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2018. Вып. 3. С. 346–351. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-346-351 

For citation:  
Kazaryan A.G. The media interpretation of the ethnic conflict as an act of deontologisation of the ethnic group // Perm 
University Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2018. Iss. 3. P. 346–351. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-346-351 
 


