
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Хомутова Д.С., 2018 

УДК 1(091)+165.62 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-337-345 

«ИСПОВЕДЬ» АВГУСТИНА И ТРАНСЦЕНДЕНТАЛЬНО-

ФЕНОМЕНОЛОГИЧЕСКАЯ РЕФЛЕКСИЯ 

Хомутова Дарья Сергеевна 
Пермский национальный исследовательский политехнический университет 

 
В статье раскрываются в сравнительной перспективе метод философствования Августина Аврелия и 
феноменологическая методология Эдмунда Гуссерля. Проанализирована литература, отражающая 
научный интерес к сравнительному анализу текстов Августина и Э. Гуссерля. Показано различие под-
ходов к историко-философскому исследованию связи философии Августина и феноменологии 
Э. Гуссерля, обусловленное, с одной стороны, способом соотнесения философских концепций, с дру-
гой стороны — тем акцентом, который делается на спекулятивной позиции интерпретируемого автора. 
Интерпретация текста Августина с феноменологической позиции раскрывает проведенную 
средневековым философом дескрипцию имманентной сферы и позволяет уточнить 
феноменологическое описание времени Э. Гуссерля. Показано, что их способы описания реальности и 
процедуры работы с опытом имеют общие формы. В статье показано соответствие практики 
«исповеди», описанной Августином, опыту феноменологической дескрипции, проведенной в 
состоянии «эпохэ», поскольку процесс исповеди предполагает «собирание себя» внутри временного 
ряда. Это процесс идентичен по смыслу трансцендентально-феноменологической рефлексии, отличной 
от естественной рефлексии, раскалывающей субъекта на несколько ego-структур. Исходя из этой 
параллели можно говорить о содержательной близости понятий «внутреннего человека» и 
трансцендентального ego, а также «внешнего человека» и человека «естественной установки». Эти 
тезисы получены на основе анализа X и XI глав «Исповеди» Августина и текста «Картезианских 
размышлений» Э. Гуссерля. Кроме того, в статье задействованы идеи Ж. Деррида из книги «Голос и 
феномен», которые в значительной мере помогли прояснить конструкцию феноменологического ego и 
соотнести дескрипции Августина и Э. Гуссерля. 
Ключевые слова: Августин, Гуссерль, феноменология, феноменологический проект, феноменологиче-
ская редукция, эпохэ, трансцендентальное ego, исповедь, трансцендентально-феноменологическая ре-
флексия, естественная установка. 

AUGUSTINE’S «CONFESSIONS» AND TRANSCENDENTAL-

PHENOMENOLOGICAL REFLECTION 

Darya S. Khomutova 

Perm National Research Polytechnic University 

The article reveals the philosophical method of Augustine Aurelius and the phenomenological methodology of 
Edmund Husserl in a comparative perspective. The author analyzes literature showing scientific interest in the 
comparative analysis of texts by Augustin and E. Husserl, and demonstrates the difference of approaches to the 
historical and philosophical study of the relationship between Augustine’s philosophy the E. Husserl’s phe-
nomenology. This difference is based, on the one hand, on the method used to compare the philosophical con-
cepts, on the other hand, on the emphasis made on the speculative position of the interpreted author. The inter-
pretation of Augustine’s text from the phenomenological perspective reveals the description of the immanent 
sphere made by the medieval philosopher and clarifies the phenomenological description of E. Husserl’s time. 
It is shown that their methods of describing reality and procedures of operation with experience have common 
forms. The article shows the correspondence between the «confession» practice described by Augustine and 
the experience of phenomenological description carried out in the state of «epoché», since the process of «con-



ФИЛОСОФИЯ 

 338 

fession» involves «self-gathering» within the time series. This process is identical to the transcendental-
phenomenological reflection and different from the natural reflection, which splits the subject into several ego-
structures. Using this parallel, we can talk about the substantive proximity of the concepts «inner man» and 
transcendental ego, as well as «outer man» and man of «natural attitude». These theses are based on the analy-
sis of Augustine’s «Confessions» (chapters X and XI) and the text of «Cartesian Reflections» by E. Husserl. In 
addition, the author based on the ideas of J. Derrida from the book «Voice and Phenomenon», which greatly 
helped to clarify the construction of the phenomenological ego and compare the descriptions of Augustine and 
E. Husserl. 
Keywords: Augustine, Husserl, phenomenology, phenomenological project, phenomenological reduction, epo-
ché, transcendental ego, confession, transcendental-phenomenological reflection, natural attitude. 
 

История вопроса 

Сравнение философского метода Августина и фе-
номенологического метода Гуссерля не является 
принципиально новым для истории философии. 
Действительно, сам Гуссерль неоднократно ссы-
лается на философские интуиции Августина. Ряд 
современных российских и зарубежных исследо-
вателей также говорят о том, что между филосо-
фией Августина и феноменологией Гуссерля су-
ществует связь, понимание которой может обес-
печить наиболее ясное и последовательное усвое-
ние принципов чистой феноменологии. 
В работах, анализирующих философское 

наследие Августина в свете феноменологической 
традиции, авторы часто стремятся сохранить и 
углубить именно теологическое содержание фи-
лософии Августина, дополнив его некоторыми 
феноменологическими интуициями. Это подход 
характерен для линии теологической феномено-
логии и проявляется в работах Ж.-Л. Мариона 
[Ямпольская А.В., 2012, с. 15], Ж. Риверы и про-
чих. Так, в работе «Figuring the Porous Self: 
St. Augustine and the Phenomenology of Temporali-
ty» подробно раскрывается концепт distentio animi 
и демонстрируется возможность соотнесения его 
с феноменологией времени Гуссерля. При этом 
теологический компонент философии Августина 
сохраняется в полной мере. В такой ситуации, 
отмечает Ривера, мы попадаем в «парадокс Авгу-
стина», не зная, как в том или ином случае интер-
претировать его высказывание: как теологическое 
или как философское [Rivera J., 2013, p. 84]. Та-
ким образом, проводя сравнительный анализ тек-
стов Августина и Гуссерля, мы должны подтолк-
нуть последнего к скрытому теологическому 
смыслу (с чем хорошо справляется современная 
феноменология во Франции). 
Небольшая статья «La référence à Augustin chez 

Husserl» [Seron D., 2005] содержит результаты ана-
лиза того, как Гуссерль параллельно использует в 
своей работе близкие, но имеющие ряд концепту-
альных отличий картезианское и августинианское 

cogito. Автор утверждает, что Августин оказал на 
феноменологию большее влияние, чем Декарт. 
Статья «On the Mind’s “Pronouncement” of Time: 
Aristotle, Augustine and Husserl on Time-
consciousness» [Kelly R.M., 2009] посвящена срав-
нению феноменологических дескрипций сознания 
времени и философии времени Августина (рас-
крытой в 11 книге «Исповеди»). Статья «Living-
Time and Lived Time: Rereading St.Augustine» [Bar-
reau H., 2004] содержит мысль, что подробное изу-
чение «Исповеди» может обеспечить понимание 
ряда спорных компонентов феноменологической 
теории темпоральности Гуссерля, Хайдеггера и 
Мерло-Понти. Главное внимание уделено основ-
ному проблемному пункту «имманентного време-
ни» («парадоксу времени»): временные позиции 
постоянно трансформируются, но сохраняют свой 
собственный статус во временном ряду. 
Кроме того, данной проблеме посвящен ряд 

зарубежных монографий. Книга «A reflexão como 
método de conhecimento psicológico em Agostinho e 
Husserl» [Peres S.P., 2011] включает в себя анализ 
рефлексии как инструмента самопознания у Ав-
густина и Гуссерля. Этот текст не напрямую от-
носится к проблеме времени, но в нем наиболее 
полно раскрывается методология Августина в 
свете феноменологического проекта. Автор ин-
терпретирует книги «Исповедь» и «Троица» как 
феноменологические, обнаруживая в них описа-
ния внутренних состояний субъекта и способов 
их экспликации. Перес утверждает: многие умо-
заключения Гуссерля предвосхищены Августи-
ном (идея души как внутренней реальности, вни-
мание как конститутивный фактор восприятия, 
связь времени и духа). Монография «Augustine 
and the Phenomenological Question Of Time» 
[Herrmann von F.W., 2008] раскрывает влияние 
философии времени Августина на темпоральные 
теории Гуссерля и Хайдеггера (основное влияние, 
впрочем, уделено последнему). В работе «Augus-
tine and the phenomenologycal tradition» 
[Biebighauser J.O., 2012] показаны изменения в 
восприятии идей Августина в феноменологиче-



Д.С. Хомутова 

 339 

ской традиции (акцент сделан на теологической 
линии феноменологического проекта). 
В российской философии на данный момент 

существуют одно обширное исследование связи 
философии Августина и феноменологии 
Гуссерля — это монография «Время, восприятие, 
воображение. Феноменологические штудии по 
проблеме времени у Августина, Канта, Гуссерля», 
в которой показано, что «Исповедь» Августина 
является «гносеологической основой» [Лит-
вин Т.В., 2013, с. 13] анализа внутреннего време-
ни. Т.В. Литвин отмечает, что тема времени у Ав-
густина возникает на фоне проблемы интроспек-
ции, именно этот пункт является важным для 
определения общности методологий Августина и 
Гуссерля. Понятийное ядро «Исповеди» («внут-
реннее слово» и «протяженная душа») могут быть 
соотнесены с феноменологическим проектом. 
Протяженность души возникает как результат 
темпорального сознания, длительность сама по 
себе — как «свойство направленного внимания» 
[Литвин Т.В., 2013, с. 35]. Анализ философии Ав-
густина в сравнении с феноменологией Гуссерля, 
проведенный Т.В. Литвин, является последова-
тельным и подробным описанием, сравнение ме-
тодологий проявляется через упоминание гносео-
логического влияния Августина. Но специфика 
данного историко-философского подхода не поз-
воляет переосмыслить гносеологические находки 
Августина в современной перспективе, поскольку 
автор рассматривает пласт текстов Августина в 
их встроенности в исторический контекст и не 
покидает границ его понятийного аппарата. 
Второй российский текст, в котором дается 

сравнительный анализ философии Августина и 
феноменологии Гуссерля, построен иначе. В ста-
тье «“Феноменология внутреннего сознания вре-
мени” в историко-философском контексте (ком-
ментарий к работе Э. Гуссерля)» [Леденева Е.В., 
2009] идеи Августина и Гуссерля рассматривают-
ся параллельно. Автор рассматривает историю 
философии сквозь призму феноменологии, что 
позволяет ей раскрыть те смыслы, которые Авгу-
стин заявлял, но недостаточно артикулировал, 
или те, которые смогли быть выражены только 
после создания феноменологического понятийно-
го аппарата. Так, автор отмечает: «Августин по-
нимает под временем то же, что и Гуссерль» [Ле-
денева Е.В., 2009, с. 3]. У обоих философов речь 
идет о сознании, которое не просто фиксирует 
изменение положений вещей во времени, но и 
осуществляет темпоральный синтез. В качестве 
общего момента автор отмечает также отрицание 

возможности прямых пространственных аналогий 
по отношению ко времени и непригодность трех-
частной схемы времени. Леденева указывает, что 
прошлое в понимании Августина существует в 
душе, и делает акцент на слове «существует», 
стремясь описать особый вид внутреннего суще-
ствования: «Внутреннее не стыкуется однозначно 
с внешним. Одного универсума не получается, 
получается два, и для каждого — свое значение 
слова “бытие”» [Леденева Е.В., 2009, с. 3]. Тем-
порально-конститутивный поток Гуссерля соот-
ветствует «протяженной душе» Августина. 
Е.В. Леденева также обращает внимание на про-
тиворечие, появляющееся в результате различия 
онтологических моделей: Бог Августина высту-
пает основанием как субъективности, так и тем-
порального синтеза. Гуссерль редуцирует Бога, 
следовательно, феноменолог должен ощущать 
«негарантированность» синтеза. 

Методология анализа 

Возможно ли получить «мирской» смысл филосо-
фии Августина и раскрыть его подлинно феноме-
нологическое содержание [О Даре…, 2011, с. 158]? 
По мнению автора, это возможно, если прояснить 
те интуиции средневекового мыслителя, которые 
относятся к бытию во времени, заключая в скобки 
вопрос о вечности. Такой подход позволяет рас-
крыть вопрос о внутреннем времени, не выстраи-
вая полной картины мира [Хомутова Д.С., 2014], 
избегая разговора не только о Боге, но и спекуля-
ций относительно Ничто. Этого может быть доста-
точно для того, чтобы не исказить философскую 
мысль Августина (как произошло бы, поставь мы 
ее в рамки нового спекулятивного представления о 
реальности). Эта модель историко-философского 
анализа является не менее продуктивной, посколь-
ку позволяет соотнести, сравнить различные онто-
логические модели. 
Такой историко-философский анализ пред-

ставляет собой интерпретацию текста Августина 
с феноменологической позиции, согласно логике 
указаний Гуссерля. В первых же строчках введе-
ния к «Феноменологии внутреннего сознания 
времени» Гуссерль, выбирая из многочисленных 
предшественников, работавших с понятием вре-
мени, останавливается на Августине, который 
«первым ощутил огромные трудности» этой фи-
лософской проблемы. «Главы 14–28 книги XI 
“Исповеди” даже сейчас должны быть основа-
тельно проштудированы каждым, кто занимается 
проблемой времени», — уточняет Гуссерль [Гус-
серль Э., 1994, с. 5]. Завершает «Картезианские 



ФИЛОСОФИЯ 

 340 

медитации», более позднюю работу, ссылка на 
понятие «внутреннего человека» Августина (при 
том, что непосредственно в тексте это понятие не 
исследуется) [Гуссерль Э., 2006, с. 292]. Таким 
образом, разговор об имманентном у Гуссерля 
(именно это понятие связывает две указанные 
книги) открывается и закрывается ссылкой на Ав-
густина.  
Оба философа, пользуясь различным понятий-

ным аппаратом, подступают к одной области фе-
номенов — сфере имманентного. Отличительной 
особенностью этого поля опыта является то, что 
оно может искажаться в акте естественной рефлек-
сии. Например, когда субъект обращается к себе 
как будто к «другой персоне, которую он порицает 
или увещевает, которой он предписывает реши-
тельность или чувство раскаяния» [Деррида Ж., 
1999, с. 95], тогда «во внутреннем языке появляет-
ся второе лицо» [Деррида Ж., 1999, с. 94]. Пони-
мание сложности подступа к имманентному и спе-
цифики описания его структур — вот то, что, 
прежде всего, объединяет двух мыслителей. 
Феноменологическая интерпретация Августи-

на позволяет раскрыть в его тексте дескрипцию 
имманентной сферы, дополняющую феноменоло-
гические описания Гуссерля. В этом процессе от-
крывается единство методологий философов в 
следующих пунктах. Во-первых, практика «испо-
веди», описанная Августином, соответствует 
опыту феноменологической дескрипции, осу-
ществленной в ситуации «эпохэ». Во-вторых, по-
нятие «внутренний человек» соответствует 
трансцендентально-феноменологическому ego. 
Понятие «внешний человек», в свою очередь, со-
относится с человеком естественной установки. 
Эти тезисы получены в процессе прочтения XI и, 
дополнительно, X главы «Исповеди». Обращение 
к X главе продиктовано тем, что именно в ней 
Августин подробно описывает феномен памяти 
как своеобразного внутреннего пространства. 

Трансцендентальная рефлексия 
и практика исповеди 

Процесс исповеди предполагает «внутреннее со-
зерцание» [Августин, 2006, с. 203], которое «зна-
чит не что иное, как подумать и как бы собрать 
то, что содержала память разбросанно и в беспо-
рядке, и внимательно расставить спрятанное в 
ней, но заброшенное и раскиданное…» [Авгу-
стин, 2006, с. 204], указывает Августин. В следу-
ющем абзаце мы встречаем упоминание латин-
ских слов «cogo», «cogito», «cogitare», которые 
могут концептуально и генетически предшество-

вать понятию «cogito» в философии Декарта и 
феноменологии Гуссерля. Августин соотносит 
глагол «cogitare» с процессом внимания по отно-
шению к знанию, хранящемуся в памяти: «Сколь-
ко хранит моя память уже известного и, как я ска-
зал, лежащего под рукой… Если я перестану в те-
чение малого промежутка времени перебирать в 
памяти эти сведения, они вновь уйдут вглубь и 
словно соскользнут в укромные тайники. Их при-
дется опять как нечто новое извлекать мысленно 
оттуда — нигде в другом месте их нет, — чтобы с 
ним познакомиться, вновь свести вместе, т. е. со-
брать как что-то рассыпавшееся. Отсюда и слово 
cogitare» [Августин, 2006, с. 204]. В латинском 
первоисточнике исследуемый абзац содержит 
также слово «cogitando» [Auguustini, 2018], отгла-
гольное существительное, обозначающее 
«мысль» и стоящее в отношении с глаголом 
«colligere» («подумать и как бы собрать» [Авгу-
стин, 2006, с. 203]). Таким образом, мы отслежи-
ваем, как Августин понимает «cogito»: мышление, 
вторгающееся в бессознательное и собирающее 
оттуда все, что было воспринято. 
Ссылка на бессознательное здесь не случайна. 

В X главе встречается метафорическое указание 
на темные и сокрытые участки памяти. Приведем 
здесь только некоторые. «Есть, однако, в человеке 
нечто, чего не знает сам дух человеческий, живу-
щий в человеке…», — пишет Августин [Авгу-
стин, 2006, с. 196]. Далее он указывает, что в об-
ширных «дворцах памяти» «сложены все наши 
мысли, преувеличившие, преуменьшившие и, во-
обще, как-то изменившие то, о чем сообщили 
наши внешние чувства. Туда передано и там 
спрятано все, что забвением еще не поглощено и 
не погребено. Находясь там, я требую показать 
мне то, что я хочу; одно появляется тотчас же, 
другое приходится искать дольше, словно отка-
пывая из каких-то тайников; что-то вырывается 
целой толпой, и вместо того, что ты ищешь и 
просишь, выскакивает вперед…» [Августин, 
2006, с. 199]. Вторая часть цитаты очевидно пред-
варяет основные интуиции психоаналитической 
теории: идею о вытеснении и замещении впечат-
лений в памяти [Фрейд З., 2013, с. 47]. Также Ав-
густин называет память «святилищем величины 
беспредельной» [Августин, 2006, с. 201]. Этот 
момент мы не можем оставить без внимания, по-
скольку «беспредельность» памяти также посту-
лируется в отдельных ответвлениях психоанали-
тической теории [Юнг К.Г., 2009, с. 128]. Авгу-
стин, давая своеобразную апофатическую («бес-
предельная») дефиницию памяти, тем самым ука-



Д.С. Хомутова 

 341 

зывает и на беспредельность самого субъекта, но-
сителя воспоминаний: «Велика сила памяти; не 
знаю, Господи, что-то внушающее ужас есть в 
многообразии ее бесчисленных глубин. И это моя 
душа, это я сам… Широки поля моей памяти, ее 
бесчисленные пещеры и ущелья полны неисчис-
лимого, бесчисленного разнообразия…» [Авгу-
стин, 2006, с. 209]. 
Итак, что представляет собой этот акт («со-

брать себя») и как он связан с феноменологиче-
ской редукцией? Последняя предполагает форми-
рование особого типа рефлексии, отличного от 
естественной рефлексии. В параграфах 15 и 16 
«Картезианских размышлений» Гуссерль описы-
вает различие между естественной и трансцен-
дентально-феноменологической рефлексией, и 
это различение является ключевым для понима-
ния феноменологического проекта. Итак, по Гус-
серлю, существует три основных акта сознания: 
прямой (geradenhin vollzogene) акт «схватывания 
в восприятии, в высказывании, в оценке, в целе-
полагании» [Гуссерль, 2006, с. 97], акт естествен-
ной рефлексии (психологической рефлексии) и 
акт трансцендентально-феноменологической ре-
флексии. Два типа рефлексии Гуссерль различает 
следующим образом. В первом случае, осуществ-
ляя рефлексивный акт, «мы стоим на почве мира, 
предданного в качестве сущего», во втором «мы 
покидаем эту почву» [Гуссерль, 2006, с. 97] бла-
годаря феноменологической редукции, заключе-
нию в скобки вопроса о статусе мира. Поскольку 
не полагается никакого «бытия», то результаты 
естественной рефлексии, в которой мы представ-
ляем самих себя в форме субъекта, существующе-
го как объект (тело) в объективном мире, редуци-
руются и, таким образом, приостанавливается 
процесс формирования определений для «Я», как 
существа, включенного в мир. «Я» при есте-
ственной рефлексии погружено в мир и «заинте-
ресованно в мире» [Гуссерль, 2006, с. 99]. Далее 
следует интересное указание: «постоянно удер-
живаемая феноменологическая установка состоит 
в расщеплении Я, при котором над наивно заин-
тересованным Я утверждается феноменологиче-
ское, как незаинтересованный зритель» [Гус-
серль, 2006, с. 99], чьим единственным интересом 
остается: «видеть и адекватно описывать» [Гус-
серль, 2006, с. 99]. Такой акт предполагает ситуа-
цию «абсолютной беспредрассудочности» [Гус-
серль, 2006, с. 100], в которой ego воздерживается 
«от всех точек зрения, в которых некое сущее 
оказывается заранее данным» [Гуссерль, 2006, 
с. 100]. В ситуации редукции описанию поддается 

только пара «cogito-cogitatum», т.е. модусы cogito 
(«воспринимаю», «воображаю», «вспоминаю») и 
модусы cogitatum («феномен комнаты», «феномен 
неба», «феномен лица» и прочее). Редукция, та-
ким образом, происходит в двух направлениях — 
по отношению к объективному статусу феномена 
и по отношению к статусу того, кто совершает 
акт cogito, поскольку мы не говорим об ego в объ-
ективирующих предложениях. Трансценденталь-
но-феноменологическое ego у Гуссерля не обла-
дает никаким собственным статусом и содержа-
нием, кроме «открыто-бесконечного многообра-
зия отдельных конкретных переживаний» [Гус-
серль, 2006, с. 103]. Гуссерль указывает, что это 
многообразие связывается в «единство самого 
конкретного ego» [Гуссерль, 2006, с. 103]. Описа-
ние конкретного ego включает в себя раскрытие 
всех интенциональных коррелятов. Это — транс-
цендентальное раскрытие, оно отлично от психо-
логического раскрытия «духовной жизни» [Гус-
серль, 2006, с. 104]. 
Но разве не является исповедь ничем иным, как 

раскрытием именно духовной жизни? Не совсем, 
ведь одна из целей «Исповеди» — исследование 
памяти и анализ интенциональных связей ego с 
миром. Это не эскапизм, не отдаление себя от фи-
зического мира, а анализ способа собственного 
присутствия в нем. И, прежде всего, темпорально-
го присутствия. Ж. Ривера описывает этот процесс 
следующим образом: «Августинова самость, не 
имеющая возможности вырваться из темпорально-
го потока мира, освящает и спасает “distentio” (что 
не устраняет основной статус “протяженности”) ; 
важным для исповедания веры является не побег к 
“другому миру”, а практика протяженного бы-
тия1…» [Rivera J., 2013, p. 98]. Душа, имеющая из-
начально вечную, непротяженную сущность, 
встроена в мир таким образом, что должна присут-
ствовать во времени, должна длиться. 
Согласно Августину, существует две формы 

присутствия человека в мире: ветхая и новая. 
«Ветхий человек» живет во времени так, что пол-
ностью растворяется в нем, поскольку присутствие 
в настоящем каждый раз элиминирует присутствие 
в прошлом. Только «новый человек», как это ни 
странно, имеет подлинный статус «distentio», по-

________________________________________ 
1 «Unable to escape the temporal streaming of the world-
horizon, the Augustinian self sanctifies and redeems the 
distentio, which does not eliminate the basic state of dis-
tentio; for a profession of faith is not an other-worldly es-
capism but rather a practice of stretching…». 



ФИЛОСОФИЯ 

 342 

тому что, переходя от одного настоящего к друго-
му, он сохраняет «вечный» центр своего присут-
ствия, в любом времени оставаясь собой. Для «но-
вого человека» время не уходит. Августин пишет о 
Боге: «Ты был раньше всего прошлого на высотах 
всегда пребывающей вечности, и Ты возвышаешь-
ся над всем будущим: оно будет и, придя, пройдет, 
но Ты — тот же и лета Твои не кончаются (Пс. 
101, 28)… Все годы твои одновременны и непо-
движны…» [Августин, 2006, с. 250]. Здесь можно 
увидеть, что философ говорит о двух способах су-
ществования, которые взаимосвязаны. Во-первых, 
это сама протяженность, во-вторых, постоянство 
присутствия сквозь протекающие годы. 
На рисунке изображен этот способ присут-

ствия. Ego естественной установки всегда присут-
ствует внутри конкретного времени, отстраняясь 
от собственного инобытия в прошлом и будущем. 
Августин пишет: «Разве не перешел я, подвигаясь 

к нынешнему времени, от младенчества к детству? 
Или, вернее, оно пришло ко мне и сменило мла-
денчество. Младенчество не исчезло — куда оно 
ушло?» [Августин, 2006, с. 11]. «Я взрослого» — 
это отрицание «Я ребенка». «Я хороший» — отри-
цание «Я плохого», и так далее. Для такого ego ха-
рактерна естественная расколотость сознания, его 
недиалектичность и ригидность. Каким-то образом 
ego должно объединять все интенциональные свя-
зи с миром, чтобы событие исповеди могло про-
изойти. Так, Августин, исповедуясь взрослым, го-
ворит о своем детском проступке — краже яблок. 
Это поступок, несомненно, совершил именно Ав-
густин, но Августин в другом модусе, будучи 
мальчиком, а не мужчиной. Таким образом, можем 
сказать, что ego естественной установки представ-
ляет собой только определенные модусы ego. Объ-
ектом модификаций можно считать трансценден-
тально-феноменологическое ego. 

 

 

Трансцендентально-феноменологическое и естественное ego 

 

Выводы 

Исповедь есть, буквально, процесс «собирания 
себя», обретения таким образом целостности во 
времени. Подобный процесс формирует особый 
тип рефлексии, близкий по смыслу феноменоло-
гической процедуре описания в ситуации 
«эпохэ». Естественная рефлексия протекает в по-

верхностном отношении ко времени и формирует 
структуру, состоящую из нескольких «Я»: «Я 
прошлогодний», «Я маленький» и тому подобное. 
Эта «расколостость» возникает, в частности, как 
следствие естественной рефлексии, в которой ин-
тенциональные процедуры обращаются от мира к 
субъекту, что искажает их работу.  



Д.С. Хомутова 

 343 

В акте трансцендентально-феноменологической 
рефлексии сознание не оборачивается к имманент-
ному миру, а погружается в него таким образом, 
что «внутреннее» становится «внешним», «охва-
тывающим», «окружающим». В результате такой 
рефлексии раскрывается чистое ego, выступающее 
основой поступков настоящего, прошлого и буду-
щего. «Несмотря на всю сложность своей структу-
ры, темпоральность имеет несмещающийся центр, 
глаз или живое ядро, точечность реального Те-
перь» [Деррида Ж., 1999, с. 85]. Такое ego отсле-
живается только как формальный «центр», из ко-
торого исходят многообразные интенциональные 
акты. Центрированная сеть интенциональностей 
создает форму естественного ego. 
Итак, можно констатировать, что практика ис-

поведи близка актам феноменологической де-
скрипции, поскольку не предполагает моменталь-
ного самоозначения, а также потому, что работает 
с горизонтом поступков (cogito-cogitatum). В испо-
веди ego скрыто от прямого описания (оправдания, 
осуждения), оно находится «в скобках», в отличие 
от естественного состояния сознания, в котором на 
временном поле возникает несколько ego-
структур. Тогда субъект обращается к себе как к 
«другой персоне, которую он порицает или увеще-
вает, которой он предписывает решительность или 
чувство раскаяния» [Деррида Ж., 1999, с. 95]. Акт 
трансцендентально-феноменологической рефлек-
сии также позволяет обнаружить ego, окруженное 
событийной и интенциональной плотностью во 
времени и пространстве.  

Список литературы 

Августин. Исповедь. Минск: Харвест: Изд-во Бе-
лорусского Экзархата, 2006. 335 с. 

Гуссерль Э. Картезианские размышления / пер. 
Д.В. Скляднева. СПб.: Наука, 2006. 315 с. 

Гуссерль Э. Лекции по феноменологии внутрен-
него сознания времени / пер. В.И. Молчанова. М., 
1994. 163 с. 

Деррида Ж. Голос и феномен / пер. с фр. 
С.Г. Кашиной, Н.В. Суслова. СПб.: Алетейа, 1999. 
208 с. 

Леденева Е.В. «Феноменология внутреннего со-
знания времени» в историко-философском контек-
сте // Credo new. 2009. № 2. URL: 
http://credonew.ru/content/view/807/61/ (дата обраще-
ния: 12.07.2018). 

Литвин Т.В. Время, восприятие, воображение. 
Феноменологические штудии по проблеме времени 
у Августина, Канта, Гуссерля. СПб.: ИЦ «Гумани-
тарная академия», 2013. 208 c. 

О Даре: Дискуссия между Жаком Деррида и 
Жан-Люком Марионом / пер. В.Р. Рокитянского // 
Логос. 2011. № 3. C. 144–171. 

Фрейд З. О воспоминаниях детства и воспомина-
ниях, служащих прикрытием // Фрейд З. Психопато-
логия обыденной жизни / пер. с нем. О. Медем. 
СПб.: Азбука, 2013. C. 47–48. 

Хомутова (Собянина) Д.С. Дескрипция и интер-
претация: методологические вопросы феноменоло-
гии // Вестник ПНИПУ. Культура. История. Фило-
софия. Право. 2014. № 1. C. 94–99. 

Юнг К.Г. Cознание и бессознательное / пер. с 
нем. В. Бакусева. М.: Академ. проект, 2009. 188 c. 

Ямпольская А.В. Прощение между даром и обме-
ном: антипелагианская полемика Августина в кон-
тексте философии XX века // Артикульт. 2012. № 7. 
URL: http://articult.rsuh.ru/upload/articult/journal_ 
content/007/ARTICULT-07_(3-2012,P.1-18)-
Yampolskaya.pdf (дата обращения: 12.07.2018). 

Auguustini. Confession. URL: 
http://faculty.georgetown.edu/jod/latinconf/10.html (да-
та доступа: 01.07.18). 

Barreau H. Living-Time and Lived Time: Rereading 
St. Augustine // KronoScope. 2004. Vol. 4, iss, 1. P. 39–
68. DOI: 10.1163/1568524041269331. 

Biebighauser J.O. Augustine and the Phenomeno-
logical Tradition: Thesis submitted to the University of 
Nottingham for the degree of Doctor of Philosophy, 
2012. URL: http://eprints.nottingham.ac.uk/12725/1/ 
augustine_and_the_phenomenological_tradition 
_july_2012.pdf (accessed: 12.07.2018). 

Herrmann von F.W. Augustine and the Phenomeno-
logical Question Of Time. Lewiston: Edwin Mellen 
Press, 2008. 232 p. 

Kelly R.M. Quand l’esprit «dit» le temps: la con-
science du temps chez Aristote, Augustin et Husserl // 
Methodos. 2009. № 9: L’autre Husserl. URL: 
https://journals.openedition.org/methodos/2243 (ac-
cessed: 12.07.2018). DOI: 10.4000/methodos.2243. 

Peres S.P. A reflexão como método de conhecimen-
to psicologico em Agostinho e Husserl // Tese de Dou-
torado. 2011. URL: http://www.teses.usp.br/teses/ 
disponiveis/59/59137/tde-21102013-155054/pt-br.php 
(accessed: 12.07.2018). DOI: 10.11606/t.59.2011.tde-
21102013-155054. 

Rivera J. Figuring the Porous Self: St. Augustine 
and Phenomenology of Temporality // Modern Theolo-
gy. 2013. Vol. 29(1). P. 83–103. DOI: 
10.1111/moth.12005. 

Seron D. La Référence à Augustin chez Husserl // 
Philosophique. 2005. Vol. 8. P. 61–65. DOI: 
10.4000/philosophique.98. 
 
Получено 01.08.2018 
 



ФИЛОСОФИЯ 

 344 

References 

Augustine of Hippo. (2006). Ispoved [Confession]. 
Minsk: Harvest Publ., 335 p. 

Augustini. (2018). Confession. Available at: 
http://faculty.georgetown.edu/jod/latinconf/10.html (ac-
cessed 01.07.18). 

Barreau, H. (2004). Living-Time and Lived Time: 
Rereading St. Augustine. KronoScope. Vol. 4, iss, 1, 
pp. 39–68. DOI: 10.1163/1568524041269331. 

Biebighauser, J.O. (2012). Augustine and the Phe-
nomenological Tradition: Thesis submitted to the Uni-
versity of Nottingham for the degree of Doctor of Phi-
losophy. URL: http://eprints.nottingham.ac.uk/12725/1/ 
augustine_and_the_phenomenological_tradition 
_july_2012.pdf (accessed 12.07.2018). 

Derrida, J. (1999). Golos i fenomen: per. s fr. 
[Speech and Phenomena. Trans. From French]. Saint 
Petersburg: Aleteya Publ., 208 p. 

Freud, Z. (2013). O vospominaniyakh detstva i 
vospominaniyakh, sluzhaschikh prikrytiem [Childhood 
and Concealing Memories]. Psikhopatologiya obyden-
noy zhizni. Per. s nem. [The Psychopathology of Every-
day Life. Trans. from Ger.]. Saint Petersburg: Azbuka 
Publ., pp. 47–48. 

Herrmann von F.W. (2008). Augustine and the Phe-
nomenological Question Of Time. Lewiston: Edwin 
Mellen Press, 232 p. 

Husserl, E. (2006). Kartezianskie razmyshleniia, 
per. s nem. [Cartesian meditations. Trans from Ger.]. 
Saint Petersburg: Nauka Publ., 315 p. 

Husserl, E. (1994). Lektsii po fenomenologii vnu-
trennego soznaniya vremeni. per. s nem. [On the Phe-
nomenology of the Consciousness of Internal Time. 
Trans. From Ger.]. Moscow, 163 p. 

Jung, C.G. (2009). Soznanie i bessoznatelnoe. Per. s 
nem. [On the Psychology of the Unconscious. Trans. 
From ger.]. Moscow: Akademicheskiy proekt Publ., 
188 p. 

Kelly, R.M. (2009). Quand l’esprit «dit» le temps: 
la conscience du temps chez Aristote, Augustin et Hus-
serl [When the spirit «says» time: the consciousness of 
time in Aristotle, Augustin and Husserl]. No. 9: L’autre 
Husserl. Available at: https://journals.openedition.org/ 
methodos/2243 (accessed 12.07.2018). DOI: 
10.4000/methodos.2243. 

Khomutova (Sobyanina), D.S. (2014). Deskriptsiya i 
interpretatsiya: metodologicheskie voprosy fenome-
nologii [Description And Interpretation: Methodological 
Problems Of Phenomenology]. Vestnik PNIPU. Kultura. 
Istoriya. Filosofiya. Pravo [Bulletin of PNRPU. Cul-
ture. History. Philosophy. Law]. No. 1, pp. 94–99. 

Ledeneva, E.V. (2009). «Fenomenologiya vnutren-
nego soznaniya vremeni» v istoriko-filosofskom kontek-
ste [Phenomenology of Inner-Time Consciousness in 

historical and philosophical context]. Credo new. No. 2. 
Available at: http://credonew.ru/content/view/807/61/ 
(accessed 12.07.2018). 

Litvin, T.V. (2013). Vremya, vospriyatie, voobra-
zhenie. Fenomenologicheskie shtudii po probleme 
vremeni u Avgustina, Kanta, Gusserlya [Time, percep-
tion, imagination. Phenomenological studies on the 
problem of time by Augustine, Kant, Husserl]. Saint Pe-
tersburg: Gumanitarnaya akademiya Publ., 208 p.  

Peres, S.P. (2011). A reflexão como método de 
conhecimento psicologico em Agostinho e Husserl: Tese 
de Doutorado [Reflection as a method of knowledge of 
the psychological in Augustine and Husserl: Doctoral 
thesis]. Available at: http://www.teses.usp.br/teses/ 
disponiveis/59/59137/tde-21102013-155054/pt-br.php 
(accessed 12.07.2018). DOI: 10.11606/t.59.2011.tde-
21102013-155054. 

Rivera, J. (2013). Figuring the Porous Self: St. Au-
gustine and Phenomenology of Temporality. Modern 
Theology. Vol. 29(1), pp. 83–103. DOI: 
10.1111/moth.12005. 

Rokityanskii, V. (tr.) (2011). O Dare: Diskussiya 
mezhdu Zhakom Derrida i Zhan-Lyukom Marionom [On 
the Gift: A Discussion between Jacques Derrida and 
Jean-Luc Marion]. Logos. No. 3, pp. 144–171. 

Seron, D. (2005). La Référence à Augustin chez 
Husserl [The reference to Augustine at Husserl]. 
Philosophique [Philosophical]. Vol. 8, pp. 61–65. DOI: 
10.4000/philosophique.98. 

Yampolskaya, A.V. (2012). Proschenie mezhdu da-
rom i obmenom: antipelagianskaya polemika Avgustina 
v kontekste filosofii XX veka [The Pardon Is Gift Or 
Change? Augustine’s Antipelagianism In The 20th Cen-
tury Philosophy]. Artikult. No. 7. Available at: 
http://articult.rsuh.ru/upload/articult/journal_content/00
7/ARTICULT-07_(3-2012,P.1-18)-Yampolskaya.pdf 
(accessed 12.07.2018). 
 
Received 01.08.2018 



Д.С. Хомутова 

 345 

 
 

Об авторе About the author 

Хомутова Дарья Сергеевна 
старший преподаватель 
кафедры философии и права 

Пермский национальный исследовательский 
политехнический университет, 
614990, Пермь, Комсомольский пр., 29; 
e-mail: ohiko.dar@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-6263-6376 

Darya S. Khomutova 
Senior Lecturer of the Department 
of Philosophy and Law 

Perm National Research Polytechnic University, 
29, Komsomolskiy av., Perm, 614990, Russia; 
e-mail: ohiko.dar@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-6263-6376 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Хомутова Д.С. «Исповедь» Августина и трансцендентально-феноменологическая рефлексия // Вестник Перм-
ского университета. Философия. Психология. Социология. 2018. Вып. 3. С. 337–345. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-337-345 

For citation:  
Khomutova D.S. Augustine’s «Confessions» and transcendental-phenomenological reflection // Perm University Herald. 
Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2018. Iss. 3. P. 337–345. DOI: 10.17072/2078-7898/2018-3-337-345 
 


