
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Колесников И.Д., 2018 

УДК 1(091) 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-236-242 

«ВЕЧНОЕ ВОЗВРАЩЕНИЕ» НИЦШЕ И АНТИЧНОСТЬ 

Колесников Илья Дмитриевич 
Саратовский национальный исследовательский государственный университет им. Н.Г. Чернышевского 

 
В статье осуществляется герменевтика соотношения мысли о Вечном возвращении того же самого с 
античностью. Проблема этого соотношения не может быть прояснена до тех пор, пока сохраняется 
уверенность в правомерном понимании того, что такое Вечное возвращение и что такое античность. В 
наследии Ницше Вечное возвращение имеет два облика — облик мысли об образе жизни и облик 
космогонического учения. Первостепенным значением обладает первый, так как учение является лишь 
формой донесения мысли. Предыдущие исследования соотносили эту мысль с античной философской 
доксографией, результатом чего становились ошибочные выводы, так как заведомо был избран ложный 
путь (поскольку, согласно Ницше, философия является исключением из античности, а не ее средоточи-
ем). Настоящее исследование стремится обнаружить связь этических следствий из мысли о Вечном 
возвращении с античной культурой в целом и античным пониманием времени в частности. Особое 
внимание уделяется разграничению того, подлежат ли вечному возвращению мистериальные явления 
античности или «аполлоническая» жизнь полиса, «Олимп иллюзии». В результате внимательного 
рассмотрения нельзя не прийти к выводу о том, что вечное возвращение в античности Ницше усматривал 
в повторении типических явлений (агональность, полис, война). В отношении времени мысль Ницше 
утверждает не возвращение, а сосредоточение сил на настоящем мгновении. На примере эллинского 
понимания времени (мифическое возвеличенное прошлое, настоящий момент, будущая слава) 
прослеживается, что «прошлое» и «будущее» имели в античности решающее значение для настоящего. 
Ключевые слова: Вечное возвращение, философия Ницше, античность, античное понимание времени, 
аретэ. 

NIETZSCHE’S «ETERNAL RECURRENCE» AND THE ANTIQUITY 

Ilya D. Kolesnikov 

Saratov State University 

The subject under research in this paper is relation between Nietzsche’s idea of the «Eternal Recurrence of the 
same» and Ancient Greek culture. «Eternal Recurrence» has two forms in the philosophical heritage of Friedrich 
Nietzsche: the form of thought about the way of life and the form of a cosmological doctrine like the ancient 
Greek philosophy of nature. The first form is paramount, because the doctrine is just a form of a thought. Some of 
the previous researches in this area were focused on the cosmological aspect of Nietzsche’s idea. This approach 
caused misinterpretation. In fact, Ancient Greek philosophical doxography related to the problem of cyclic time 
and eternal recurrence has no adequate analogy. Nevertheless, it should not become the basis for negation of the 
relation between «Eternal Recurrence of the same» and the antiquity, because this approach takes Nietzsche’s 
idea and ancient culture separately from each other, as if there is no correlation between them. To avoid this mis-
take, the author used philosophical hermeneutics as a research method. The main idea of this paper is based on 
Nietzsche’s affirmation of the essential link between «Eternal Recurrence of the same» and the antiquity. Accord-
ing to Nietzsche, philosophy is an exception from antiquity, and not its focus. The purpose of the current research 
is to discover the connection of ethical consequences from the concept of Eternal Recurrence with ancient culture 
in general and with the ancient concept of time particularly. The main attention is focused on the separation of the 
«mysterious phenomena of antiquity» and the «Apollonian» life of the polis, «Olympus of Illusion». Eternal Re-
currence implies a return of the political and artistic antiquity, but not Dionysian sides of the Ancient Greek cul-
ture. The «Eternal Recurrence» is a repetition of typical phenomena: agonism, polis, war, art. With regard to the 
ancient concept of the time’s nature, Nietzsche’s theory stated not return to the same, but the present moment as 



И.Д. Колесников 

 237 

the most important. All human forces must be given to the present moment. Through the example of Hellenic un-
derstanding of time (mythical «great» past, present moment and glory in the future), it is traced that «the past» 
and «future» were of decisive significance for the «present» in antiquity. 
Keywords: Eternal Recurrence, Nietzsche’s philosophy, antiquity, ancient concept of time, arête. 
 

Введение 

Когда ставится вопрос о том, насколько мысль 
Ницше о Вечном возвращении того же самого свя-
зана с античностью, предполагается, что как 
мысль, так и то, что такое античность, уже извест-
но, остается лишь провести параллель. Более вни-
мательный подход приводит к некоторым вопро-
сам. Первые сосредоточены на античности: какая 
древность в рамках эллинства имеется в виду — 
век Гомера или доплатоновских философов и со-
фистов, Платон или эллинистические философские 
школы? Вторая группа вопросов относится к Веч-
ному возвращению: является ли оно «формой ме-
тафизики» (М. Хайдеггер), «дразнящим иллюзио-
ном позднего Ницше» (Э. Бертрам), преобразую-
щей и императивной мыслью или чем-либо еще? 
Если не задаваться вопросом ни об античности, 

ни о мысли о Вечном возвращении, их сопоставле-
ние останется в стороне от существа дела. Так, в 
основательном исследовании К. Лёвита «Ницшев-
ская философия вечного возвращения» (1934 г.) 
продумывается сама мысль, но античность берется 
как нечто уже известное заранее. Поэтому Лёвит 
приходит к «выводу» о том, что Ницше мыслит 
совсем не по-гречески [Лёвит К., 2016, с. 140]. Од-
нако «греческое» видится Лёвиту в идиллических 
образах наивности и близости к природе (этим об-
разом традиция обязана Шиллеру), что несколько 
чуждо тому, как видел древних сам Ницше. Или 
другой примером — книга Ф.Г. Юнгера «Ницше» 
(1949 г.), в которой автор признает, что учение 
Ницше родственно античности, под античностью 
понимается ее «темная сторона» (die andere Antike) 
в лице пифагорейцев, Эмпедокла, Платона, гно-
стиков [Юнгер Ф.Г., 2001, с. 178], что также не со-
ответствует философии Ницше. 
Оба примера являются лишь частью общей 

картины. В вопросе рецепции античности тем или 
иным мыслителем принята схема, в которой 
наследие философа привлекается таким образом, 
словно оно никак с античностью не связано и не 
сформировано ей хотя бы в той или иной степени; 
затем привлекается античность в рамках истори-
ческой науки XIX в. так, словно она не осмысля-
лась философами; после чего делаются соответ-
ствующие выводы. Когда дело касалось Ницше и 
античности, то образ древности (Antikesbild), ко-

торый Ницше пытался прояснить, отклонялся как 
субъективный. За основу был взят, как сказано 
выше, усредненный образ, сформированный ис-
торической наукой о древности. Придерживаясь 
герменевтической строгости, такое произвольное 
схватывание образа античности недопустимо. 
Данная статья не претендует на окончательное 

решение вопроса о связи Вечного возвращения с 
античностью. Цель заключается лишь в том, что-
бы прояснить, в каком смысле можно говорить об 
этой связи — и, соответственно, о каком Вечном 
возвращении и о какой античности в рамках этой 
темы может идти речь. 

Вечное возвращение того же самого:  
мысль и учение 

Мысль о Вечном возвращении того же самого в 
силу разных причин понималась и продолжает 
пониматься превратно. Исследователи, знакомые 
как с местами из опубликованных произведений, 
так и с фрагментами из посмертного наследия, до 
сих пор редко различают то, как Ницше понимал 
эту мысль (по крайней мере, как он формулиро-
вал ее для себя), и то, как он намеревался ее пре-
поднести. Отсутствие этого различия является 
одной из главных причин удивительных версий 
прочтения Ницше. 

Мысль о Вечном возвращении пришла Ницше 
в августе 1881 г. Ее основной вопрос заключался 
в том, сможет ли человек вынести данное мгно-
вение, если оно будет повторяться вновь и вновь 
бесчисленное число раз? И сможет ли он тогда 
вынести свою жизнь, если она будет находиться 
под таким же судом вечного повторения, возвра-
щения? В первом сочинении, где эта мысль была 
впервые («Веселая наука»), она названа «вели-
чайшей тяжестью» [Ницше Ф., 2014, с. 523–524]. 
Тот, перед кем она станет, встретит опыт пре-
дельной ответственности за каждый миг своего 
существования. Не вся жизнь состоит из высших 
мгновений: одни самодостаточны, а другие явля-
ются лишь средством к достижению первых. 
Жизнь может быть устремлена к будущему, но 
тогда ее настоящее окажется пустым и — в пер-
спективе вечного повторения — невыносимо тя-
желым. Чтобы эту тяжесть вынести, необходимо 
полное преображение всей жизни; необходимо 
сосредоточить свои усилия на непосредственно 



ФИЛОСОФИЯ 

 238 

присутствующем и отказаться от заботы о поту-
стороннем. Настоящее мгновение не оправдано 
будущими целями или прошлыми переживания-
ми. Если недостойный образ жизни оправдывает-
ся тем, что это временная мера, в свете вечного 
возвращения это не помогает, поскольку и эти 
«временные» моменты будут повторяться вновь и 
вновь, образуя вечность. Марк Аврелий оправды-
вал несовершенство мира тем, что как в комедиях 
есть «нелепые и грубые стихи», придающие це-
лому произведению привлекательность, так и в 
мире все «небесполезно в масштабах мирозда-
ния». Он добавляет: «Смотри только, не стань та-
кой частью, как дешевый смехотворный стих» 
[Марк Аврелий Антонин, 1993, с. 34]. Ницше по-
шел дальше: таких частей в мире и вовсе не 
должно остаться. 
Жизнь надлежит преобразить и сделать до-

стойной вечного возвращения: 
«Мы хотим снова и снова переживать произве-
дение искусства! Так нужно построить и свою 
жизнь, чтобы каждая ее часть заставляла нас 
испытывать то же чувство! Вот главная мысль! 
Лишь в конце следует преподносить учение о 
повторении всего бывшего, когда уже прижи-
вется тенденция творить нечто, что в солнеч-
ном сиянии этого учения расцветет с тысяче-
кратной силой!» [Ницше Ф., 2013, с. 468] 
На такую жизнь ляжет «отпечаток вечности» 

[Ницше Ф., 2013, с. 466]; человеком будет руко-
водить «стремление придать бытию эстетический 
смысл, приумножить наш вкус к нему» [Ниц-
ше Ф., 2013, с. 467]. В горизонте этой мысли че-
ловек, во-первых, примет существующее с эсте-
тическим отношением, а во-вторых, чтобы при-
нять, преобразует себя и мир — сделает его про-
изведением искусства, эстетическим феноменом. 
Сказанное до сих пор относилось к замыслу 

Ницше, к тому, как он сам обдумывал эту мысль. 
Второй стороной является преподнесение учения 
о Вечном возвращении. Ницше осознавал, что ес-
ли эта мысль подействует, она повлечет за собой 
фундаментальное преображение всей культуры. В 
апреле 1884 г. он пишет Ф. Овербеку: 

«Возможно, что именно мне впервые пришла 
мысль, которая расколет историю человече-
ства надвое <…> Будь она истинной или, вер-
ней, будь она воспринята как истинная, все 
изменится, ничто не останется как было, и все 
прежние ценности обесценятся» [Ницше Ф., 
2005, с. 220]. 
Об истинности мысли говорится условно, и 

все изменится, если она будет воспринята как ис-

тинная. В последующие годы, работая над «Пере-
оценкой ценностей» (итогом чего станет «Воля к 
власти»), Ницше продумывает, как придать этой 
мысли правдоподобия: императивный характер 
скрывается за космологическими и физическими 
объяснениями. 

Сравнительная идеография 

В силу того что мысль Ницше не отделяли от 
преподносимого учения, у последователей возни-
кали затруднения, что было вполне ожидаемым, 
поскольку Ницше возлагал надежды на то, что 
воздействие окажет именно учение. Поэтому те 
философы, которые поддерживают или опровер-
гают учение о Вечном возвращении, уже нахо-
дятся внутри тактики Ницше. Таким образом, с 
античным пониманием времени связывалось уче-
ние о Вечном возвращении, а не мысль Ницше. 
В статье В. Бакусева «“Вечное возвращение” и 

античность», основательной как по широте под-
хода, так и по его тщательности, приводится семь 
фрагментов у античных и раннехристианских ав-
торов, с которыми можно было бы проводить 
аналогию: 

I. Приписываемый Лину отрывок из поэмы «О 
природе мира» (фрагмент B2 по Дильсу). 
II. Место из Евдема Родосского (у Симпликия 
в комментарии к IV, 12 «Физики» Аристоте-
ля). 
III. «Речь против эллинов» Татиана (3, 2). 
IV. «Правдивое слово» Кельса (у Оригена: 
Против Кельса, 4, 65). 
V. «О началах» Оригена (II 3, 4). 
VI. «Против Кельса» Оригена (IV, 68). 
VII. «О граде божьем» Августина (12, XIII, 2) 
[Лёвит К., 2016, с. 296–298]. 
При надлежащем знакомстве с открытием 

«Вечного возвращения» Фридрихом Ницше ана-
логии отпадают. 
Поскольку мысль является сложной, намного 

легче было объяснить ее через нечто иное: и пер-
вым, что приходит в голову, является общее место 
о цикличном характере времени в античности. 
Собственно, само это locus communis находится 
под большим вопросом: присуща ли вообще эл-
линскому мышлению уверенность в цикличности? 
Приведенная доксография относится к поздней ан-
тичности: даже мифический Лин стал популярной 
фигурой в эллинистическую эпоху. Это важно в 
герменевтическом отношении: если речь идет о 
Ницше и античности, то следует учесть, что ни 
один из перечисленных источников Ницше не 
назвал бы античным в собственном смысле. Все 



И.Д. Колесников 

 239 

они примыкают к платоновской линии и тем са-
мым к современности (которая, согласно Ницше, 
начинается с Платона [Ницше Ф., 2012b, с. 40]). 
Циклическое понимание времени в классиче-

ской древности не было всеохватывающим. 
Намеки и указания на него встречаются в мифе и 
философии, что еще не свидетельствует о том, 
что древние мыслили время циклично: философ-
ские свидетельства далеко не всегда выражают 
дух эллинства, если только последнее не понима-
ется как народ, сплошь состоящий из философов. 
Доказательство цикличного понимания времени 
со ссылкой на космологию Лина или стоиков 
можно опровергнуть ссылкой на понимание вре-
мени Аристотелем или платониками (что, кстати, 
справедливо). Но и этого недостаточно: Ницше 
неоднократно выражал сомнение, не был ли фи-
лософ исключением из греческого полиса. В та-
ком случае можно расширить поле исследования 
и посмотреть на понимание времени в источниках 
самых различных жанров: трагедия, комедия, 
эпиграммы, лирика, речи etc.: в них идея космоло-
гической цикличности не встречается. О циклич-
ности можно говорить в пределах того или иного 
этоса: крестьяне прослеживали цикличность в 
природе время посева, сбора урожая и так да-
лее — этому соответствовали празднества и ми-
стерии. Другая цикличность была в полисе: срок 
замещения должностей. Фукидид предложил 
определять время событий не по архонству того 
или иного лица, как это было распространено, а 
принимая во внимание отсчет времен года [Фу-
кидид, 1993]. Речь могла идти о циклах полиса и 
природы, но не было представления о том, что все 
вернется в точности так, как было, и будет воз-
вращаться бесчисленное число раз: а ведь именно 
это содержится в ницшевском учении о Вечном 
возвращении того же самого. 

Свидетельства Ницше 

В рамках сочинения «Философия будущего» 
Ницше планировал написать раздел «Греки как 
знатоки человека» [Ницше Ф., 2010, с. 282–287], 
который через несколько лет он хотел оформить в 
качестве самостоятельного труда «Размышления о 
греках» [Ницше Ф., 2010, с. 402] (при написании 
этого наброска Ницше активно ссылается на сочи-
нение Леопольда Шмидта «Этика древних греков» 
[Schmidt L., 1882]). Впоследствии «Философия бу-
дущего» стала подзаголовком сочинения «По ту 
сторону добра и зла», однако раздел о греках там 
отсутствует (часть записей из набросков все же со-
держится в разделе «Что благородно»). Подходя к 

завершению раздела «Греки как знатоки челове-
ка», Ницше пишет: «Я открыл греческое, они ве-
рили в вечное возвращение! Это вера в мистерии!» 
[Ницше Ф., 2010, с. 286]. Возникает проблема: па-
раллель между мыслью о Вечном возвращении и 
античностью проводится не только исследовате-
лями, но и самим философом. Более того: Вечное 
возвращение не просто было у греков; это само 
греческое («Ich habe das Griechenthum entdeckt» 
[Nietzsche Fr., 1988, S. 340]). 
Прежде чем более подробно обратиться к это-

му фрагменту, следует рассмотреть еще два сви-
детельства о связи Вечного возвращения с антич-
ностью: 

I. В «Ecce Homo» Ницше говорит, что учению 
о Вечном возвращении мог учить Гераклит и 
стоики [Ницше Ф., 2009, с. 235] (под свиде-
тельством стоиков имеется в виду III пункт 
приведенной В. Бакусевым доксографии: Stoi-
corum Veterum Fragmenta, II, 625 [Фрагмен-
ты…, 2002, с. 40]). Эти слова Ницше относятся 
к преподнесению учения — как ссылка на ис-
торическую космологию. Подразумеваемый 
Ницше фрагмент, хотя и подходит наиболее 
близко к Вечному возвращению, не сообщает 
ничего о том, как в соответствии с этим учени-
ем переменится жизнь. Поэтому данное свиде-
тельство может быть истолковано только как 
вспомогательное средство для придания мыс-
ли правдоподобия. 
II. Второе свидетельство находится в «Сумер-
ках идолов» (1888 г.), а именно в разделе «Чем 
я обязан древним», где развивается связь Веч-
ного возвращения с мистериальным фоном 
эллинства. Поскольку оно сходится с «верой в 
мистерии» из приведенных черновиков, это 
свидетельство следует рассмотреть более вни-
мательно. 

Вечное возвращение: мистериальное 
и аполлоническое 

Мистериальное дионисийское начало у позднего 
Ницше существенно отличается от дионисийства 
в «Рождении трагедии»: это уже не созерцание 
«мрачного первоединого» [Ницше Ф., 2012a, 
с. 35], но «вечное возвращение жизни», «вечная 
радость созидания», «глубочайший инстинкт 
жизни» [Ницше Ф., 2009, с. 103–104]. Ницше, во-
преки распространенному заблуждению, не от-
крывал дионисизм древних: к последней трети 
XIX в. для классических филологов это было об-
щеизвестным обстоятельством. Уже Бахофен в 
«Материнском праве» писал о том, что, вопреки 



ФИЛОСОФИЯ 

 240 

новейшим исследованиям, мистерии следует от-
носить не к эллинистической эпохе, а к архаике 
[Bachofen J.J.,1861, S. XV]. Существование ми-
стериального начала было известным, споры ве-
лись о хронологии. Ницше же осмыслил роль ди-
онисийского начала в эллинской культуре. Целая 
пропасть пролегает между дионисовскими грека-
ми и дионисовскими варварами [Ницше Ф., 
2012a, с. 29]: вопрос в том, почему греков в отли-
чие от других это мрачное явление заставляло 
«отводить глаза к светлому» [Ницше Ф., 2012a, 
с. 60] и творить произведения искусства высокого 
стиля, «Олимп иллюзии»: 
Дионисовская подпочва мира имеет право 
проявляться как раз лишь настолько, насколь-
ко оно может быть затем преодолено аполло-
новской просветляющей силой [Ницше Ф., 
2012a, с. 143]. 
Возвращение Дионисий обеспечивало аполло-

ническую культуру полиса. 
В черновиках к разделу «Греки как знатоки 

человека» приведенная цитата о мистериальной 
вере греков находится в самом конце наброска, 
она подводит итог перечисленным «собственно-
эллинским» чертам, в качестве каковых Ницше 
выделяет: агональность (в состязании способно-
сти доводятся до совершенства, ἀρετή), благород-
ство, чувство противоположности варварам, по-
литичность, растворение индивидуума в типе. 
Далее Ницше пишет: 

«Сущностные вещи возвращаются (wiederho- 
len), нет ничего нового, нет никакого разви-
тия» — это собственно-эллинское [Nietz- 
sche Fr., 1988, S. 338]. 
Эллины ценили типическое, повторяющееся, 

они не интересовались исключениями или ана-
хронизмами (главным ориентиром для Ницше 
выступал Фукидид, ищущий типическое). Следу-
ет обратить на это внимание: все, что Ницше опи-
сывает в древних как их основные свойства и как 
наиболее совершенные качества, как раз не ми-
стериально, а «аполлонично». Таким образом, 
главным является не цикличность мистерий, а то, 
что в их ритуальных обрядах повторялось одно и 
то же, и «просветленную радость» вызывало по-
вторение типического. Время не имеет направле-
ния и цели, в нем только повторяется одно и то 
же. Чтобы вынести мрачный характер мира, это 
повторяющееся должно было, согласно логике 
«Рождения трагедии», стать высокой культурой. 
Жизнь нужно было сделать такой, чтобы ее типи-
ческие проявления были достойны вечного воз-
вращения. Для понимания Ницше важно увидеть, 
что сказанное жизни «да» представлено не в об-

разе экзальтированных восхищенных вакхантов, 
которые радуются миру (так было только у ран-
него Ницше): жизнь утверждается в искусстве, 
войне, политике, гимнастических состязаниях, 
иначе говоря, во всех проявлениях античной 
культуры. Сначала следует научиться творить не-
что, а уже после мысли о Вечном возвращении 
творение расцветет с тысячекратной силой. Тот, 
кто усматривает в античности радостное согласие 
с жизнью только в мистериях, привносит в древ-
нюю эпоху современное мышление в терминах 
повседневной безрадостной обыденности. Жизнь 
древних, как показывает Ницше в следующих за 
«Рождением трагедии» эссе «Греческое государ-
ство» и «Гомеровское состязание», была лишена 
трудов (если говорить о жителях полиса, а не о 
гесиодовских крестьянах). 
Уже было сказано, что вера в цикличное воз-

вращение не питала эллинские умы (речь шла о 
повторении типического, что не то же самое). 
Весьма условно в отношении античного понима-
ния времени можно сказать, что взгляд эллина об-
ращен вспять, в прошлое. Начало этому положил 
Гесиод: сменяющие друг друга эпохи становятся 
хуже [Гесиод, 2001, с. 24–27]. Однако за несколь-
кими исключениями (такими как Феогнид [Эллин-
ские поэты, 1963, с. 301]) это не означало песси-
мизма или скепсиса; скорее, «совершенное» про-
шлое выступало ориентиром (а здесь даже Фео-
гнид не является исключением). Агональный ин-
стинкт и честолюбие в качестве образцов выстав-
ляли не только современность (Фемистокл и «лав-
ры Мильтиада» [Плутарх, 1990, с. 218]), но и про-
шлое. Что касается устремленности в будущее, то 
речь может идти о доксе, славе для потомков. 
Вечное возвращение учит мышлению в преде-

лах данного мгновения, и введение славы не от-
меняет сказанного. Простота, с которой в древно-
сти расставались с жизнью (например, на войне), 
обеспечивалась не верой в загробное воздаяние 
(как у Платона [Платон, 1971, с. 96]), но тем, что 
в момент гибели на войне человек достигал со-
вершенства (доблесть и совершенство сливаются 
в слове аретэ). Во время одной из битв Алек-
сандра окружили и дело шло к его неминуемой 
гибели, и, по сообщению Плутарха, Александра 
страшила не близость смерти, а ее безвестность 
[Плутарх, 1983, с. 439], так как битва происходи-
ла в каком-то неизвестном городе. Плутарх гово-
рит, что у соратников Александра постоянно про-
ходило состязание за славу и совершенство, 
ἅμιλλα περὶ δόξης καὶ ἀρετῆς (342e). Таким обра-
зом, дело не в «жертвовании» настоящим на благо 



И.Д. Колесников 

 241 

будущего, а в непосредственном совершенстве, 
полноте самого настоящего. 
В отличие от позднеантичной философской 

доксографии, именно с такой древностью Ницше 
связывал учение о Вечном возвращении: 

«Предположим, изящные искусства греков по-
гибли бы и мы ограничивались бы суждения-
ми философов: какие ложные выводы! <…> 
Все эллинское… следует рассматривать глуб-
же. Свидетельствами мало чего достигнешь. 
Исторические факты, поступки намного важ-
нее, например, для их этики, чем все их слова» 
[Ницше Ф., 2010, с. 284–285]. 
Греки обладали той культурой, достижение 

которой является целью мысли о Вечном возвра-
щении того же самого. Произведения искусств (в 
первую очередь пластических), военная доблесть 
(Марафон и Саламин) — все это, согласно Ниц-
ше, свидетельствует о том, что для древних жизнь 
была бы выносимой при мысли о том, что она бу-
дет возвращаться в таком виде вновь и вновь. 
Черты античности, о которой говорит Ницше, 
описаны в надгробной речи Перикла у Фукидида 
[Фукидид, 1993, с. 79–84]; эта речь была для 
Ницше главным выразителем эллинской древно-
сти: в позднем предисловии к «Рождению траге-
дии» («Опыт самокритики») звучит намек на то, 
что именно эта речь и привела его к греческой 
проблеме, к вопросу об «эллинской веселости» 
[Ницше Ф., 2012a, с. 13]. 

Заключение 

Целью данного рассмотрения было прояснение 
того, в каком смысле правомерно говорить о свя-
зи Вечного возвращения с классической древно-
стью. Сравнение учения о Вечном возвращении с 
античной философской доксографией необосно-
ванно (о чем говорили и другие авторы). На пути 
герменевтического погружения в проблему, во-
первых, было разделено то, как Ницше мыслил 
Вечное возвращение, и то, как он намеревался 
донести это учение, обращаясь к космологиче-
ским построениям. Так как «Вечное возвраще-
ние» является учением об образе жизни, то оно 
бралось именно в этом смысле (а не в значении 
философской мифологии). Далее, под антично-
стью Ницше понимал как раз не совокупность 
философских текстов, с которыми можно было 
бы нечто сравнивать, а общую культуру (исклю-
чением из которой чаще всего, по его мысли, и 
является философия). Поскольку Ницше сам го-
ворил о связи Вечного возвращения с антично-
стью, т.е. последняя бралась так, как ее понимал 
философ, а не в образах, следующих из историче-

ской науки. Содержание мысли о Вечном воз-
вращении, заключающееся в доведении жизни до 
аретэ, совершенства («отпечаток вечности»), 
присуще классической древности, которая жила 
повторением типического, одного и того же. 

Список литературы 

Гесиод. Полное собрание текстов / пер. с др.-греч. 
В. Вересаева, О. Цыбенко. М.: Лабиринт, 2001. 256 с. 

Лёвит К. Ницшевская философия вечного воз-
вращения того же / пер. с нем. В. Бакусева. М.: Куль-
турная революция, 2016. 336 с. 

Марк Аврелий Антонин. Размышления / пер. с лат. 
А.К. Гаврилова. М.: Наука, 1993. 247 с. 

Ницше Ф. Письма / пер. с нем. И.А. Эбаноидзе. 
М.: Культурная революция, 2005. 399 с. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. 
Т. 1/1 / пер. с нем. В. Бакусева, Л. Завалишиной и др. 
М.: Культурная революция, 2012. 416 с. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. 
Т. 10 / пер. с нем. Ю.И. Архипова. М.: Культурная 
революция, 2010. 640 с. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. 
Т. 11 / пер. с нем. В.Д. Седельника. М.: Культурная 
революция, 2012. 688 с. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. Т. 3 
/ пер. с нем. В. Бакусева. М.: Культурная революция, 
2014. 640 c. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. Т. 6 
/ пер. с нем. Ю.М. Антоновского, Я.Э. Голосовкера 
и др. М.: Культурная революция, 2009. 408 с. 

Ницше Ф. Полное собрание сочинений: в 13 т. Т. 9 
/ пер. с нем. А.А. Карельского и др. М.: Культурная 
революция, 2013. 688 с. 

Платон. Собрание сочинений: в 3 т. Т. 3, ч. 1 / 
пер. с др.-греч. М.: Мысль, 1971. 687 с. 

Плутарх. Избранные жизнеописания: в 2 т. Т. 1 / 
пер. с др.-греч. М.: Правда, 1990. 592 с. 

Плутарх. Сочинения / пер. с др.-греч. М.: Худо-
жественная литература, 1983. 703 с. 

Фрагменты ранних стоиков. Т. 2, ч. 2. / пер. и 
коммент. А.А. Столярова. М.: Греко-латинский каби-
нет Ю.А. Шичалина, 2002. 260 с. 

Фукидид. История / пер. с др.-греч. М.: Наука, 
1993. 544 с. 

Эллинские поэты / пер. с др.-греч. В.В. Вересаева. 
М.: Художественная литература, 1963. 407 с. 

Юнгер Ф.Г. Ницше / пер. с нем. 
А.В. Михайловского. М.: Праксис, 2001. 256 с. 

Bachofen J.J. Das Mutterrecht. Stuttgart: Verlag von 
Kreis & Hoffmann, 1861. 434 S. 

Nietzsche Fr. Kritische Studienausgabe: in 15 Bde. 
Bd. 10. Berlin: De Gruyter, 1988. 666 S. 

Schmidt L. Die Ethik der alten Griechen: in 2 Bde. 
Bd. II. Berlin, 1882. 494 S. 
 
Получено 12.02.2018 



ФИЛОСОФИЯ 

 242 

References 

Bachofen, J.J. (1861). Das Mutterrecht [Mother Right]. 
Stuttgart, Verlag von Kreis & Hoffmann Publ., 434 p. 

Hesiod. (2001). Polnoe sobranie tekstov / per. s 
dr.grech. V. Veresaeva, O. Tsybenko [Complete Works, 
trans. from classical Greek by V. Veresaev, 
O. Tsybenko]. Moscow, Labirint Publ., 256 p. 

Junger, F.G. (2011). Nietzsche [Nitsshe]. Moscow, 
Praksis Publ., 256 p. 

Löwith, K., (2016). Nitsshevskaya filosofiya vech-
nogo vozvrashcheniya togo zhe [Nietzsche’s Philosophy 
of Eternal Recurrence of the same]. Moscow, 
Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 336 p. 

Marcus Aurelius, A., (1993). Razmyshleniya / per. s 
lat. A.K. Gavrilovoy [Meditations, trans. from Lat. by 
A.K. Gavrilova]. Moscow, Nauka Publ., 247 p. 

Nietzsche, F. (2005). Pisma [Letters]. Moscow, 
Kul’turnaya Revolyutsiya, 399 p. 

Nietzsche, F. (1988). Kritische Studienausgabe: in 
15 Bde. Bd. 10 [Critical Edition of the Complete Works: 
in 15 vols, Vol. 10]. Berlin, De Gruyter Publ., 666 p. 

Nietzsche, F. (2012). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 1/1 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 1/1]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 416 p. 

Nietzsche, F. (2010). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 10 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 10]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 640 p.  

Nietzsche, F. (2012). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 11 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 11]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 688 p. 

Nietzsche, F. (2014). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 3 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 3]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 640 p. 

Nietzsche, F. (2009). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 6 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 6]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 408 p. 

Nietzsche, F. (2013). Polnoe sobranie sochineniy: v 
13 t. T. 9 [The Complete Works: in 13 vols. Vol. 9]. 
Moscow, Kul’turnaya revolyutsiya Publ., 688 p. 

Plato. (1971). Sobranie sochineniy: v 3 t. T. 3, ch. 1 / 
per. s dr.grech. [Collected Works: in 3 vols. Vol. 3, pt. 1, 
trans. from classical Greek]. Moscow, Mysl’ Publ., 687 p. 

Plutarch. (1990). Izbrannye zhizneopisaniya: v 2 t. 
T. 1 / per. s dr.grech. [Selected Biographies: in 2 vols. 
Vol. 1, trans. from classical Greek]. Moscow, Pravda 
Publ., 592 p. 

Plutarch. (1983). Sochineniya / per. s dr.grech. 
[Works, trans. from classical Greek]. Moscow, 
Khudozhestvennaya literatura Publ., 703 p. 

Schmidt, L. (1882). Die Ethik der alten Griechen: in 
2 Bde. Bd. 2 [Ethics of the Ancient Greeks: in 2 vols. 
Vol. 2]. Berlin, 494 p.  

Stolyarov, A.A. (tr.) (2002). Fragmenty rannikh 
stoikov. T. 2, ch. 2 [Fragments of Early Stoics. Vol. 2, 
pt. 2]. Moscow, Greko-latinskiy kabinet Yu.A. Shicha-
lina Publ., 260 p. 

Thucydides. (1993). Istoriya / per. s dr.grech. [His-
tory of the Peloponnesian War, trans. from classical 
Greek]. Moscow, Nauka Publ., 544 p. 

Veresaev, V.V. (tr.) (1963). Ellinskie poety / per. s 
dr.grech. [Hellenic Poets, trans. from classical Greek]. 
Moscow, Khudozhestvennaya literature Publ., 407 p.  
 
Received 12.02.2018 

 

Об авторе About the author 

Колесников Илья Дмитриевич 
аспирант кафедры теоретической 
и социальной философии 

Саратовский национальный исследовательский 
государственный университет 
им. Н.Г. Чернышевского , 
410012, Саратов, ул. Астраханская, 83; 
e-mail: kolesnikovid@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-2729-6871 

Ilya D. Kolesnikov  
Ph.D. Student of the Department of Theoretical 
and Social Philosophy 

Saratov State University, 
83, Astrakhanskaya str., Saratov, 410012, Russia; 
e-mail: kolesnikovid@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-2729-6871 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Колесников И.Д. «Вечное возвращение» Ницше и античность // Вестник Пермского университета. Философия. 
Психология. Социология. 2018. Вып. 2. С. 236–242. DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-236-242 

For citation:  
Kolesnikov I.D. Nietzsche’s «Eternal Recurrence» and the antiquity // Perm University Herald. Series «Philosophy. 
Psychology. Sociology». 2018. Iss. 2. P. 236–242. DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-236-242 

 


