
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2018 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Домников С.Д., 2018 

УДК 165.62:81’42 

DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-203-213 

К ФЕНОМЕНОЛОГИИ ТРАДИЦИОННОГО ТЕКСТА: ЗАГОВОРЫ 

СОЦИАЛЬНОЙ НАПРАВЛЕННОСТИ КАК «МАШИНЫ ЖЕЛАНИЯ» 

Домников Сергей Дмитриевич 
Институт философии Российской академии наук 

 
Феноменологический подход в настоящее время занимает значимое место среди прочих методов тек-
стологического анализа, в частности, поддерживает традиционные методы герменевтики, структураль-
ного и лингвистического анализа текстов. Для теоретической феноменологии проблематика традици-
онного текста, в том числе вопросы анализа «естественной установки» сознания являются весьма акту-
альными. В обрядовых и магических текстах нередко ярко представлены аспекты телесности и жела-
ния — и именно традиционные русские заговоры социальной направленности XVII–XIX вв. являются 
объектом исследования. Тема желания в соответствии с феноменологическим подходом 
рассматривается как субститут темы интенциональности. В работе используется комбинация методов, 
в системе которых феноменологический подход трактуется в качестве органической составляющей 
любой текстологии. Этот подход позволяет по-новому взглянуть на памятники письменности 
традиционного общества. Синтез методов разных дисциплин вокруг феноменологической 
проблематики желания позволяет трактовать заговорный текст в качестве своего рода «машины 
желания». Как известно, понятия «телесность», «желание», «жизненный мир» включаются в дискурсы 
практически всех гуманитарных и социальных дисциплин, в существенной мере определяя облик 
исследований в области изучения «культуры повседневности». Методы интенционального и эйдетиче-
ского анализа вместе с традиционными методами герменевтики позволяют исследовать до сих пор сла-
бо изученные аспекты живого опыта действующего и волящего субъекта. В исследовании властный 
дискурс представлен на фоне архетипических сценариев в связи с репрезентациями представлений о 
мире: тело-мир и мир-тело. Констатируется универсальный характер семантики и прагматики 
традиционного текста и раскрывается их содержание. 
Ключевые слова: традиция, заговор, желание, интенциональность, естественная установка, телесность, 
мир, жизненный мир, власть, сила, повседневность, феноменология, герменевтика, традиционное об-
щество, традиционный текст, дискурс. 

TO PHENOMENOLOGY OF TRADITIONAL TEXT: CHARMS 

OF SOCIAL ORIENTATION AS «DESIRE MACHINES»  

Sergey D. Domnikov 

Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences 

The article is focused on the phenomenological aspect of traditional text. The analysis of «natural mental atti-
tude» is a currently relevant object for research within theoretical phenomenology. The subject of the article is 
a problem of corporality and desire, which is brightly presented in ceremonial and magic texts. The research 
object are texts of traditional Russian charms with social orientation of the XVII–XIXth centuries. The phe-
nomenological approach, which supports traditional methods of hermeneutics, the structural and linguistic 
analysis of texts and so forth, takes a significant place among other methods of the textual analysis today. Ac-
cording to the phenomenological approach, desire is considered to be a substitute of intentionality. The article 
deals with a combination of methods, among which the phenomenological approach is positioned as an organic 
component of any textual criticism. This approach allows one to take a fresh look at writing monuments and 
folklore of traditional society. The intention to group methods of different disciplines around phenomenologi-
cal issues of desire makes it possible to interpret texts of charms as a kind of «desire machine». 



ФИЛОСОФИЯ 

 204 

The concepts of «corporality», «desire», «the vital world» are included in discourses of the majority of social 
disciplines and the humanities, in many respects determining theoretical search in the field of studying the 
«culture of everyday life». Phenomenological methods of intensional and eidetic analysis along with traditional 
methods of hermeneutics allow us to consider new aspects of live experience of the acting and ”willing” sub-
ject. The imperious discourse is represented against the background of archetypic scenarios in connection with 
representations of ideas of the world: body-world and world-body («the vital world» and «world space»). The 
paper reveals the universal nature of semantics and pragmatics of traditional text. 
Keywords: tradition, charm, desire, intentionality, natural mental attitude, corporality, world, vital world, pow-
er, force, everyday life, phenomenology, hermeneutics, traditional society, traditional text, discourse. 
 

В статье исследуется феноменологическая про-
блематика традиционного текста. Анализ «есте-
ственной установки» сознания является актуаль-
ным предметом исследования в рамках теоретиче-
ской феноменологии. Предметом статьи является 
проблематика телесности и желания, ярко пред-
ставленная в обрядовых и магических текстах. 
Объектом исследования являются тексты традици-
онных русских заговоров социальной направлен-
ности XVII–XIX вв. [Ефименко П.С., 1874; Отре-
ченное чтение…, 2002; Топорков А.Л., 2010]. Фе-
номенологический подход в настоящее время за-
нимает значимое место среди прочих методов тек-
стологического анализа, в частности, поддерживая 
традиционные методы герменевтики, структураль-
ного и лингвистического анализа текстов и проч. 
Тема желания в соответствии с феноменологиче-
ским подходом рассматривается как субститут те-
мы интенциональности. В работе используется 
комбинация методов [Гуссерль Э., 2000, 2005; 
Кулэ М.Х., 1989; Михайлов И.А., 2016; Рикёр П., 
1995], среди которых феноменологический подход 
позиционируется в качестве органической состав-
ляющей любой текстологии [Бабушкин В.У., 1985; 
Гуссерль Э., 2005; Рикёр П., 1995]. Метод интен-
ционального анализа из области конституирования 
«интенциональных предметов» [Гуссерль Э., 2005, 
с. 36–74, 241–282] в этом случае смещается в об-
ласть изучения живого опыта действующего и во-
лящего субъекта. Данный подход позволяет по-
новому взглянуть на памятники письменности и 
фольклора традиционного общества. Стремление к 
группировке методов разных дисциплин вокруг 
феноменологической проблематики желания поз-
воляет трактовать заговорный текст в качестве 
своего рода «машины желания». 
Концепты «телесности», «желания», «жизнен-

ного мира» включаются в дискурсы самых раз-
ных гуманитарных и социальных дисциплин, во 
многом определяя собой теоретические искания в 
области изучения «культуры повседневности». 
Феноменологические методы интенционального 
и эйдетического анализа вместе с традиционными 
методами герменевтики позволяют рассмотреть 

новые аспекты живого опыта действующего и во-
лящего субъекта. Властный дискурс представля-
ется на фоне архетипических сценариев в связи с 
репрезентациями представлений о мире: тело-мир 
и мир-тело («жизненный мир» и «мир-космос»). 
Раскрывается универсальный характер семантики 
и прагматики традиционного текста. 

«Тексты желания» 

Традиционные заговоры представляют собой 
наиболее репрезентативную группу «текстов же-
ланий». Задачей, которую решает исполнитель 
ритуала заговора, является не просто исполнение 
цели «волящего (властного) субъекта». Желание, 
источником которого является человек, в ритуале 
превращается во властную силу, которая воздей-
ствует на мир, преобразуя его состояние и подчи-
няя его воле протагониста [Бестеги М., 2013]. По 
существу властное начало или «сила», которой 
стремится овладеть протагонист заговора, или 
«заговорщик», выступает для него орудием, слу-
жит ему средством решения прочих задач и ин-
струментом достижения последующих целей. Са-
мого себя «заговорщик» представляет получате-
лем и носителем власти (хотя бы ее доли), но 
также ее средством и инструментом, ее узурпато-
ром и временным обладателем. На каком-то этапе 
и сам протагонист заговора ощущает себя рабом 
желания. Именно в этом амбивалентном статусе 
состоится признание и себя самого источником 
собственного желания и волевым началом, в ко-
тором свершается и раскрывается Я-самость — 
властная и зависимая. Многозначность значений, 
сопряженных с комплексом «власти» и «жела-
ния», раскрывает позиционируемое в них экзи-
стенциальное содержание. 
Протагонист заговора, предъявляющий жела-

ние невидимой «силе» для его осуществления 
«любыми средствами», должен представлять са-
мого себя повелителем силовой стихии. Этой 
«стихией» и этой «силой» он овладевает, сам во-
площаясь в «силу» и «стихию», с целью осу-
ществления желания. Техники работы с этой «си-
лой» можно проследить на примере любого вида 



С.Д. Домников 

 205 

заговоров: «на любовь», «на здоровье», «от пор-
чи» или «от сглазу» и т.п. «Заговоры на 
власть» — одна из разновидностей заговоров со-
циальной направленности. Это совершенно уни-
кальная разновидность традиционных текстов, в 
которых действует сила («власть»), направленная 
на другую силу («власть»), подчиняющая ее себе 
и вместе с тем подчиняемая ей. Активированное 
«желанием власти» Я в этом же желании «свер-
тывается», превращаясь в ее (власти) функцию и 
инструмент. Именно такого рода трансформации 
представляют интерес для феноменологического 
и атропологического анализа. 
Тип выражений традиционных формул и язы-

ковых «клише», используемый в традиционных 
заговорах, относится, согласно квалификации 
Дж. Остина, к типологической разновидности 
перформативных высказываний [Остин Дж., 
2006]. Выражения этой группы являются декла-
рациями символического действия, которым осу-
ществляется «трансформация мира»: т.е. фактич-
ность высказывания (интенция желания) пред-
ставляется «фактом мира» (осуществленным же-
ланием). Вместе с тем обладание желанием озна-
чает превращение мира в предмет собственного 
желания. Подобный тип прагматики в целом ха-
рактеризует ритуальные формулы, что и пред-
определяет связь заговорного текста с ритуаль-
ным контекстом и магическим переживанием ми-
ра, присущим архаике и восходящим к архетипи-
ческому (бессознательному) пласту психики. 
Этот же тип движения может трактоваться и как 
движение в сторону религиозного сознания [Гус-
серль Э., 2000, с. 364 и след.; Отто Р., 2008]. 
Специфические особенности такого рода уста-

новки сознания составляют неотъемлемую часть 
традиционного дискурса власти. Значение аффек-
тивного, перформативность и экстатическая воз-
бужденность, подвижность эмоционального состо-
яния — остаются лучшими средствами для мани-
пуляции сознанием наблюдателей и являются 
неотъемлемой частью любого политического 
«перформанса». Разновидности заговоров, прокля-
тий и приговоров «на власть», заклинаний «прихо-
да во власть» и т.п. (в статусе «отреченных» [От-
реченное чтение…, 2002] — запрещенных и апо-
крифических, т.е. неканонических текстов) полу-
чили отражение в многочисленных рукописных 
источниках, а также в документах следственных 
дел и уголовных расследований (XV–XIX вв.) [От-
реченное чтение…, 2002; Топорков А.Л., 2010, 

с. 183]. Все они имеют фольклорные источники и 
соответствующую традиционную семантику. 

Общество как социальное тело 

Приведем референтный текст из сборника 
А.Л. Топоркова «Русские заговоры из рукопис-
ных источников XVII – первой половины XIX в.» 
[Топорков А.Л., 2010], предметом которого явля-
ется чаяемое обретение силы с целью воздейство-
вать на власть имущих или стать вровень с ними. 
Объектом его выступает весь мир, преображае-
мый желанием («просветление» и «возрадова-
ние») и подчиняемый воле протагониста заговора. 

«Заговор на власть»: «Во имя Отца и Сына и 
Святаго Духа. Господи, благослови, отче. Въста-
ну яз, раб Божий имрек, благословясь, умоюся 
свежею водою. Утруся пряденым тканым плат-
ком; и как возрадовались князи и бояре, и патри-
архи и архиепископы, и священницы, и дияконы, 
и все православные крестьяня утреной зоре и 
всхожему солнцу душею и телом, думою и мыс-
лию, умом и помышлением, и всеми своими нра-
вы человеческими о по всякой день, и по всякой 
час, и по всякое время, и так бы возрадовались 
мне, рабы Божию имрек, моему пришествию 
князи и бояре, и все православные крестьяне на 
браку, и беседе, и на въстрече, и на постизании, и 
во всяком месте душею и телом, думою и мыс-
лию, умом и помышлением, и всеми своими нравы 
ч(е)л(о)в(е)ческими. И как возрадовались князи и 
бояре, и велможи, и патриархи, и архиепископы и 
епископы, и священницы и дияконы, и все право-
славъные крестьяне Светлому Христову господ-
ню тридневному Воскресению, Великудни душею 
и телом, думою и мыслию, умом и помышлением, 
и всеми нравы человеческими, и так бы возрадо-
вались мне, рабу Божию имрек, и моему прише-
ствию князи и бояре, и партиархи, архиепископы 
и епископы, и священницы, и дияконы, и все пра-
вославные крестьяна на браку, и на беседы, и на 
встрече, и на постизании, и на всяком месте ду-
шею и телом, думою и мыслию, умом и помышле-
нием, и всеми своими нравы человеческаими по 
всякой день, и по всякой час, и по всякое время, 
на ветху и на молоду, и постизании. И как возра-
довались звери полские и птицы утреной зори, 
восхожему солнцу по всякой день и по всякой 
час, по всякое время, и так бы возрадовались о 
мне, р(абе) Б(ожием), князи и бояре, и велможи, и 
патриархи, и архиепис(ко)пы, и епископы, и свя-
щенницы, и дияконы, и все православные кресть-
яне и моему пришествию на браку и на беседе, на 
стрече и на постизании душею и телом, думою и 
мыслию, умом и помышлением, и всеми своими 
нравы человеческими и по всякой день, и по вся-
кой час, и по всякое время. Будите вы, мои слова, 



ФИЛОСОФИЯ 

 206 

вострея меча, и всякого востраго копья, и сабли, и 
ножа во веки веком. Аминь. Ключ и замок сей 
молитве, печать аггельская во веки веков. Аминь» 
[Топорков А.Л., 2010, с. 343–344].  
На место низвергаемой власти протагонист 

ставит самого себя. Частый мотив заговоров «на 
власть» — выражение «заговорщиком» желания 
всеобщей любви: чтобы все люди его «любили», 
«любовались» им и «возрадовались» его присут-
ствию. Любовь и любование как форма социаль-
ного признания — наиболее распространенный 
мотив заговоров социальной направленности. Не 
желание как таковое, а желание другого желания, 
как отмечал Э. Гуссерль, развивая гегелевскую 
мысль, составляет предмет желания [Бестеги М., 
2013, c. 52–53]. Акцент на социальной природе 
желания, которое он трактовал как форму интен-
циональности и возводил к основополагающей 
характеристике «естественной установки», веро-
ятно, связан с ростом интереса позднего Гуссерля 
к проблематике «жизненного мира».  
Но любовь — это и сила любви, которой 

«схватывается» мир и которой подчиняются лю-
ди. Здесь этот мотив служит общей цели манипу-
лирования «околдованными» и «очарованными» 
властью. Вместе с тем это способ приведения са-
мой власти в состояние «зачарованности», т.е. ее 
околдования или «затмения». «Затмение» распро-
страняется и на личных недругов или всех, кто 
готов выступить соперником или конкурентом 
протагониста. На них и насылается «затмение», 
«омрачающее» их сознание («аки тма»). В итоге 
на место низвергаемой власти восходит ее новый 
обладатель, призванный воскресить ее идеальный 
статус. Образ «идеальной власти» как благоде-
тельной силы, дарящей миру блаженство, восхо-
дит к архетипической модели общества как то-
тального социального целого, исполненного ра-
дости всеобщего космического единства, заклю-
чающего в свой вселенский хоровод людей и жи-
вотных, рыб и птиц, небесные светила и природ-
ные стихии. Перед нами образ одушевленного 
мира, переливающегося жизненными силами со-
циального тела, избегающего разрывов, части ко-
торого собраны из всего живого, органы которого 
идеально сорганизованы для отправления есте-
ственных физиологических (биологических и со-
циальных) функций.  

«Тело мира» и «социальное тело» — архаиче-
ская версия представления об одушевленности 
мира, его насыщенности жизненной силой, ра-
зумным и действенным началом. Власть — это не 
только голова, управляющая своим телом, но и 

сила и здоровье, радость и благополучие, это со-
весть и забота, торжествующие в мире порядок, 
взаимная зависимость и взаимная ответствен-
ность и т.п. Универсальный мотив заговоров — 
мотив отзывчивой Власти, призванной окормлять 
свое тело и заботиться о ее попечении. Но 
власть — это, в первую очередь, воплощенные в 
мире силы и воли, для взаимодействия с которы-
ми «заговорщик» выражает нужду в собственной 
силе и воле к власти.  

Мир-тело и тело-мир 

Традиционная культура, если ее рассматривать в 
солипсистской версии мироощущения отдельного 
человека, исполнена переживанием мира как про-
должающего собственное тело и его объемлюще-
го «жизненного мира», претворенного в «тело» 
мира. Человек открывается миру, он доверяется 
его стихиям, которые становятся носителями его 
воли и его желания. Действующие в этом мире 
силы связываются с жизненными силами соб-
ственного тела, перетекают в него и овладевают 
им. Они осваиваются телом и его органами, опе-
рирующими объектами этого мира и продлеваю-
щими тело в мир. Традиционный мир — это не 
мир-космос в нашем понимании [Журавлев А.Ф., 
2005; Завьялова М.В., 2006], но мир-тело, чув-
ственный и осязаемый «жизненный мир» челове-
ка. Беспредельность желания означает беспре-
дельность мира, этим желанием полагаемой в ка-
честве «реальности» желания, управляющего 
психо-соматическими состояниями субъекта.  
Этот мир-тело является продолжением тела, ко-

торое полагает ему пределы в самом сознании, ли-
бо задается собственными функциональными, т.е. 
физическими и психическими, возможностями те-
ла. Эти «пределы», задаваемые подвижными фе-
номенологическими «горизонтами», включают в 
себя и другие тела и вещи (как достигаемые «гори-
зонты» и «пределы»), растения и животных, объ-
екты ландшафта и т.п., образующие жизненную 
среду и условия существования тела. Феноменоло-
гический термин «горизонт» обозначает движение 
контура перцептуального поля, изменяющегося 
вместе с изменением состояний субъекта. 
Предложенный Гуссерлем концепт «телесно-

сти», который является основанием его трактовки 
«естественной установки» сознания, может по-
служить пониманию характера этого мироощу-
щения, его специфического содержания и его 
внутренних «механизмов». Речь идет о чувствен-
ном переживании мира или о состоянии «жизнен-
ного мира», которое предвосхищает любую фор-



С.Д. Домников 

 207 

му рациональности, в том числе социального дей-
ствия. Гуссерль сформулировал следующую 
мысль о теле, образуемом кинестетическими «по-
рогами», которыми собственный опыт открывает-
ся сознанию в разных модусах. «Здесь мы можем 
объяснить, — пишет Гуссерль, — почему речь о 
чувственном мире, о мире чувственного созерца-
ния, о чувственном мире явлений имеет суще-
ственные ограничения. В любой реализации есте-
ственного интереса в жизни, который удержива-
ется только в сфере жизненного мира, возврат к 
“чувственно” переживаемому созерцанию играет 
значительную роль. Ибо все предстающее в сфере 
жизненного мира в качестве конкретной вещи 
имеет, само собой разумеется, телесность (Körper-
lichkeit), даже если это не просто тело, как, 
например, животное или объект культуры, но 
имеет также психические и иные духовные свой-
ства. Если мы обращаем внимание в вещах лишь 
на телесное, то оно предстает, очевидно, в сфере 
восприятия только в видении, ощупывании, слы-
шании и т.д., т.е. в визуальных, тактильных, аку-
стических и т.п. аспектах. В этом, само собой ра-
зумеется, неминуемо участвует всегда присут-
ствующее в поле восприятия наше тело, притом 
вместе со своими соответствующими “органами 
восприятия” (глаза, руки, уши и т.д.). Соответ-
ственно [модусам сознания] они постоянно игра-
ют определенную роль, причем они функциони-
руют в видении, слышании и т.д. в единстве с 
присущей им Я-подвижности (incliche Bewerlich-
keit), вместе с так называемыми кинестезами. Все 
кинестезы, любое “Я двигаюсь”, “Я делаю” свя-
заны между собой в универсальном единстве, 
причем кинестетический покой — это модус мое-
го действия. Очевидно теперь, что стороны, в ко-
торых представлено (Aspekte-Darstellungen) яв-
ляющееся в восприятии тело, и кинестезы — это 
не рядоположенные процессы, но скорее они дей-
ствуют совместно таким образом, что эти сторо-
ны получают определенный бытийный смысл, 
определенную значимость как со стороны тела 
(Körper) только потому, что их непрерывно тре-
буют кинестезы, общая кинестетически-чувствен- 
ная ситуация, каждая деятельная вариация сово-
купных кинестезов посредством введения в игру 
тех или иных особых кинестезов, и они осу-
ществляют соответствующие требования» [Гус-
серль Э., 2005, с. 447–448]. 
Концепты «тело мира» и «социальное тело» — 

калька архаической версии одушевленности мира, 
представления о его насыщенности жизненной си-
лой, энергичным и действенным началом. Актив-

ность собственного тела служит сознанию челове-
ка оперативной моделью, которая опять же кине-
стетически в опыте тела воспроизводит и предла-
гает сознанию «модель мира». Изначальный до-
ступ сознания к миру в естественной установке, по 
Гуссерлю, открывается в самой активности тела, 
его волевой или практической распорядительно-
стью. Тело заговора — это феноменологическое 
тело. В этом смысле протагонист заговора декла-
рирует собственную приверженность управляю-
щему миром практическому Благу, от лица кото-
рого он выступает привычно в качестве практика, 
но также в качестве политика, воплощения обще-
ственного разума. Так что заговорный текст этой 
разновидности может служить блестящей иллю-
страцией политических воззрений своего времени 
и самого способа восприятия политического. Уни-
версальный мотив заговоров — мотив Власти, 
призванной окормлять свое тело и заботиться о его 
попечении. Но власть — это в первую очередь во-
площенная в социальных и политических институ-
тах (а также их представителях) сила и воля, для 
взаимодействия с которой «заговорщик» выражает 
нужду в собственной силе и воле к власти.  

Власть как сила 

Весь инфантильный комплекс идеальных ожида-
ний (удачи, благополучия, положительного сте-
чения обстоятельств, достижения комфорта и т.п.) 
в текстах этого типа связывается с «комплексом 
власти», который венчает представление о значе-
нии силы. Страсть и эмоция, воля и желание, лю-
бовь и ненависть и т.п. переживаются как воздей-
ствия силы (аффекта), захватывающей и подчи-
няющей, т.е. власти-силы, способной подавлять и 
воодушевлять. Она заявляет о себе в каждом из 
моментов социального действия, присутствует в 
самой интенциональности сознания, в направлен-
ности действия на предмет и т.п. Она проявляет 
себя как сила и энергия, которые в качестве при-
надлежащих физическому телу способны прони-
кать общественное тело. Она же господствует и 
проявляет себя во всех социальных средах. Все 
формы жизни и способы существования, природ-
ные тела и объекты, космические стихии и зем-
ные и ландшафты суть роды сил. 
В следующем тексте весь мир представлен в 

качестве универсума сил. 
«Заговор на того, кто зло помыслит»: «Госпо-

ди, благослови, отче. Святаго Илью подыну с 
н(е)бесной силой на помощ(ь) себе, земную силу 
подойму со земной силой на помощ(ь) себе, водян-
ную силу подойму с водянной силой на помощ(ь) 



ФИЛОСОФИЯ 

 208 

се бе, родителей подойму с четвертой сторон(ы) 
силой на помощ(ь) себе. Какой люб будет помысел 
на раб(у) Б(о)жию имярек, небесная сила (со) 
небесной силой, земная сила со земной силой, 
(бы)тте мне в помощ(ь), водянная сила с водян(ной 
силой, бы)тте в помощ(ь), родители с четвертой… 
стороны, бытте // в помощ(ь), хто на меня кое зло 
помыслил…» [Топорков А.Л., 2010, с. 102–103]. 
Феноменология властного устремления и раз-

личные мотивации власти раскрываются в повсе-
дневной жизни через проявления исходящих от 
нее сил и энергий. Они вписываются в общую 
динамику проявлений casus energeticus — дей-
ственности власти-силы, осуществляющей свои 
полномочия в качестве олицетворения всеобщей 
связи, которую власть призвана обеспечивать и 
поддерживать, т.е. силы, проникающей общество 
и сплачивающей его. Социальные силы в этом 
ракурсе представлены как зависимые от превос-
ходящих их космических и природных сил. Дихо-
томия «действие – претерпевание воздействия» 
включается в единый комплекс социальных пред-
ставлений «тело-сила – власть-сила – мир-сила». 
Л. Леви-Брюль, сообщая о североамерикан-

ских индейцах сиу-дакота, следующим образом 
формулирует свое понимание присущего прими-
тивным народам принципа всеобщей связи, кото-
рый он определяет термином «партиципация» 
(сопричастие): «Они рассматривают все одушев-
ленные и неодушевленные формы, все явления, 
как проникнутые общей жизнью, непрерывной и 
похожей на волевую силу, которую они сознавали 
в самих себе. Эту таинственную силу, наличную 
во всех вещах, они называли ваканда (в другом 
месте “вакан”. — С.Д.) Этим путем все вещи ока-
зывались связанными с человеком и между со-
бой… Вакан обнимает все, что есть тайна, таин-
ственная сила и божество… Всякая жизнь есть 
вакан. Точно так же, вакан — всякая вещь, кото-
рая обнаруживает либо активную силу, подобно 
ветрам и собирающимся на небе облакам, либо 
пассивную силу сопротивления, подобно скале у 
края дороги» [Леви-Брюль Л., 2012, с. 92]. Анало-
гичные значения силы имеют Мана у меланезий-
цев, Хау у маори, Оренда у ирокезов, Маниту у 
алкогинов и т.п. 
Весь мир представлялся человеку структури-

рованным силами, разделенным между Властите-
лями и Хозяевами, обладателями сил животных 
миров и природных ландшафтов, повелителями 
небесных просторов и земных стихий. Традици-
онное общество образуется идеей силы. «Это 
идея силы, где силы мага, обряда и духа являются 

лишь различными ее выражениями, соответ-
ственно различным элементам магии. Поскольку 
ни один из этих элементов не действует сам по 
себе, а лишь в той мере, в какой он наделен — 
будь то в силу социальной конвенции или же при 
помощи социальных обрядов — тем самым свой-
ством обладания силой, и не физической, а маги-
ческой», — писал Марсель Мосс [Мосс М., 2000, 
с. 193]. В традиционной культуре любое дей-
ствие — это действие силы-власти, имеющей ис-
точником и объектом другую власть-силу. 
Примечательно отнесение заговора, основным 

и безусловным предметом желания которого яв-
ляется «сила», к категории текста против того, 
«кто зло помыслит». То есть собирание силы 
предполагается не только ради ее применения 
против слабого, не в целях использования в эгои-
стических интересах или для нападения, а ради 
защиты от активности недоброжелателей и злых 
людей. Желание силы в этом случае обусловлено 
не властным импульсом, а страхом перед воз-
можной угрозой, ощущением беззащитности и 
общего напряжения, которое присуще социаль-
ному существованию как таковому. Мотив онто-
логической «нехватки», который фундирует про-
блематику желания, развил Ж.-П. Сартр 
[Сартр Ж.-П., 2000]. Ему принадлежит и тезис о 
конфликтности общежития как продукта транс-
цендирования от встречи хотя бы только двух со-
знаний. Феноменологическое «удвоение» про-
блематики желания играет ключевую роль в его 
философской антропологии.  
С одной стороны, желание (и любовь) консти-

туируют два основных отношения сознания к дру-
гому сознанию. Если Гуссерль, вслед за Гегелем 
возводящий желание к сексуальному влечению, 
говорит о желании как «исконной коммуникации 
[Vergemeinschaftung]» и заявляет, что всякое сооб-
щество в основе своей является «сообществом же-
лания» [Бестеги М., 2013, с. 52], то Сартр видит в 
нем и причину неизбывного социального напря-
жения. «Перед Сартром, — пишет М. де Бес-
теги, — стоит следующая проблема: отождествле-
ние сознания с безграничной силой отрицания, или 
ничтожения (neantisation), и утверждение его 
трансцендирующего движения, которое никогда не 
останавливается, не находя удовлетворения ни в 
каком конкретном объекте, означало, что встреча 
двух сознаний может быть только конфликтом» 
[Бестеги М., 2013, с. 52]. В «Бытии и Ничто» в раз-
деле «Первая установка по отношению к другому» 
Сартр заявляет: «В то время как я пытаюсь осво-
бодиться от захвата со стороны другого, другой 



С.Д. Домников 

 209 

пытается освободиться от моего; в то время как я 
стремлюсь поработить [asservir] другого, другой 
стремится поработить меня. Здесь речь не идет об 
односторонних отношениях с объектом-в-себе, но 
об отношениях взаимных и подвижных. Отсюда 
описания, которые последуют, должны рассматри-
ваться под углом зрения конфликта. Конфликт 
есть первоначальный смысл бытия-для-другого» 
[Сартр Ж.-П., 2000, с. 379]. 
В свете интерпретации А. Кожевым гегелев-

ской диалектики раба и господина в «Феномено-
логии духа», а также некоторых аспектов раз-
мышлений Фрейда о влечении к смерти для Сарт-
ра «бытие-для-других и, в особенности, желание 
и любовь, в которых берут начало все остальные 
отношения, предполагает борьбу и подчинение» 
[Бестеги М., 2013, c. 52]. Другими словами, жела-
ние никогда не удовлетворится обретением дру-
гого, превращая в предмет желания и его объект 
весь мир. Опираясь на кожевский сюжет из Геге-
ля, Сартр характеризует феномен желания в тер-
минах «онтологического насилия», которое уже 
во взгляде на другого обнаруживает желание, ко-
торое есть «желание обладания»: «Если мы исхо-
дим из первичного открытия другого как взгляда, 
то должны признать, что испытываем непости-
жимое бытие-для-другого в форме обладания» 
[Сартр Ж.-П., 2000, c. 380].  
Сартр говорит не об обладании телом или со-

знанием, но о стремлении к обладанию «самой 
трансцендентностью», т.е. тем, чем «я никогда не 
могу обладать», как экзистенциальной драме. 
Желание, которому в текстовых репрезентациях 
присущ «двойной» механизм различе-
ния/отождествления, становится инструментом 
социального контроля, средством социальной 
«разборки» и последующей «сборки» самой соци-
альности. Прагматика или «интенция» такого ро-
да всецело присуща заговору, который включает-
ся в процесс сознательной деятельности, обеспе-
чивающей преодоление негативной социальной 
установки, уже на этом этапе репрезентации же-
лания как концентрированной силы. Гуссерль от-
нес бы эту форму рефлексии к естественной ре-
флексии, в отличие от трансцендентальной [Гус-
серль Э., 2000, с. 363–368]. 

Эманации силы: или «о делимости 
неделимого» 

Целостность вселенского тела, собираемого силой 
желания и всеобщего влечения, — основной мотив 
заговорного текста. В самом крайнем выражении 
телеология заговора может быть кощунственно 

грандиозна и чрезмерна в своем не имеющем гра-
ниц намерении, но она не слепо безрассудна. В са-
мом способе манифестации желания ощущается 
подспудная внутренняя правота и присущий ему 
природный, даже животный, смысл. В нем заявля-
ет о себе форма особой коммуникации, характер 
которой нуждается в раскрытии. Есть какая-то 
внутренняя тайна, которую феноменология так це-
нит в «явлении» или «данности» феномена, общая 
для человека и мира, меня и Другого. Она скрыва-
ется в самой природе желания, связывающего мир 
и человека напрямую «без обиняков». Вот почему, 
как замечает Бестеги, «помимо опыта эротической 
любви и интенциональности желания, Гуссерль 
усматривал здесь генезис социальной сферы, кон-
ституирование объективности и далее логики, 
науки и рациональности вообще. <...> Посред-
ством желания индивид изымает себя из замкнутой 
сферы потребностей и органической жизни и 
начинает процесс социализации с другим желани-
ем. С соприкосновением двух тел возникает бы-
тие-для-другого, протосообщество, основанное на 
взаимности и удовлетворении» [Бестеги М., 2013, 
с. 51].  
Источник заговора обнаруживается в интенции 

желания человека и в сознании отрыва этого жела-
ния от реального положения вещей, в наличии со-
циальной дистанции, проблематизирующей саму 
«область желания». Заговорная традиция, направ-
ленная «на власть», имела установкой преодоление 
социальной дистанции, ликвидацию разрывов в 
единой ткани социального тела, достижение все-
связности его частей и органов, физических от-
правлений и биологических функций. Власть про-
являет себя как действие вышестоящей силы. По-
этому движение «во власть» — это поэтапное вос-
хождение снизу вверх — «восхождение в силы», 
«собирание сил», «облачение силой» и т.п.  
В некоторых случаях сценарий заговора можно 

представить как космическое путешествие, маги-
ческое странствие по областям мира, как ревизию 
его состояния и, одновременно, причащение рассе-
янных в нем сил, собирание их в себе («разборка» 
и «сборка» социальности с ревизией его идеологи-
ческих конструктов). Особый интерес представля-
ет в русских заговорах мотив «чудесного одева-
ния» (одевания светом зарей, солнцем, месяцем, 
облаками с последующим обретением сверхъесте-
ственных способностей и наделением космической 
мощью). Конечной точкой на этом маршруте ста-
новится место средоточия земных сил — остров в 
океане, на котором произрастает «древо всех се-
мян» — символ мирового плодородия и источник 
жизненных сил (дуб, кипарис, кедр, виноград и 



ФИЛОСОФИЯ 

 210 

др.), в корнях которого плетутся мировые судьбы, 
откуда вытекает мировая река, образующая океан, 
и откуда весь мир «начал быть».  
Заговоры «на власть», как правило, приурочи-

вались к встрече с представителем власти. Само 
общение с наделенным властью человеком в силу 
редкости таких ситуаций рассматривается иногда 
как единственный шанс в жизни или, во всяком 
случае, определяющий момент на данном отрезке 
жизни. Поэтому фокусирование простого город-
ского обывателя или крестьянина на возможности 
достижения своей цели предопределяло высокую 
степень ожидания от такого общения. Интенция 
заговора служит выражению предельного опыта, 
требующего сосредоточения усилий и крайнего 
напряжения своих сил в локусе взаимодействия с 
тем или иным представителем власти. Мотив со-
средоточения желания в силу и осуществляется в 
сценах «одевания в силы» или «чудесного  
одевания». 
Мотив «собирания сил» и «одевания в силы» 

соответствует общей прагматике желания, утвер-
ждающего себя волевым образом. Но таким же 
образом, каким мир и дублирующее его состоя-
ния в опыте телесности традиционное мироощу-
щение представляет собой «собранные силы» или 
«власти», таким же образом этот мир и это созна-
ние способны переживать себя в состоянии рас-
пада сил и дифференциации состояний. Мир ни-
когда не един, образующие его множества пред-
ставляют собой группировки объектов. Тело и се-
бя переживает в естественной установке «собира-
емым» и «распадающимся», способным адапти-
ровать разные телесные функции и разные состо-
яния сознания.  
Архетипическая модель власти-силы имеет под 

собой длительную историческую традицию, ухо-
дящую корнями в магическое мышление. Архаи-
ческий и средневековый фольклор представляет 
собой персонажи-силы: «богатыри» или «осилки» 
славянского эпоса, средневековые великаны и раб-
лезианские гиганты, мифические герои-силачи, 
демоны мест и стихий («Лешие», «Водяные», «Го-
рыни» и «Дубыни» и т.п., вырастающие до небес, 
обладающие способностью к оборотничеству, 
внушающие страх и ужас) [Криничная Н.А., 1988, 
2014]. Почтение человека к этой силе обусловлено 
и почтением к персонажам-силам, обладающим 
способностью ее безудержной траты. Всякая ре-
флексия и контроль за ее расходованием, а также 
любая попытка ее дозирования рассматриваются 
как ее ограничение в себе и лишение себя впослед-
ствии доступа к ее мощи и энергии.  

Обладание же силой трактуется как следствие 
пребывания в благодетельном поле ее спонтанной 
активности, как способ ее трансляции и следова-
ние доступной логике ее развертывания. Дей-
ствующее тело рассматривается как тело, расхо-
дующее свою силу. В рамках феноменологиче-
ской проблематики телесности речь идет о дея-
тельно-практическом способе представления те-
ла, в котором действенное и чувственное, созна-
тельное и рефлекторное обнаруживают взаимное 
переплетение в опыте живого и чувствующего, 
т.е. одушевленного тела. Одушевленность пони-
малась в первую очередь как физическая подвиж-
ность, вовлеченность в комплекс действия/пре- 
терпевания, т.е. силовые отношения. Рефлексив-
ное мышление на ранних этапах своей истории 
(включая мифопоэтическое) и есть ретроспектив-
ный анализ разных «форм» этой силы, проявле-
ния которой отслеживаются в обратной перспек-
тиве — постигая себя самое как движение «от 
слабости к силе», от фрагментированности к 
цельности, через смешение перспектив (проявле-
ний отдельных сил) к общему горизонту (облада-
ния полнотой нерасчлененной силы) и т.п.  

Состояния мира: умиление и ужас 

В манипуляциях собственным сознанием прота-
гонист добивается трансформации «состояния 
мира», приведения его в соответствие с собствен-
ными целями, желаниями или намерениями. В 
возбужденном пространстве медитативного экс-
таза «воспламененное» страстью собственное те-
ло как «свое-другое» — социальное тело, погло-
щаемое собственной самостью, — представляется 
зримым воплощением космического тела. В экс-
татическом порыве человек утрачивает сознание 
границ между внутренним и внешним, принимая 
собственное состояние за состояние мира.  

«Заговор на любовь и почет»: «Во имя отца и 
сына и Святаго Духа. Ныне и присно и вовеки ве-
ков. Амин(ь). Стану благословяс(ь), пойду пере-
крестяс(ь) в чистое поле и подпояшус(ь) красною 
зорею, взойду на небо светлым м(е)с(я)цом и об-
тычус(ь) частыми звездамы. И как частые звезды 
возрадуются светлому м(е)с(я)цу, а светлой 
м(е)с(я)ц возрадуется красной зори, красная зоря 
возрадуется све(т)лому дни, а белой день возраду-
ется красному солнцу, так бы возрадовалися мне, 
рабу Божию имярек, князи и бояре и княгини, и бо-
ярыни, и гости, и гостиныи жены, християне и 
християнскии жены, отроки и отроковицы, иноки 
и инокини, и как жыти и бытии не могут без хлеба 
и без соли, и без воды и без вина, и без пива, и без 
меду, и безо всякого овоща, також бы и без меня 



С.Д. Домников 

 211 

не могли бытии без раба Б(о)жия имярек, по всяк 
день и час; и как князи <*далее те же формулы, 
выделенные курсивом. — С.Д.> не могут противи-
тися противо Господа Бога и Спаса и Иисуса Хри-
ста, Отца и Сына и Святаго Духа, и противо Мате-
ри Господни Пречистой Богородицы Приснодевы 
Марии…» [Топорков А.Л., 2010, c. 126]. 
Заговор относится к так называемым магиче-

ским «перформативным» и императивным тек-
стам, задача которых таким образом магически 
воздействовать и преобразовать мир, чтобы от-
крыть прямой и непосредственный доступ чело-
века к возможности подчинения власти собствен-
ной воле, манипуляции властью вплоть до полно-
го овладения ею. Но когда не действует умиле-
ние, заговорщик гневается и угрожает, запугивает 
и внушает ужас. Разъяренность заговорного слова 
«распахивает» экзистенцию. Сам человек сознает 
чрезмерность собственных ожиданий в своем 
стремлении «одолеть» власть и определяет соб-
ственную установку как прямое насилие, которое 
он понимает буквально как «змеиную лихость» 
[Виноградова Л.Н., 2005, c. 425–426]. В заговоре 
«На судей» на место Богородицы и ее святых по-
мощников заступает «Мать Одолень трава» со 
всеми «лихостями», которые она воплощает: 
«Знаю и ведаю, чтоб быть мне, рабу Божию им-
рак, на суде. У меня есть список, медвежья голо-
ва, волчей рот, змеиная лихость. Тою лихостию 
запру гнев господ, а ключи брошу в окиян море; 
когда ключи найдутся, тогда и суд осудит. Мать 
одолень трава, защити меня ризами и пеленами от 
земли до неба» [Топорков А.Л., 2010, c. 203].  
Целью заговорщиков является околдование 

власти, наслание на нее «тьмы», т.е., наведение 
порчи. Заговорщик, подчиняющий себе мир, не 
жалеет угроз на расправу: «Как же у етава у мерт-
ва у мертвеца уста и рот и зубы не растворялись, 
язык в голове не воротится, и сердце не возъярит-
ца, руки не подымутца, и жили одрябнули до вто-
раго суда, тако же бы у всех людей, у попов, у 
дьяков, у священников уста, рот и зубы не рас-
творялись, язык в голове не воротился на меня 
раба Божия, имярек, худыми делами, небылными 
словесами» [Отреченное чтение…, 2002, c. 118; 
Топорков А.Л., 2010, с. 200].  
Отношения человек–власть переживаются как 

предельные в своем эмоциональном выражении. 
Модель Я–Власть / Я–Мир, таким образом, исчер-
пывает собой весь опыт социальности и в этом ис-
черпании достигает границ миропорядка. Модель 
гротескного тела, тела-силы в этой картине мира 
выражает собой мою способность достигать по-
ставленных целей, превосходя собственную соци-

альную ограниченность и «замкнутость» в себе. В 
заговоре представляется вся феноменология тела, 
движимого физическими и психическими порога-
ми, но также собираемого в точке желания, в мо-
дусе пылающей страсти и разъяренной воли. 

* * * 
В заговорах исследователи находят свидетель-

ство определенной социальной компетентности, 
свидетельство владения знаниями и текстами тра-
диции, а также демонстрацию убеждения в право-
способности выступать с социальными требовани-
ями. Помимо того, здесь обнаруживается и оче-
видная «параллель к самозванничеству», псевдо-
пророчеству и кощунственным с нравственно-
этических позиций магическим процедурам [То-
порков А.Л., 2010, c. 209]. Здесь обнаруживается 
также параллель к амбивалентной психотической 
реакции «на власть»: т.е. одновременно отстране-
ние от нее и желание присвоить ее, овладеть ей. 
Для исследователей, не знакомых с феномено-

логической проблематикой, «заговорщик» пред-
ставляет определенный антисоциальный психо-
тип, авантюрный, агрессивный, не чуждающийся 
крайних средств. Но рядом с этой характеристи-
кой исследователи фиксируют в заговорной тра-
диции парадоксальное «стремление к высшей 
справедливости, обесценивающее судебную про-
цедуру» [Топорков А.Л., 2010, c. 209]. Апокрифи-
ческие (т.е. не соответствующие каноническим 
требованиям церкви) мотивы, использующие 
энергетику христианской образности, как будто 
намеренно подчеркивают очевидное сознание че-
ловеком стремления использовать неправовые 
способы достижения поставленной цели.  
Это обстоятельство подтверждает феномено-

логический тезис об интенциональном статусе 
желания, который относится не к ноэматической, 
а к ноэтической сфере. «…Можно задаться во-
просом о том, не обозначает ли желание, вовсе не 
являющееся видом деятельности или способом 
действия, само существо интенциональности, 
особенно в том смысле, что она направлена к реа-
лизации, к “самоудовлетворению”, обнаруживает 
расхождение со своим коррелятом, недостаточ-
ность согласия с миром и, значит, отношение 
напряжения. Вовсе не являясь “областью” созна-
ния, желание скорее означает бытие субъекта в 
его изначальной открытости миру — открытости, 
которая является производным некой нехватки, 
более основательной, чем каждая отдельная или 
ограниченная недостача» [Бестеги М., 2013, 
с. 52]. Попытка избавиться от понимания «амби-
валентности» (феноменологии предпочитают 
термин «двусторонность») желания и принять тот 



ФИЛОСОФИЯ 

 212 

или иной его «тип» является идеологическим же-
стом, т.е. выбором идеологии за счет философии. 
А между тем весь набор инструментов, кото-

рыми пользуется протагонист заговоров, имеет 
своим основанием архетипические пласты психи-
ки человека. Они присущи любому сознанию в 
его естественной установке. Они укоренены не в 
общественную идеологию, а в феноменологию 
индивидуального и группового сознания. Идеоло-
гия много позже научится использовать эти со-
цио- и идиопатические комплексы в своих целях. 

Список литературы 

Бабушкин В.У. Феноменологическая философия 
науки: критический анализ. М.: Наука, 1985. 192 с.  

Бестеги М. Проблема желания во французской 
феноменологии // Философский журнал. 2013. 
№ 1(10). С. 49–63. 

Виноградова Л.Н. Формулы угроз и проклятий в 
славянских заговорах // Заговорный текст. Генезис и 
структура. М.: Индрик, 2005. С. 425–440. 

Гуссерль Э. Избранные работы. М.: Территория 
будущего, 2005. 464 с. 

Гуссерль Э. Логические исследования. Картезиан-
ские размышления. Кризис европейских наук и 
трансцендентальная феноменология. Кризис евро-
пейского человечества и философии. Философия как 
строгая наука. Минск: Харвест; М.: ACT, 2000. 752 с. 

Ефименко П.С. Сборник малороссийских закли-
наний. (Чтения в имп. О-ве истории и древностей 
российских при Москов. ун-те.1874. Кн. 1). М.: [Б.и.], 
1874. 70 с. 

Журавлев А.Ф. Язык и миф. Лингвистический 
комментарий к труду А.Н. Афанасьева «Поэтиче-
ские воззрения славян на природу». М.: Индрик, 
2005. 1003 с. 

Завьялова М.В. Балто-славянский заговорный 
текст: Лингвистический анализ и модель мира. М.: 
Индрик, 2006. 562 с. 

Криничная Н.А. Персонажи преданий: становле-
ние и эволюция образов. Л.: Наука, 1988. 127 с. 

Криничная Н.А. Русская мифология: мир образов 
фольклора. М.: Академ. проект: Гаудеамус, 2014. 
1015 c. 

Кулэ М.Х. Феноменология и герменевтика: сход-
ство и различие методов // Критика феноменологиче-
ского направления современной буржуазной фило-
софии. М.: Наука, 1989. С. 74–98. 

Леви-Брюль Л. Первобытное мышление. Пред-
ставления в сознании первобытных людей и их ми-
стический характер. М.: КРАСАНД, 2012. 337 с. 

Михайлов И.А. Идея герменевтической феномено-
логии // Философская мысль. 2016. № 5. С. 1–15. 
URL: http://e-notabene.ru/fr/article_18562.html (дата 
обращения: 20.02.2018). DOI: 10.7256/2409-
8728.2016.5.18562.  

Мосс М. Набросок общей теории магии // Соци-
альные функции священного. СПб.: Евразия, 2000. 
С. 105–232. 

Остин Дж. Перформативные высказывания // 
Остин Дж. Три способа пролить чернила: Философ-
ские работы / пер. с англ В. Кирющенко. СПб.: Але-
тейя: Изд-во СПбГУ, 2006. С. 262–281.  

Отреченное чтение в России XVII–XVIII вв. / 
отв. ред. А.Л. Топорков, А.А. Турилов. М.: Индрик, 
2002. 584 с. 

Отто Р. Священное. Об иррациональном в идее 
божественного и его соотношении с рациональным. 
СПб.: Изд-во СПбГУ, 2008. 274 с. 

Рикёр П. Герменевтика. Этика. Политика. М.: Ac-
ademia, 1995. 160 с. 

Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменоло-
гической онтологии / пер. с фр., предисл., примеч. 
В.И. Колядко. М.: Республика, 2000. 639 с. 

Топорков А.Л. Русские заговоры из рукописных 
источников XVII – первой половины XIX в. М.: Ин-
дрик, 2010. 832 с. 
 
Получено 21.02.2018 
 

References 

Austen, J.L. (2006). Performativnye vyskazyvaniya 
[Performative utterance]. Tri sposoba prolit’ chernila: 
Filosofskie raboty [Three Ways of Spilling Ink: philo-
sophical works]. Saint Petersburg, Aleteya Publ., 
SPbSU Publ., pp. 262–281.  

Babushkin, V.U. (1985). Fenomenologicheskaya 
filosofiya nauki: kriticheskiy analiz [Phenomenological 
philosophy of science: critical analysis]. Moscow, Nau-
ka Publ., 192 p.  

Beistegui, M. (2013). Problema zhelaniya vo 
frantsuzskoy fenomenologii [The question of desire in 
French phenomenology]. Filosofskiy zhurnal [Philoso-
phy Journal]. No. 1(10), pp. 49–63. 

Coulais, M.H. (1989). Fenomenologiya i germenev-
tika: skhodstvo i razlichie metodov [Phenomenology 
and hermeneutics: similarity and distinction of meth-
ods]. Kritika fenomenologicheskogo napravleniya sov-
remennoy burzhuaznoy filosofii [Criticism of the phe-
nomenological direction of modern bourgeois philoso-
phy]. Moscow, Nauka Publ., pp. 74–98. 

Efimenko, P.S. (1874).Sbornik malorossiyskikh 
zaklinaniy [Collection of Little Russian spells]. Mos-
cow, 70 p. 

Husserl, E. (2005). Izbrannye raboty [Chosen 
works]. Moscow, Territoriya budushhego Publ., 464 p.  

Husserl, E. (2000). Logicheskie issledovaniya. Kar-
tezianskie razmyshleniya. Krizis evropeyskikh nauk i 
transtsendentalnaya fenomenologiya. Krizis evrop-
eyskogo chelovechestva i filosofii. Filosofiya kak 
strogaya nauka [Logical Investigations. Cartesian Medi-



С.Д. Домников 

 213 

tations. The Crisis of European Sciences and Transcen-
dental Philosophy. Philosophy and the Crisis of Europe-
an Man. Philosophy as Rigorous Science]. Minsk, Har-
vest Publ., 752 p. 

Krinichnaya, N.A. (1988). Personazhi predaniy: 
stanovlenie i evolyutsiya obrazov [Characters of leg-
ends. Formation and evolution of images]. Leningrad, 
Nauka Publ., 127 p.  

Krinichnaya, N.A. (2014). Russkaya mifologiya: mir 
obrazov fol’klora [Russian mythology: world of folklore 
images]. Moscow, Gaudeamus Publ., 1015 p. 

Lévy-Bruhl, L. (2012). Pervobytnoe myshlenie. 
Predstavleniya v soznanii pervobytnykh lyudey i ikh 
misticheskiy kharakter [Primitive Mentality]. Moscow, 
KRASAND Publ., 337 p.  

Mauss, M. (2000). Nabrosok obschey teorii magii 
[Outline of a General Theory of Magic]. Sotsial’nye 
funktsii svyashchennogo [Social functions of sacred]. 
Saint Petersburg, Evraziya Publ., pp. 105–232. 

Mikhaylov, I.A. (2016). Ideya germenevticheskoy 
fenomenologii [The idea of hermeneutic phenomenolo-
gy]. Filisofskaya mysl’ [Philosophical Thought]. No. 5, 
pp. 1–15. Available at: http://e-notabene.ru/fr/ 
article_18562.html (accessed: 20.02.2018). DOI: 
10.7256/2409-8728.2016.5.18562. 

Otto, R. (2008). Svyashchennoe. Ob irratsional’nom 
v idee bozhestvennogo i ego sootnoshenii s ratsion-
al’nym [The Idea of the Holy]. Saint Petersburg, SPbSU 
Publ., 274 p. 

Ricœur, P. (1995). Germenevtika. Etika. Politika 
[Hermeneutics. Ethics. Policy]. Moscow, Academia 
Publ., 160 p.  

Sartre, J.-P. (2000). Bytie i nichto: Opyt fenomeno-
logicheskoy ontologii [Being and Nothingness: An Es-
say on Phenomenological Ontology]. Moscow, Respu-
blika Publ., 639 p.  

Toporkov, A.L. (2010). Russkie zagovory iz 
rukopisnykh istochnikov XVII – pervoy poloviny XIX v. 
[Russian spells from the written sources of XVII and the 
first half of XIX cent.]. Moscow, Indrik Publ., 832 p. 

Toporkov, A.L., Turilov, A.A. (ed.) (2002). Otre-
chennoe chtenie v Rossii XVII–XVIII vv. [The renounced 
reading in Russia in XVII–XVIII centuries]. Moscow, 
Indrik Publ., 584 p. 

Vinogradova, L.N. (2005). Formuly ugroz i proklya-
tiy v slavyanskikh zagovorakh [Threat and damnation 
formulas in slavic spells]. Zagovornyy tekst. Genezis i 
struktura [Spell text. Genesis and structure]. Moscow, 
Indrik Publ., pp. 425–440. 

Zavyalova, M.V. (2006). Balto-slavyanskiy zago-
vornyy tekst: Lingvisticheskiy analiz i model’ mira [Bal-
to-Slavic spell text: linguistic analysis and the model of 
the world]. Moscow, Indrik Publ., 562 p. 

Zhuravlev, A.F. (2005). Yazyk i mif. Lingvisticheskiy 
kommentariy k trudu A.N. Afanas’eva «Poeticheskie 
vozzreniya slavyan na prirodu» [The Language and the 
myth. Linguistic comment to the Alexander 
Afanasyev’s work «Poetic Views of the Slavs on Na-
ture»]. Moscow, Indrik Publ., 1003 p. 
 
Received 21.02.2018 

 

Об авторе About the author 

Домников Сергей Дмитриевич 
кандидат исторических наук,  
старший научный сотрудник 

Институт философии Российской академии наук, 
109240, Москва, ул. Гончарная, 12/1; 
e-mail: sergey-domnikov@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-5842-2041 

Sergey D. Domnikov 
Ph.D. in History, Senior Researcher 

Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, 
12/1, Goncharnaya str., Moscow, 109240, Russia; 
e-mail: sergey-domnikov@mail.ru 
ORCID: 0000-0002-5842-2041 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Домников С.Д. К феноменологии традиционного текста: заговоры социальной направленности как «машины 
желания» // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2018. Вып. 2. С. 203–213. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-203-213 

For citation:  
Domnikov S.D. To phenomenology of traditional text: charms of social orientation as «desire machines» // Perm Uni-
versity Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2018. Iss. 2. P. 203–213. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2018-2-203-213 
 


