
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

© Могильчак Е.Л., 2019 

УДК 314.7:316:444 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-620-631 

РЕЛИГИОЗНОСТЬ МИГРАНТОВ ИЗ ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 

В УСЛОВИЯХ КРУПНОГО ГОРОДА* 

Могильчак Елена Львовна*  
Уральский федеральный университет им. первого Президента России Б.Н. Ельцина 

 
Целью исследования являлось определение степени распространенности религиозных практик 
среди разных категорий мигрантов, выявление религиозных групп, имеющих разные аккультура-
ционные стратегии. В 2017 г. нами был опрошен методом стандартизированного интервью 231 
иноэтничный мигрант из стран Центральной Азии, проживающий в Екатеринбурге. С 
увеличением времени пребывания в Екатеринбурге как у мусульман, так и у христиан 
увеличивается число используемых религиозных практик. Таким образом, с увеличением 
продолжительности пребывания в городе у мусульман усиливается ориентация на сохранение 
национально-культурной идентичности, у определивших свою конфессиональную 
принадлежность как христианство — на включение в новую, немусульманскую культуру. На 
религиозную активность мигрантов влияют социально-демографические факторы. С повышением 
уровня образования религиозность ослабевает, а при переходе от женской к мужской гендерной 
группе она усиливается. На основе показателей степени идентификации с родной и русской 
культурой при помощи метода факторного анализа было проведено сравнение трех религиозных 
групп мигрантов. Среди них были выделены: 1) определившие в качестве своей 
конфессиональной принадлежности ислам и реализующие максимальное число религиозных 
практик; 2) определившие в качестве своей конфессиональной принадлежности ислам, но не 
вовлеченные ни в одну религиозную практику; 3) определившие в качестве своей 
конфессиональной принадлежности христианство. В первой группе сильно развита установка как 
на включение в русскую культуру, так и на сохранение собственной национально-культурной 
идентичности. Во второй группе слабо развиты обе установки. В третьей группе установка на 
сохранение национально-культурной идентичности не развита, а установка на включение в 
русскую культуру развита лишь частично. Опираясь на теорию аккультурации Дж. Берри, можно 
говорить о предрасположенности первой группы мигрантов к интеграционной стратегии 
аккультурации, второй группы — к маргинальной стратегии. Стратегия третьей группы 
определена нами как неполная ассимиляция. Наиболее оптимальной и бесконфликтной мы 
считаем стратегию интеграции, которая свойственна первой группе — активно практикующим 
мусульманам. 
Ключевые слова: мигранты, религиозные практики, аккультурация, ассимиляция, интеграция, мар-
гинализация, культурная самоидентификация, факторный анализ. 

RELIGIOUSNESS OF MIGRANTS FROM CENTRAL ASIA IN A LARGE CITY 

Elena L. Mogilchak 

Ural Federal University named after the first President of Russia B.N. Yeltsin 

The aim of the study was to determine the occurrence of different religious practices in different catego-
ries of migrants and to identify religious groups with different acculturation strategies. In 2017, we inter-
viewed 231 nonethnic migrants from Central Asian countries living in Ekaterinburg with the help of the 

________________________________________ 
* Работа выполнена в рамках проекта Российского фонда фундаментальных исследований и поддержана грантом 
№ 19-011-00467. 



Е.Л. Могильчак 

 621 

standardized interview method. With an increase in the time spent in Ekaterinburg, both Muslims and 
Christians show increased number of religious practices used. Thus, with an increase in the duration of 
stay in the city, Muslims become more oriented toward the preservation of national and cultural identities, 
while those who have specified their religious affiliation as Christianity show orientation toward inclu-
sion in the new non-Muslim culture. The religious activity of migrants is influenced by socio-
demographic factors. With an increase in the level of education, religiosity weakens; with the transition 
from the female to the male gender group, it intensifies. Based on the indicators showing the degree of 
identification with the native and Russian culture and using the factor analysis, there was performed a 
comparative analysis of three religious groups of migrants: 1) those who have identified Islam as their re-
ligious affiliation and do the maximum number of religious practices; 2) those who have identified Islam 
as their religious affiliation but are not involved in any religious practice; 3) those who have specified 
Christianity as their religious affiliation. In the first group, both the orientation toward inclusion in Rus-
sian culture and the preservation of national-cultural identity are highly developed. In the second group, 
both tendencies are poorly manifested. In the third group, the tendency toward the preservation of nation-
al-cultural identity is undeveloped, while the tendency toward inclusion in Russian culture is developed 
only in some indicators. Relying on the theory of acculturation by J. Berry, we can talk about the predis-
position of the first group of migrants to the integration strategy of acculturation, while the second group 
is predisposed to the marginal strategy. We defined the strategy of the third group as incomplete assimila-
tion. We consider the integration strategy which is peculiar to group 1 (actively practicing Muslims) to be 
the most optimal and conflict-free strategy. 
Keywords: migrants, religious practices, acculturation, assimilation, integration, marginalization, cultural 
self-identification, factor analysis. 
 

Введение 

Ежегодно в Свердловскую область прибывает 
около двух тысяч мигрантов из Центральной 
Азии: Таджикистана, Казахстана, Узбекистана, 
Киргизии и Туркмении. Проблема адаптации 
приезжих к новым условиям жизни имеет не 
только социально-экономический, но и социо-
культурный аспект: выходцы из Центральной 
Азии представляют собой одновременно этни-
ческое и религиозное меньшинство. По данным 
репрезентативного исследования жителей Ека-
теринбурга, проведенного нами в 2017 г., доля 
определивших свою конфессиональную при-
надлежность как ислам составила всего 3 %. 
При этом основную часть мусульман состав-
ляют коренные жители Урала — татары и баш-
киры, что указывает на возможность появления 
проблем взаимодействия с мигрантами в одно-
родной конфессиональной, но «чуждой» этни-
ческой среде. 
Религиозность измерялась нами через пока-

затели конфессиональной принадлежности и 
религиозных практик. В задачи исследования 
входило определение степени распространен-
ности религиозных практик среди разных кате-
горий мигрантов, выявление религиозных 
групп, имеющих разные аккультурационные 
стратегии.  

Результаты эмпирических исследований 
религиозного поведения мигрантов в России 

В исследованиях ряда авторов изучаются усло-
вия, способствующие воспроизводству и разви-
тию религиозности после переезда мигрантов, 
влияние религии на их адаптацию к новым 
условиям жизни, степень распространенности 
религиозных практик [Massey D.S., Higgins M.E., 
2011]. Исследование этой проблематики акту-
ально и для России. В некоторых литературных 
источниках на основе эмпирических исследо-
ваний показывается, что обращение к религи-
озным практикам является реакцией на небла-
гоприятные условия, сложившиеся для мигран-
тов в России. Так, указывается на наличие двух 
противоположных тенденций: роста числа 
агностиков, атеистов и новообращенных в дру-
гие религии, с одной стороны, и увеличение 
доли мусульман и религиозных активистов, 
строго практикующих ислам, — с другой 
[Olimova S., Olimov M., 2018]. Отчуждение ми-
грантов от окружающего общества и их непри-
ятие местным населением может способство-
вать развитию у них консервативной религиоз-
ности, которая выражается в подчеркнутом 
следовании религиозной ритуальности [Павло-
ва О.С., 2015]. Изоляция мешает мигрантам 
взаимодействовать с теми, кого они считают 



СОЦИОЛОГИЯ 

 622 

отличными от них. Социальные сети, основан-
ные общности религии, этнической принад-
лежности и родства, воспринимаются как без-
опасное пространство для жизни в российском 
обществе [Turaeva R., 2019]. Выраженная му-
сульманская религиозная идентичность не спо-
собствует социокультурной адаптации мигран-
тов из Средней Азии [Галяпина В.Н., Хожи-
ев Ж. Ж., 2017, с. 18]. 
Некоторые авторы останавливаются на об-

щих характеристиках религиозного поведения 
выходцев из Центральной Азии и других стран 
бывшего СССР, которые имеют нейтральный 
характер и касаются описания реальных рели-
гиозных практик. 
Отмечено, что в большинстве стран бывше-

го СССР доля мусульман, которые соблюдают 
основные религиозные предписания (например, 
постятся в течение месяца Рамадан), меньше, 
чем в других странах мира [Куперман А. и др., 
2017]. Пребывание в России также накладывает 
на религиозную культуру мигрантов свои осо-
бенности [Батенева Е.В., 2012]. По данным 
А.Н. Старостина, лишь четверть опрошенных 
мигрантов являлись практикующими мусуль-
манами у себя на родине, еженедельно посеща-
ли религиозные службы. Еще четверть посеща-
ла мечети только во время крупных праздни-
ков, а 20 % делали это еще реже. Доля тех, кто 
посещает мечеть, становится заметно меньше 
по сравнению со страной выбытия: лишь 9 % 
продолжают посещать мечеть каждую неделю, 
21 % посещает мечеть только во время крупных 
праздников [Старостин А.Н., 2016, с. 53]. Но в 
то же время интервью с мигрантами, особенно 
из Таджикистана и Узбекистана, подтвержда-
ют, что многие молодые люди стали практику-
ющими мусульманами именно во время пребы-
вания в России [Рош С., 2014].  
Таким образом, мы видим некоторую проти-

воречивость данных у разных авторов. Это мо-
жет быть связано не только с особенностями 
изучаемых совокупностей в разных исследова-
ниях, но и с неоднородностью самого сообще-
ства мигрантов. Оно неоднородно как по соци-
ально-демографическим и культурным пара-
метрам, так и цели приезда, желанию остаться 
навсегда в России, а также конфессиональной 
принадлежности и религиозной активности. 
Нашей задачей является изучение не только 
распространенности религиозных практик сре-

ди мигрантов, но и их зависимости от социаль-
но-демографических и конфессиональных фак-
торов, а также влияния религиозности на пара-
метры аккультурации мигрантов в России. 

Теоретические предпосылки исследования 

Религия и в доисторическом, и в цивилизован-
ном обществе рассматривается как организо-
ванное коллективное усилие для поддержания 
контакта людей со сверхъестественными сила-
ми, для влияния на них и для ответа им [Мали-
новский Б., 2005, с. 33]. 
Обобщив существующие в литературе пред-

ставления и теории, объясняющие воспроиз-
водство религиозности у мигрантов, можно 
объединить их в следующие группы: 

– «теория мировоззрения». Главным факто-
ром является уровень образования: чем более 
образованны люди, тем менее религиозными 
они становятся; 

– теория социального капитала. Религия 
предоставляет мигрантам ресурсы, уважение и 
убежище (психологическую помощь) для плав-
ной адаптации в новом обществе; 

– теория дискриминации. Осознание дис-
криминации может побудить мусульман ис-
пользовать свою веру в преодолении стресса, 
вызванного дискриминационным опытом; 

– теория ненадежности основана на гипо-
тезе о том, что чем неувереннее чувствуют себя 
люди, тем более религиозными они будут. По-
требность в религиозных убеждениях возраста-
ет, когда человек не может предвидеть свое бу-
дущее, что вызывает у него чувство тревоги. 
Религиозные верования предоставляют лю-

дям предсказуемые правила, чтобы помочь им 
справиться с опасностями [Eraliev S., 2018, 
p. 139]. 
К теориям вхождения в новую культуру от-

носится теория аккультурации Дж. Берри. Со-
гласно данной теории процесс вхождения в но-
вую культуру связан с двумя основными во-
просами, на которые отвечает мигрант: под-
держивать ли собственную культуру в новой 
среде (насколько сохранять культурную иден-
тичность) и участвовать ли в межкультурных 
контактах (насколько включаться в новую 
культуру)? [Ефремова М.В., Лепшокова З.Х., 
2014, с. 36]. 
В зависимости от комбинации ответов на 

эти два важнейших вопроса выделяют четыре 



Е.Л. Могильчак 

 623 

основных стратегии аккультурации мигрантов: 
ассимиляция, сепарация, маргинализация и ин-
теграция. 
Ассимиляция — вариант аккультурации, 

при котором мигрант полностью идентифици-
руется с новой культурой и отрицает культуру 
этнического меньшинства, к которому принад-
лежит. При сепарации представители этниче-
ского меньшинства отрицают культуру боль-
шинства и сохраняют свои этнические особен-
ности. Интеграция характеризуется идентифи-
кацией как с родной, так и с чужой культурой. 
Если мигрант не идентифицирует себя ни с 
культурой этнического большинства, ни с 
культурой этнического меньшинства, результа-
том аккультурации становится этнокультурная 
маргинализация. 
Мы использовали теорию Дж. Берри для вы-

явления предрасположенности к использова-
нию определенных стратегий аккультурации 
мигрантов, различающихся по конфессиональ-
ной принадлежности и религиозной активно-
сти. Таким образом, стратегии аккультурации 
рассматривались как характеристики статисти-
ческих совокупностей, а не личностей. Поэтому 
для анализа привлекались интегральные об-
щегрупповые показатели (например, проценты 
и средние), характер сочетания которых в 
группе рассматривался как критерий определе-
ния преобладающей стратегии аккультурации. 

Методы исследования 

В 2017 г. в ходе исследования под руковод-
ством И.Б. Бритвиной методом стандартизиро-
ванного интервью были опрошены иноэтнич-
ные мигранты из стран Центральной Азии (Ка-
захстан, Киргизия, Таджикистан, Туркмения, 
Узбекистан), не имеющие российского граж-
данства и проживающие в Екатеринбурге 
(N = 231). 
Тип выборки: целевая. В выборочную сово-

купность были отобраны выходцы из пяти ука-
занных выше стран в равных пропорциях. Нами 
исследовались три основные религиозные 
практики: посещение мечети, молитвы, участие 
в религиозных праздниках. Мы согласны с ав-
торами, которые считают, что участие в раз-
личных религиозных практиках с разной долей 
вероятности свидетельствует о религиозной ве-
ре. Исполнение обрядов, имеющих религиозное 
происхождение, может быть следствием не ре-

лигиозной веры, а закрепленной в обществе 
культурной традиции [Перепелкин Л.С., 
Стэльмах В.Г., 2010, с. 379]. 
Для сравнения групп с разным числом рели-

гиозных практик и разной конфессиональной 
принадлежностью были применены индикато-
ры аккультурационных установок. Среди них 
выделяется готовность кардинально изменить 
свою культуру, согласие выполнять требования 
к поведению мигрантов, оценка личностных 
качеств жителей Екатеринбурга, оценка значи-
мости русской культуры в жизни общества, по-
лучение информации о жизни в России у мест-
ных жителей и представителей собственной 
нации, наличие друзей и коллег среди русских. 
На основе перечисленных параметров был 
осуществлен факторный анализ. Выделение 
факторов производилось методом главных 
компонент, ротация — методом Varimax; про-
цент объясненной дисперсии составил 52 %. 
При помощи факторного анализа были выделе-
ны три латентные переменные, значения кото-
рых использовались для межгруппового срав-
нения и определения аккультурационных стра-
тегий религиозных групп.  

Результаты исследования 

Религиозные практики мы рассматриваем в ка-
честве поведенческого проявления религиозно-
сти. Религиозность является компонентом 
культуры личности, культурным капиталом, 
который может выступать в инкорпорирован-
ном состоянии, т.е. «в форме длительных дис-
позиций ума и тела» [Бурдье П., 2002, с. 60]. 
Результаты исследования показали, что регу-
лярно молятся всего около 39 % мигрантов-
мусульман, 30,3% регулярно бывают в мечети, 
60 % отмечают главные религиозные праздни-
ки. Нужно особо отметить, что около 30 % ре-
спондентов вообще не участвуют в религиоз-
ных практиках. Распространенность религиоз-
ных среди практик мусульман-мигрантов не-
существенно отличается от значений данных 
показателей среди местных жителей-правосла- 
вных. Эти факты объясняются низким уровнем 
религиозности населения Советского Союза, 
выходцами из которого являются жители Рос-
сии и государств Центральной Азии. 
С увеличением продолжительности пребы-

вания в Екатеринбурге растет число использу-
емых мигрантами религиозных практик. Это 



СОЦИОЛОГИЯ 

 624 

касается не только тех, кто указал в качестве 
конфессиональной принадлежности ислам, но и 
тех, кто отнес себя к христианам. Прежде всего, 
нужно отметить возрастание институциональ-
ной религиозности у мигрантов, проживших в 
городе более трех лет. В этой категории опро-
шенных, помимо самой высокой религиозной 
активности, значительно выше доля привык-
ших к жизни в городе и желающих навсегда 
переехать в Екатеринбург. Полученные данные 
свидетельствуют о том, что процесс адаптации 
к условиям жизни в городе связан с религиоз-
ными практиками. С увеличением времени 
пребывания в Екатеринбурге у мусульман про-
исходит усиление ориентации на сохранение 
национально-культурной идентичности с по-
мощью участия в религиозных исламских прак-
тиках. У указавших свою конфессиональную 
принадлежность как христианство усиливается 
ориентация на включение в новую, немусуль-
манскую культуру. 

Социально-демографические факторы 
религиозности мигрантов 

Активно практикующие верующие-мусульмане 
отличаются от не включенных в религиозные 

практики по социально-демографическому со-
ставу. Среди первых ниже уровень образова-
ния, меньше молодежи. Наиболее часто встре-
чающаяся демографическая группа — мужчи-
ны со средним общим образованием. В исламе 
дается предписание не запрещать женщинам 
посещать мечети, но учитывать, что молиться 
лучше дома [Мирзамагомедова И., 2013]. Дан-
ные нашего исследования показывают, что сре-
ди женщин реже, чем среди мужчин, встреча-
ются регулярно молящиеся, участвующие в ре-
лигиозных праздниках, регулярно посещающие 
мечеть. Здесь почти в два раза выше доля тех, 
кто не использует ни одной из перечисленных 
форм религиозной активности (см. табл. 1).  
Имеющие высшее и неоконченное высшее 

образование мусульмане реже молятся и отме-
чают религиозные праздники, в данной группе 
выше процент вообще не участвующих в рели-
гиозных практиках. Это подтверждает теорию 
мировоззрения, объясняющую воспроизводство 
религиозности у мигрантов: чем более образо-
ванны люди, тем менее религиозными они ста-
новятся. 

 

Таблица 1. Распределение мужчин и женщин-мусульман по характеру религиозных практик 
(% от числа опрошенных) 

 В целом по выборочной  
совокупности 

Мужчины Женщины 

Регулярно молится 38,8 43,9 26,0 
Регулярно бывает в мечети  30,3 35,1 18,0 
Отмечает главные религиозные праздники 60,0 63,2 52,0 
Не вовлечен в религиозные практики 29,7 24, 6 42,0 

 
На основе конфессиональной принадлежно-

сти и включенности в религиозные практики 
нами были проанализированы три группы ми-
грантов из Центральной Азии: 

– определившие в качестве своей конфесси-
ональной принадлежности ислам и участвую-
щие в максимальном числе религиозных прак-
тик: регулярно молятся, регулярно бывают в 
мечети, отмечают главные религиозные празд-
ники (активно практикующие мусульмане); 

– определившие свою конфессиональную 
принадлежность как ислам, но не вовлеченные 
ни в одну религиозную практику; 

– определившие в качестве своей конфесси-
ональной принадлежности христианство. 
Средствами межгруппового сравнительного 

анализа выступали показатели идентификации 
мигрантов с русской культурой и культурой 
своего народа.  
Принятие христианства рассматривалось 

нами как показатель отрицания национальной 
культуры, а активно практикующие мусуль-
мане выступали как носители высокой степени 
идентификации с родной культурой. 
Охарактеризуем каждую из трех указанных 

выше групп по параметрам идентификации с 
родной и с русской культурой. 



Е.Л. Могильчак 

 625 

1. Активно практикующие мусульмане 

Идентификация практикующих мусульман с 
родной культурой проявляется в том, что веру-
ющие с максимальным числом религиозных 
практик не только проявляют высокую религи-
озную активность, но и чаще интересуются ли-
тературой на национальном языке и историей 
собственного народа, а также рецептами наци-
ональных блюд. Это свидетельствует об их 
идентификации с родной культурой. Однако 
данный факт не говорит о большем проявлении 
национализма среди данной группы мигрантов. 
Так, верующие с максимальным числом рели-
гиозных практик менее склонны к националь-
ным предубеждениям: среди них выше число 
указывающих, что нет таких национальностей, 
которые вызывали бы у них неприязнь.  
Прибегающие к религиозным практикам 

чаще, чем исключенные из них, имеют род-
ственников, соседей, а также коллег среди 
местного населения (см. табл. 2). Это говорит 
об идентификации с новой, русской культурой. 
Особо нужно отметить, что представители дан-
ной религиозной группы чаще имеют в своем 
сознании положительный образ русского чело-
века, считают, что русская культура должна за-
нимать ведущее место в России. 
Респонденты, входящие в описываемую ка-

тегорию, соглашаются с более высоким числом 
требований к мигрантам. Прежде всего, это 
требование не отличаться от жителей Екате-
ринбурга внешне по стилю одежды, соблюдать 
культурные нормы, принятые в России: нормы 
общения, поведения, отношения к женщинам. 
Представители данной группы также считают, 
что нужно стараться селиться в домах, кварта-
лах, районах вместе с русскими. Они в большей 
степени ориентированы на адаптацию к рос-
сийским условиям, что отчасти подтверждается 
более высоким сроком проживания в Екате-
ринбурге.  
Анализируемая группа получает информа-

цию о России и Екатеринбурге как от предста-
вителей своей национальности, так и от русских. 
Нужно отметить, что в данной группе чаще 
встречаются респонденты, получающих сведе-
ния одновременно от представителей своей 
национальности и от русских (см. табл. 2). Это 
указывает на то, что ресурсы, связанные с отно-
шениями знакомства, и социальный капитал 

формируются на основе религиозной деятельно-
сти при условии одновременного выполнения 
ею двух функций: воспроизводства националь-
ной культуры и формирования лояльного доб-
рожелательного отношения к представителям 
другой культуры. Данный факт свидетельствует 
о том, что в анализируемой группе формируется 
ориентация на идентификацию с обеими куль-
турами одновременно: с собственной нацио-
нальной и русской культурой. 
В целом коммуникация у практикующих ве-

рующих более развита: здесь выше число групп 
общения и используемых источников инфор-
мации о России. Это свидетельствует о пред-
расположенности религиозных людей к нала-
живанию социальных контактов, обладанию 
более развитым социальным капиталом, что 
подтверждается исследованиями европейских 
ученых. Так, в странах Европы принадлежность 
к религиозным группам наиболее тесно корре-
лирует с гражданской активностью. Религиоз-
ные люди стремятся к «просоциальному» пове-
дению и способствуют консолидации группы 
[Перепелкин Л.С., Стэльмах В.Г., 2010, с. 379]. 

2. Мигранты-мусульмане, не включенные 
в религиозные практики 

Нужно обратить внимание на более низкий 
уровень идентификации с родной культурой 
входящих в указанную группу респондентов: 
они проявляют меньший интерес к истории 
своего народа, среди них менее распространено 
посещение уличных праздников и умение гото-
вить национальные блюда. Самый существен-
ный показатель низкого уровня идентифика-
ции — полное отсутствие религиозных му-
сульманских практик. 
В данной группе уровень идентификации с 

русской культурой также является низким. Это 
касается прежде всего неготовности карди-
нально изменить свою культуру для обеспече-
ния комфортного и безопасного сосуществова-
ния с екатеринбуржцами, нежелания селиться в 
домах, кварталах, районах вместе с русскими, 
менее распространенного способа получения 
информации о России — у русских (см. 
табл. 2). Таким образом, данная группа отлича-
ется низким уровнем идентификации как с соб-
ственной, так и с русской культурой. 



СОЦИОЛОГИЯ 

 626 

 

Таблица 2. Влияние включенности в религиозные практики на адаптационные 
и национально-культурные установки мигрантов 

 
Не включенные 
в религиозные 
практики 

Включенные 
в максимальное 

число религиозных 
практик 

Установки на идентификацию с русской культурой 
Готов(а) кардинально изменить свою культуру, чтобы обеспечить 
комфортное и безопасное сосуществование с екатеринбуржцами 

4,1 28,5 

Считает, что русская культура должна занимать ведущее место в обществе 25,6 41,7 
Считает, что нужно соблюдать культурные нормы, принятые в России 
(нормы общения, поведения, отношение к женщинам и т.д.) 

66,7 82,9 

Считает, что нужно стараться селиться в домах, кварталах, районах вместе 
с русскими 

25 40 

Считает, что нужно стараться не отличаться от жителей Екатеринбурга 
внешне по стилю одежды 

31,3 51,4 

Общается с жителями Екатеринбурга как с друзьями 39,6 57,1 
Общается с жителями Екатеринбурга по работе 70,8 85,7 
Общается с жителями Екатеринбурга как с соседями 39,6 74,3 
Узнает новости про русских, про Россию, через русских при встречах 
с ними или в социальных сетях 

36,7 68,6 

Считает, что многие жители Екатеринбурга ведут себя вполне культурно 20,4 42,8 
Установки на идентификацию с родной культурой 
Умеет готовить национальные блюда 55,1 82,9 
Посещает уличные праздники 6,1 28,6 
Интересуется историей своего народа 22,4 60,0 
Узнает новости про русских, про Россию, про Екатеринбург через приезжих 
своей национальности при встречах с ними либо в социальных сетях 

30,6 62,9 

Регулярно бывает в мечети 0 100,0 
Регулярно молится 0 100,0 
Отмечет главные религиозные праздники 0 100,0 
Комплексные установки  
Узнает новости про русских, про Россию и у русских, и у своих 20,4 45,7 
Не узнает новости про русских, про Россию ни у русских, ни у своих 53,1 14,3 

 

3. Мигранты, отметившие свою 
конфессиональную принадлежность 
как христианство (православие, 
протестантизм, католичество) 

Еще раз отметим, что принятие христианства 
иноэтничными мигрантами из Центральной 
Азии рассматривалось нами как показатель от-
рицания их национальной культуры. 
Мигранты, обозначившие свою конфессио-

нальную принадлежность как христианство, 
чаще отмечают, что полностью привыкли к 
жизни в Екатеринбурге, хотят остаться в Рос-
сии навсегда, хорошо знают российское зако-
нодательство и русский язык. Представители 
данной группы в 60 % случаев имеют друзей 
среди русского населения, информация о Рос-
сии чаще поступает к ним только от русских, а 

не от представителей собственной националь-
ности (см. табл. 3) 
Основой указанных особенностей во многом 

является цель приезда в Россию данных людей. 
Среди них реже, чем среди мусульман, встре-
чаются трудовые мигранты и чаще — прие-
хавшие учиться, получать образование (чаще 
всего высшее). Именно поэтому здесь больше 
имеющих высшее и неоконченное высшее об-
разование, хорошо знающих русский язык. 
Нужно особо отметить, что идентификация с 

русской культурой в данной группе проявляет-
ся не в религиозных практиках, относящихся к 
христианству, а в освоении умений, которые 
могут пригодиться в светской жизни. Так, здесь 
реже, чем в группе мусульман, регулярно мо-
лятся и отмечают религиозные праздники. Об-
ращается к христианским молитвам лишь каж-



Е.Л. Могильчак 

 627 

дый шестнадцатый опрошенный (см. табл. 3). 
Говорить об идентификации с русской культу-

рой данной категории опрошенных можно, од-
нако она не является полной. 
 

Таблица 3. Социально-культурные характеристики мигрантов из Центральной Азии, принадлежащих 
к христианским конфессиям, в сравнении с придерживающимися Ислама (% от числа опрошенных) 

 Конфессиональная 
принадлежность — 

ислам 

Конфессиональная 
принадлежность — 

христианство 
Установки на идентификацию с национальной культурой  
Регулярно молится в соответствии с обычаями ислама 38,8 0,0 
Регулярно посещает мечеть 30,3 0,0 
Отмечает главные мусульманские праздники 60,0 0,0 
Установки на идентификацию с русской культурой 
Регулярно молится в соответствии с обычаями христианства 0,0 6,3 
Отмечает главные христианские праздники 0,0 35,9 
Хочет остаться в России навсегда 42,7 59,4 
Полностью привык к жизни в Екатеринбурге 30,0 50,0 
Получает информацию о России только у русских 19,4 39,1 
Хорошо знает и российское законодательство, и русский язык 26,7 46,9 
Может не только общаться, но и читать, писать на русском языке 37,6 67,2 
Есть друзья среди русских 34,1 59,4 
Социально-экономические характеристики 
Цель приезда — учеба 19,8 43,8 
Цель приезда — работа 70,4 45,3 
Есть высшее или неоконченное высшее образование 18,9 51,6 

 

Стратегии аккультурации в религиозных 
группах 

В целях более обоснованного определения акку-
льтурационной специфики выделенных куль-
турно-религиозных категорий с помощью фак-
торного анализа мы выявили три латентные 
многомерные переменные. Их числовые значе-
ния были использованы для сравнения указан-
ных групп. 
Результаты факторного анализа, представ-

ленные в табл. 4, указывают, что фактор № 1 
соответствует латентной установке на включе-
ние в русскую культуру на ценностном уровне, 
фактор № 2 — установке на включение в рус-
скую культуру на уровне знаний и умений, 
№ 3 — установке на сохранение национально-
культурной идентичности. Жирным шрифтом в 
таблице выделены самые высокие факторные 
нагрузки, которые соответствуют параметрам, в 
совокупности представляющим «лицо» фактора 
как латентной многомерной переменной. 
Напомним, что интеграция как стратегия ак-

культурации характеризуется идентификацией 
и с родной, и с чужой культурой. Если большая 
часть мигрантов не идентифицирует себя ни с 

культурой этнического большинства, ни с 
культурой этнического меньшинства, результа-
том аккультурации становится этнокультурная 
маргинализация. 
Как видно из табл. 5, у активно практикую-

щих мусульман (группа 1) сильно развита как 
установка на включение в русскую культуру 
(фактор 1), так и на сохранение национально-
культурной идентичности (фактор 3). У му-
сульман с отсутствием религиозных практик 
(группа 2) слабо развита как первая, так и вто-
рая установка. Можно говорить о предраспо-
ложенности первой группы мигрантов к инте-
грационной стратегии аккультурации, второй 
группы — к маргинальной стратегии.  
Ассимиляция — вариант аккультурации, 

при котором мигрант отрицает культуру этни-
ческого меньшинства, к которому принадле-
жит. Напомним, что отрицание ислама при-
нявшими христианство указывает на отрицание 
национальной культуры и поэтому является 
одним из показателей стратегии ассимиляции. 



СОЦИОЛОГИЯ 

 628 

 

Таблица 4. Матрица факторных нагрузок 

 Фактор 1 
Установка на включение 

в русскую культуру 
на ценностном уровне 

Фактор 2 
Установка на включение 

в русскую культуру 
на уровне знаний и умений 

Фактор 3 
Установка на сохранение 
национально-культурной 

идентичности 

Число требований к мигрантам, 
с которыми согласен 0,610 0,003 0,231 

Готовность изменить свою 
культуру, чтобы обеспечить 
комфортное и безопасное  
сосуществование 
с екатеринбуржцами 

0,588 0,127 0,006 

Оценка значимости российской 
культуры 0,598 0,0004 0,001 

Оценка уровня знания 
российских законов 

0,127 0,711 0,006 

Степень выраженности пози-
тивной оценки качеств жителей 
Екатеринбурга 

0,595 0,147 0,155 

Оценка уровня владения 
русским языком 

0,109 0,730 0,005 

Наличие друзей среди местного 
населения 

0,230 0,716 0,004 

Частота получения информации 
от представителей своей нацио-
нальности 

0,161 0,003 0,797 

Число используемых 
национально-культурных 
практик 

0,274 0,003 0,744 

 

Таблица 5. Факторные значения установок мигрантов на национально-культурную идентификацию 

№ 
гр. 

Религиозная группа 

Фактор 1 
Установка на включение 

в русскую культуру 
на ценностном уровне 

Фактор 2 
Установка на включение 

в русскую культуру 
на уровне знаний и умений 

Фактор 3 
Установка на сохранение 
национально-культурной 

идентичности 
1 Активно практикующие 

мусульмане 
2,80 2,69 3,14 

2 Мусульмане с отсутствием 
религиозных практик 

2,22 2,60 2,09 

3 Христиане 2,37 2,87 2,23 

 
Стратегия определивших свою конфессио-

нальную принадлежность как христианство яв-
ляется неоднозначной, ее можно определить 
как неполная ассимиляция. Включенность в 
русскую культуру наиболее сильно проявляется 
в знании русского языка и российских законов, 
а не в осознании ценности русской культуры. 
Принятие христианства на поведенческом 
уровне является крайне слабым (см. табл. 3) 
Подведем итоги. Мы получили три катего-

рии мигрантов: 1) активно практикующие му-
сульмане, характеризующиеся стратегией инте-
грации; 2) мусульмане с отсутствием религиоз-
ных практик (маргинальная стратегия аккуль-

турации); 3) мигранты, определившие свою 
конфессиональную принадлежность как хри-
стианство (неполная ассимиляция). Указанные 
группы имеют примерно равную численность.  
Наиболее оптимальной и неконфликтной мы 

считаем аккультурационную стратегию инте-
грации, которая свойственна активно практи-
кующим мусульманам. Она позволяет мигран-
там интегрироваться в принимающее сообще-
ство, сохранив черты национальной культуры 
при лояльном отношении к представителям 
русской культуры.  



Е.Л. Могильчак 

 629 

Заключение 

Нами был зафиксирован достаточно низкий уро-
вень распространенности религиозных практик 
среди мигрантов. Обнаружено несоответствие 
заявляемой конфессиональной принадлежности 
и реальной достаточно слабой религиозной ак-
тивности. Среди трех выделенных нами религи-
озных групп исключение составляют мигранты-
мусульмане с максимальным числом религиоз-
ных практик. Их высокая религиозность сочета-
ется с более низким уровнем образования и с 
более развитой коммуникативной активностью 
как в отношении приезжих собственной нацио-
нальности, так и местного населения, а также 
большей длительностью проживания в городе. 
В целом, исходя из выборочной совокупно-

сти, можно сделать вывод, что с увеличением 
продолжительности пребывания в Екатерин-
бурге растет число используемых религиозных 
практик. Среди опрошенных, проживших в го-
роде более трех лет, чаще встречаются люди с 
высокой религиозной активностью, а также ми-
гранты, привыкшие к жизни в городе и желаю-
щие навсегда переехать в Екатеринбург. Полу-
ченные данные свидетельствуют о том, что 
адаптация к условиям жизни в городе и религи-
озные практики положительно связаны друг с 
другом. Можно прогнозировать увеличение ре-
лигиозной активности при возрастании числа 
мигрантов, проживающих в городе на постоян-
ной основе. В этом случае интеграция как ак-
культурационная стратегия станет более рас-
пространенной, чем маргинализация и ассими-
ляция. 

Список литературы 

Батенева Е.В. Проблемы культурной адапта-
ции экономических мигрантов из стран Цен-
тральной Азии в столичном регионе // Вестник 
Московского государственного университета 
культуры и искусств. 2012. № 6(50). С. 97–100. 

Бурдье П. Формы капитала // Экономическая 
социология. 2002. Т. 3, № 5. С. 60–74. URL: 
https://ecsoc.hse.ru/data/2011/12/08/1208205039/ecs
oc_t3_n5.pdf (дата обращения: 05.06.2019). 

Галяпина В.Н., Хожиев Ж.Ж. Роль идентично-
сти, этнических стереотипов и стратегий аккуль-
турации в адаптации мигрантов из Средней Азии 
в Московском регионе // Культурно-историческая 
психология. 2017. Т. 13, № 4. С. 15–27. DOI: 
https://doi.org/10.17759/chp.2017130402 

Ефремова М.В., Лепшокова З.Х. Религиозность 
и стратегии аккультурации мигрантов и прини-
мающего населения // Актуальные проблемы пси-
хологического знания. 2014. № 4(33). С. 35–46. 

Куперман А. и др. Религия и национальная 
принадлежность в Центральной и Восточной Ев-
ропе / Pew Research Center. 2017. 51 с. URL: 
https://www.pewresearch.org/wp-content/ 
uploads/sites/7/2017/05/CEUP-Overview-Russian-
FOR-WEB.pdf (дата обращения: 05.06.2019). 

Малиновский Б. Научная теория культуры. М.: 
Объединенное гуманит. изд-во, 2005. 184 с. 

Мирзамагомедова И. Мусульманка посещает 
Дом Аллаха // Islam.ru: исламский информацион-
ный портал. 2013. 17 июн. URL: http://islam.ru/ 
content/obshestvo/41399 (дата обращения: 
26.06.2019). 

Павлова О.С. Психология религии в исламской 
парадигме: состояние и перспективы развития // 
Ислам в современном мире: внутригосударствен-
ный и международно-политический аспекты. 
2015. T. 11, № 4. С. 207–222. DOI: https://doi.org/ 
10.20536/2074-1529-2015-11-4-207-222 

Перепелкин Л.С., Стэльмах В.Г. Человек ве-
рующий: религия и идентичность // Вопросы со-
циальной теории: науч. альманах. Т. IV: Человек 
в поисках идентичности. М.: Изд-во Независимо-
го ин-та гражд. общ-ва, 2010. С. 373–395. 

Рош С. Роль ислама в жизни центрально-
азиатских мигрантов в Москве. CERIA: Аналити-
ческий обзор № 2, октябрь 2014 / Central Asia 
Program. 2014. Oct. 20. URL: 
https://centralasiaprogram.org/archives/7867 (дата 
обращения: 05.06.2019). 

Старостин А.Н. Религиозные практики ми-
грантов из Центральной Азии в уральском мега-
полисе // Этнопанорама. 2016. № 1–2. С. 46–55. 

Eraliev S. Growing Religiosity Among Central 
Asian Migrants in Russia // Journal of International 
and Advanced Japanese Studies. 2018. Vol. 10. 
P. 137–150. URL: http://japan.tsukuba.ac.jp/ 
research/JIAJS10_ONLINE01_Eraliev.pdf (дата об-
ращения: 05.06.2019). 

Massey D.S., Higgins M.E. The Effect of Immi-
gration on Religious Belief and Practice: A Theolo-
gizing or Alienating Experience? // Social Science 
Research. 2011. Vol. 40, iss. 5. P. 1371–1389. DOI: 
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2010.04.012 

Olimova S., Olimov M. Religious institutions and 
Tajik migrant integration in Russia // DOC Research 
Institute. 2018. Feb 21. URL: https://doc-research.org/ 
2018/02/religious-institutions-tajik-migrant-
integration-russia (дата обращения: 10.06.2019). 



СОЦИОЛОГИЯ 

 630 

Turaeva R. Imagined mosque communities in 
Russia: Central Asian migrants in Moscow // Asian 
Ethnicity. 2019. Vol. 20, iss. 2. P. 131–147. DOI: 
https://doi.org/10.1080/14631369.2018.1525529 
 
Получено 28.08.2019 
 

References 

Bateneva, E.V. (2012). Problemy kul’turnoу ad-
aptatsii ekonomicheskikh migrantov iz stran Tsen-
tral’noу Azii v stolichnom regione [Problems of cul-
tural adaptation of economic migrants from Central 
Asia in the capital region]. Vestnik Moskovskogo 
gosudarstvennogo universiteta kul’tury i iskusstv 
[The Bulletin of Moscow State University of Culture 
and Arts]. No. 6(50), pp. 97–100. 

Bourdieu, P. (2002). Formy kapitala [The form of 
capital]. Ekonomicheskaya sotsiologiya [Journal of 
Economic Sociology]. Vol. 3, no. 5, pp. 60–75. 
Available at: https://ecsoc.hse.ru/data/2011/12/08/ 
1208205039/ecsoc_t3_n5.pdf (accessed 05.06.2019). 

Cooperman, А., Saygal, N. and Shiller, A. (2017). 
Religiya i natsional’naya prinadlezhnost’ v Tsen-
tral’noy i Vostochnoy Evrope [Religion and nationality 
in Central and Eastern Europe]. Pew Research Center, 
51 p. Available at: https://www.pewresearch.org/wp-
content/uploads/sites/7/2017/05/CEUP-Overview-
Russian-FOR-WEB.pdf (accessed 05.06.2019). 

Efremova, M.V. and Lepshokova, Z. Kh. (2014). 
Religioznost’ i strategii akkul’turatsii migrantov i 
prinimayuschego naseleniya [Religiousness and ac-
culturation strategies of migrants and the accepting 
population]. Aktual’nye problemy psikholog-
icheskogo znaniya [Actual Problems of Psychological 
Knowledge]. No. 4(33), pp. 35–46. 

Eraliev, S. (2018). Growing religiosity among 
Central Asian migrants in Russia. Journal of Interna-
tional and Advanced Japanese Studies. Vol. 10, 
pp. 137–150. Available at: http://japan.tsukuba.ac.jp/ 
research/JIAJS10_ONLINE01_Eraliev.pdf (accessed 
05.06.2019). 

Galyapina, V.N. and Kholiev, Zh.Zh. (2017). Rol’ 
identichnosti, etnicheskikh stereotipov i strategiу ak-
kul’turatsii v adaptatsii migrantov iz Sredneу Azii v 
Moskovskom regione [The role of identity, ethnic ste-
reotypes and acculturation strategies in the adaptation 
of migrants from Central Asia in the Moscow region]. 
Кul’turno-istoricheskaya psikhologiya [Cultural-
Historical Psychology]. Vol. 13, no. 4, pp. 15–27. 
DOI: https://doi.org/10.17759/chp.2017130402 

Malinowski, B. (2005). Nauchnaya teoriya 
kul’tury [A scientific theory of culture]. Moscow: 
OGI Publ., 184 p. 

Massey, D.S. and Higgins, M.E. (2011). The ef-
fect of immigration on religious belief and practice: 
a theologizing or alienating experience? Social Sci-
ence Research. Vol. 40, iss. 5, pp. 1371–1389. DOI: 
https://doi.org/10.1016/j.ssresearch.2010.04.012 

Mirzamagomedova, I. (2013). Musul’manka 
poseschaet Dom Allaha [Muslim visits the House of 
Allah]. Islam.ru: Islamskiy informatsionnyy portal 
[Islam.ru: Islamic Information Portal]. Jun. 17. 
Available at: http: //islam.ru/content/obshestvo/41399 
(accessed 26.06.2019). 

Olimova, S. and Olimov, M. (2018). Religious in-
stitutions and Tajik migrant integration in Russia. The 
Dialogue of Civilizations Research Institute. DOC Re-
search Institute. Feb 21. Available at: https://doc-
research.org/2018/02/religious-institutions-tajik-
migrant-integration-russia (accessed 10.06.2019). 

Pavlova, O.S. (2015). Psikhologiya religii v is-
lamskoу paradigme: sostoyanie i perspektivy razviti-
ya [Psychology of religion in the islamic paradigm: 
the current state and prospects]. Islam v sovremen-
nom mire [Islam in the Modern World]. Vol. 11, 
no. 4, pp. 207–222. DOI: https://doi.org/10.20536/ 
2074-1529-2015-11-4-207-222 

Perepelkin, L.S. and Stelmakh, V.G. (2010). Che-
lovek veruyuschiy: religiya i identichnost’ [Man is a 
believer: religion and identity]. Voprosy sotsial’noy 
teorii. T. IV: Chelovek v poiskakh identichnosti [Is-
sues of Social Theory. Vol. IV: Man in Search of 
Identity]. Moscow: Independent Institute of Civil So-
ciety Publ., pp. 373–395. 

Roche, S. (2014). Rol’ islama v zhizni tsentral’no-
aziatskikh migrantov v Moskve. CERIA. Analitich-
eskiy obzor No. 2 [The role of Islam in the lives of 
Central Asian migrants in Moscow. CERIA: Analyti-
cal Review No. 2]. Central Asia Program Series, 
Oct. 20. Available at: https://centralasiaprogram.org/ 
archives/7867 (accessed 05.06.2019). 

Starostin, A.N. (2016). Religioznye praktiki mi-
grantov iz Tsentral’noy Azii v ural’skom megapolise 
[Religious practices of migrants from Central Asia in 
the Ural megalopolis]. Etnopanorama [Etnopana-
rama]. No. 1–2, pp. 46–55. 

Turaeva, R. (2018). Imagined mosque communi-
ties in Russia: Central Asian migrants in Moscow. 
Asian Ethnicity. Vol. 20, pp. 131–147. DOI: 
https://doi.org/10.1080/14631369.2018.1525529 
 
Received 28.08.2019 



Е.Л. Могильчак 

 631 

 

Об авторе About the author 

Могильчак Елена Львовна 
кандидат философских наук, 
доцент кафедры прикладной социологии 
департамент политологии и социологии 
Уральского гуманитарного института 

Уральский федеральный университет 
им. первого Президента России Б.Н. Ельцина, 
620000, Екатеринбург, пр. Ленина, 51; 
e-mail: e.l.mogilchak@urfu.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6457-233x 

Elena L. Mogilchak 
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 
of the Department of Applied Sociology, 
Department of Political Science and Sociology 
of Ural Humanitarian Institute 

Ural Federal University named after 
the first President of Russia B.N. Yeltsin, 
51, Lenin av., Ekaterinburg, 620000, Russia; 
e-mail: e.l.mogilchak@urfu.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6457-233x 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Могильчак Е.Л. Религиозность мигрантов из Центральной Азии в условиях крупного города // Вестник Перм-
ского университета. Философия. Психология. Социология. 2019. Вып. 4. С. 620–631. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-620-631 

For citation:  
Mogilchak E.L. [Religiousness of migrants from Central Asia in a large city]. Vestnik Permskogo universiteta. Filoso-
fia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology»], 2019, issue 4, 
pp. 620–631 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-620-631 
 


