
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Камалиева И.Р., Невелева В.С., 2019 

УДК 140.8 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-504-514 

ДОВЕРИЕ КАК ОСНОВАНИЕ ОТНОШЕНИЯ 

«ВРАЧ – ПАЦИЕНТ» В СОВРЕМЕННОЙ МЕДИЦИНЕ: 

ФИЛОСОФСКО-АНТРОПОЛОГИЧЕСКАЯ ИНТЕРПРЕТАЦИЯ 

Камалиева Ирина Ринатовна 
Южно-Уральский государственный университет (Национальный исследовательский университет) 

Невелева Вера Сергеевна 
Челябинский государственный институт культуры 

 
Принцип доверия, являющийся непосредственным основанием конструктивных неформальных 
отношений людей, в условиях формализации социальных отношений перестает быть их 
самостоятельным и достаточным основанием. В ходе институализации социальных процессов 
основанием формальных отношений между людьми становятся нормативные принципы правового 
регулирования. Феномен доверия рассматривается как основание непосредственной связи между 
людьми и как элемент, опосредованный нормами правовых (или контрактных) отношений. В 
процессе воспроизводства формальных (опосредованных) отношений возникает ситуация дефицита 
доверия между людьми, а вместо культуры доверия порождается культура недоверия. Обозначенная 
проблема в полной мере развернулась в одной из наиболее значимых сфер деятельности человека — 
медицине. В статье осуществлена философско-антропологическая интерпретация статуса и роли 
доверия в отношениях врача и пациента в современной медицине, определен его онтологический 
статус и формы существования в современной социокультурной ситуации. В результате 
проведенного исследования сделан вывод о том, что в настоящее время в условиях смены этической 
парадигмы в медицине происходит трансформация феномена доверия в модели отношения «врач – 
пациент», где иррациональное доверие замещается рациональным. Проблема доверия 
актуализируется в ситуации, когда человек ждет медицинской помощи, а получает услугу в рамках 
действующего института здравоохранения. В современной медицине основанием доверия к врачу 
следует признать иррациональное доверие, связанное со стремлением пациента к безопасности. Для 
сохранения иррационального доверия в условиях деперсонализации медицины необходимо 
философское осмысление «смещения» оснований и смыслов в модели отношения «врач – пациент». 
Ключевые слова: отношение «врач – пациент», феномен доверия, современная медицина, онтоло-
гические основания доверия, рациональное доверие, иррациональное доверие. 

TRUST AS THE BASIS OF THE «DOCTOR – PATIENT» RELATIONSHIP 

IN MODERN MEDICINE: PHILOSOPHICAL 

AND ANTHROPOLOGICAL INTERPRETATION 

Irina R. Kamalieva 
South Ural State University (National Research University) 

Vera S. Neveleva 
Chelyabinsk State Institute of Culture 

The principle of trust, being a direct basis of productive informal relationships between people, ceases to be 
the independent and sufficient foundation when social relations are formalized. Under institutionalization of 
social processes, they are normative principles of legal regulation that become the basis for formal relation-



И.Р. Камалиева, В.С. Невелева 

 505 

ships. The phenomenon of trust is considered as the basis of direct relationships between people and as me-
diated by the norms of legal (or contract) relationships. In the process of reproduction of formal (mediated) 
relationships, there arises lack of trust between people, and the culture of trust is replaced with the culture of 
distrust. The indicated problem is obvious in one of the most significant spheres of human life — medicine. 
The article provides philosophical and anthropological interpretation of the status and role of trust in rela-
tionship between a doctor and a patient in modern medicine, defines the ontological status of trust and forms 
of its existence in the current sociocultural situation. The study concludes that nowadays, under the condi-
tions of the changing ethical paradigm in medicine, there takes place transformation of the phenomenon of 
trust in the «doctor – patient» relationship, where irrational trust is substituted for rational. The problem of 
trust is actualized in a situation when a person is waiting for medical care but receives a service within the 
framework of the current public health institute. Irrational trust, associated with the patient’s desire for safe-
ty, should be recognized as the basis of trust in a doctor in modern medicine. To retain irrational trust under 
the conditions of depersonalization in medicine, it is necessary to provide philosophical comprehension of 
the «shift» in the bases and meanings of the «doctor – patient» relationship. 
Keywords: «doctor – patient» relationship, phenomenon of trust, modern medicine, ontological bases of 
trust, rational trust, irrational trust. 
 

Введение 

Современная цивилизация продолжает настой-
чиво расширять и количественно приумножать 
области взаимодействия между людьми, челове-
ка с общественными структурами и социальных 
институтов между собой. И, как следствие, ха-
рактер связи между субъектами социальных 
взаимодействий, в значительной степени детер-
минированный развитием науки, техники и тех-
нологий, претерпевает качественные изменения 
и требует новых подходов к изучению особен-
ностей этих взаимодействий для обеспечения 
согласованного существования людей в услови-
ях прогрессирующей институциализации обще-
ственной жизни. 
Экономическое и правовое регулирование 

межинституциональных и межиндивидуальных 
процессов коммуникации оправдывает себя се-
годня лишь отчасти: — к человеку приходит 
осознание того, что сам он (как первоначало 
этих процессов) «выпадает» из отлаженной са-
мовоспроизводящейся системы общественных 
связей. Принцип доверия, являющийся непо-
средственной базой конструктивных нефор-
мальных отношений людей, в условиях форма-
лизации социальных отношений перестает быть 
их самостоятельным и достаточным основани-
ем: доверие опосредуется нормами правовых 
(или контрактных) отношений, являющихся 
следствием характеристик легальности, надеж-
ности и стабильности субъектов взаимодей-
ствия. 
Данная тенденция кажется вполне оправдан-

ной для предупреждения институционально 

обусловленных рисков [Giddens A., 1990]. Одна-
ко современная цивилизация, ориентированная 
именно на выявление рисков и методы их 
предотвращения, вместо культуры доверия по-
рождает культуру недоверия [Ардашкин И.Б., 
2013] — сциентизация всех сфер деятельности 
человека внесла и продиктованный научным 
подходом скептицизм во все процессы социаль-
ного взаимодействия. Следствием этого стал 
дефицит доверия на уровне формальных обще-
ственных отношений, который распространился 
и на неформальное межиндивидуальное взаимо-
действие людей.  
Таким образом, в условиях институциализа-

ции социальной жизни в рамках научно-
рационалистической мировоззренческой пара-
дигмы происходит формализация феномена до-
верия, ведущая к его дефициту в неформальных 
отношениях между людьми. Обозначенная про-
блема в полной мере разворачивается в одной из 
наиболее значимых сфер деятельности челове-
ка — медицине, где «качество» взаимодействия 
между субъектами отношений оказывает непо-
средственное влияние на здоровье пациента.  

Философские аспекты проблемы недоверия 
к современной медицине и врачу 

Медицина в сегодняшней ситуации прогресси-
рующей институциализации стремительно теря-
ет свою индивидуально-личностную ориентиро-
ванность на пациента: медицинская помощь 
начинает оказываться строго согласно утвер-
жденным государственным стандартам, при 
этом ее моральное регулирование стремительно 
замещается правовым. К сожалению, как пока-



ФИЛОСОФИЯ 

 506 

зывает практика, доверие к институту медицины 
в целом как к сфере обеспечения, поддержания 
здоровья и жизни человека и к конкретному ле-
чебному учреждению в частности, закрепленное 
в экономической и правовой формах отношений, 
лишь в некоторой мере служит для пациента га-
рантией благополучного исхода обращения за 
медицинской помощью. Скептическое отноше-
ние к деперсонализированным социальным ин-
ститутам, способствующее возникновению не-
доверия, распространяется и на официальную 
государственную медицину и чревато фаталь-
ными последствиями для больного. В процессе 
лечения в формализованные отношения неиз-
бежно вплетается экзистенциальная составляю-
щая, нехватка которой порождает скепсис как 
сомнение в возможности получить поддержку и 
участие врача в качестве опоры на пути лечения. 
Снижение уровня доверия к официальной 

медицине в глазах ряда пациентов и вытекаю-
щее из этого обесценивание экспертного мнения 
врача, как утверждает П.Я. Аронсон, опираясь 
на результаты социологического исследования, 
служит причиной отказа от профессиональной 
медицинской помощи (кроме экстренных случа-
ев) и становится одной из основных практик са-
мосохранительного поведения [Аронсон П.Я., 
2006, с. 5]. Кроме того, у Аронсона вызывают 
настороженность и существующие нарративы о 
клинической медицине, тематизирующиеся в 
бинарной оппозиции «живой – мертвый», выяв-
ленные автором в процессе интервьюирования с 
целью выяснения причин обращения к альтерна-
тивной медицине (знахарство, целительство 
и пр.) взамен научной: «Пока жива, к врачам не 
хожу», «Иду к врачам, только если помираю» 
и т.д. [Аронсон П.Я., 2006, с. 6]. Данная тенден-
ция, безусловно, вызывает опасения. 
Необходимость доверия со стороны пациен-

та к врачу на межиндивидуальном уровне как 
непременного условия успешного исцеления 
больного человека отмечал находившийся в за-
падной эмиграции И.А. Ильин, разместивший 
«Письмо старого врача» в книге «Путь к оче-
видности. О призвании врача», подтверждаю-
щее еще в середине прошлого века актуаль-
ность проблемы доверия к врачу именно в за-
падной медицине. Признавая исцеление боль-
ного человека совместным делом врача и паци-
ента, автор письма отмечает возможность до-
стижения результата только при «взаимной 
симпатии», т.е. при сочувствии со стороны вра-

ча в ответ на доверие пациента: «…мне необ-
ходим с его стороны откровенный рассказ и в 
описании болезни, и в анамнезе, мне нужна его 
откровенность; я ищу его доверия — и не толь-
ко в том, что я “знаю”, “ понимаю”, “ помогу”, 
но особенно в том, что я чую его болезнь и его 
душу» [Ильин И.А., 1994, с. 12].  
Проблема недоверия к врачу, а также страх 

перед ним рассмотрены Г.Г. Хубулавой в ис-
следовании философско-антропологических 
проблем коммуникации врача и пациента, в ко-
торой врач всегда выступает в роли власть 
имущего, в результате чего «проблема “отдан-
ности” и одновременно недоверия врачу со 
стороны больного, перекладывающего на зна-
ющего врача заботу о своем здоровье, но испы-
тывающего страх перед врачебным знанием и 
той властью, которой врач обладает не столько 
над болезнью, сколько над личностью безза-
щитного больного» [Хубулава Г.Г., 2016, с. 8]. 
Хубулава отмечает экзистенциальный корень 
власти, которую врач имеет над пациентом и 
которая является источником «страха и трепе-
та», ссылаясь на слова из Библии: «Бог говорит 
Моисею: “Число дней твоих сделаю полным”. 
Пациент воспринимает врача как человека, ко-
торому известно число дней. Врач в силах, по 
мнению пациента, это число продлить или со-
кратить» [Хубулава Г.Г., 2016, с. 5]. 
То есть, по мнению Г.Г. Хубулавы, недове-

рие к врачу как к человеку, имеющему недо-
ступные для пациента знания, власть над его 
жизнью и здоровьем, и даже страх перед ними, 
уже изначально содержатся в модели отноше-
ния «врач – пациент». В современных условиях 
деперсонализации медицины оно усиливается 
цивилизационно детерминированным недове-
рием к врачу как к представителю социального 
института медицины.  
Возможное прогрессирование недоверия в 

современной медицине обусловливает необхо-
димость философского осмысления феномена 
доверия в модели отношения «врач – пациент». 
Это предполагает определение его онтологиче-
ского статуса и форм существования в совре-
менной социокультурной ситуации, а также ста-
туса и роли доверия в отношениях врача и паци-
ента, если их отношения интерпретируются с 
точки зрения философской антропологии.  



И.Р. Камалиева, В.С. Невелева 

 507 

Доверие как фундаментальное отношение 
человека к себе и миру  

Что же следует понимать под доверием? Толко-
вые словари русского языка трактуют доверие 
как «отношение между людьми, основанное на 
понятиях правды и лжи» [Галкин В.П., 1997], 
«уверенность в чьей-нибудь добросовестности, 
искренности, в правильности чего-нибудь» 
[Ожегов С.И., 2012], «убежденность в чьей-
нибудь честности, порядочности» [Ушаков Д.Н., 
2014]. В словаре Д.Н. Ушакова появляется трак-
товка, отражающая цивилизационную тенден-
цию трансформации толкования термина от до-
верия по отношению к человеку к доверию по 
отношению к информации и институтам безот-
носительно к межиндивидуальным отношениям: 
«…уверенность в наличии каких-нибудь поло-
жительных качеств; иметь доверие к получен-
ным сведениям; питать доверие к чьим-нибудь 
способностям» [Ушаков Д.Н., 2014]. 
В качестве противоположности доверия ав-

торами, как правило, указываются «недоверие, 
подозрительность, сомнение в верности общему 
делу и общим интересам, искренности мотивов 
его действий» [Кон И.С., 1981, с. 77]. Обман до-
верия (вероломство), в свою очередь, считается 
тяжким моральным проступком. 
Таким образом, понятия лжи, неискренности, 

недобросовестности можно было бы противопо-
ставить доверию. Однако медицина (лат. мedici-
na — искусство исцеления), во-первых, изна-
чально представляет собой деятельность, 
направленную на оказание помощи человеку, и 
ее принципы не могут быть связаны с тем, что 
создает угрозу жизни и здоровью пациента; во-
вторых, больной человек вверяет врачу соб-
ственное тело и личность в состоянии пережи-
вания болезни, страдания. Потому в модели от-
ношения «врач – пациент» правильнее будет 
рассмотреть доверие при переживаемом пациен-
том страхе, возникшем в результате ситуации 
угрожающей неизвестности перед болезнью и 
необходимостью вверить чужому человеку — 
врачу — самое дорогое и близкое — свои тело и 
жизнь. В данном случае страх перед угрозой для 
жизни может быть основанием как абсолютиза-
ции доверия к врачу, когда врач становится спа-
сителем в глазах пациента, так и крайней степе-
ни сомнения, подозрительности, недоверия, и 
здесь этот страх — условие для настороженно-
сти, опасения и в этом смысле — недоверия. Со-

ответственно, сам феномен доверия к врачу 
необходимо рассматривать в связи с личной без-
опасностью.  
Обозначим, в первую очередь, онтологиче-

ские аспекты феномена. По мнению И.Б. Арда- 
шкина, «доверие является фундаментальной 
установкой человека по отношению к миру, к 
другому, к себе, без которой существование че-
ловека сегодня ставится под серьезный вопрос» 
[Ардашкин И.Б., 2013, с. 56]. 
Рассматривая феномен доверия как отноше-

ние человека к миру и к самому себе, 
Т.П. Скрипкина характеризует доверие как фун-
даментальное основание взаимодействия чело-
века с объектами окружающего мира и для по-
нимания его сущности как «базового отношения 
к миру» считает необходимым изучать его отно-
сительно собственной безопасности человека 
как его базовой потребности, «которая генетиче-
ски, собственно, и лежит в основе возникнове-
ния доверия» [Скрипкина Т.П., 2011, с. 119]. 
Обозначив его как «универсалию всех типов че-
ловеческих отношений» [Скрипкина Т.П., 2011, 
с. 111], пронизывающую все стороны жизни че-
ловека, исследователь подчеркивает необходи-
мость изучения этого феномена в контексте его 
целостного взаимодействия с миром, что позво-
лит интерпретировать доверие «как двухполюс-
ную установку, одновременно обращенную в 
мир и в себя» [Скрипкина Т.П., 2011, с. 111]. По 
мнению Скрипкиной, «доверие к себе и доверие 
к миру есть относительно самостоятельные яв-
ления, которые никогда не существуют отдельно 
друг от друга. Потеря доверия к себе ведет к по-
тере доверия к миру и наоборот. Данное явление 
называется “кризисом доверия”» [Скрипки-
на Т.П., 2011, с. 111]. 
Социальный аспект доверия рассматривается 

исследователями с учетом его амбивалентной 
природы и с точки зрения проявления доверия 
«в единстве и противодействии с недоверием» 
[Glushko I. et al., 2018, p. 93]. Данное противо-
действие, по мнению авторов, влияет на транс-
формацию социальных систем и «объясняет, как 
в обществе формируется система формализо-
ванных (в том числе институциализированных) 
и неформализованных барьеров и границ дове-
рия и недоверия: чем сложнее общество, тем 
сложнее его формы и институты, которые, с од-
ной стороны, выполняют защитную функцию и 
укрепляют доверие, с другой — разводят грани-



ФИЛОСОФИЯ 

 508 

цы доверия и играют роль своих противников» 
[Glushko I. et al., 2018, p. 94]. 
Социально-психологические аспекты фено-

мена, отмеченные в исследованиях целого ряда 
специалистов в области философии, социологии 
и психологии, рассматривающих доверие как 
условие межличностного взаимодействия, мож-
но в целом обозначить как позитивные ожида-
ния относительно поведения Другого. В то же 
время психология, несмотря на признание дове-
рия «категорией повышенной сложности», 
предпочитает изучение эмпирических аспектов 
феномена [Леонова И.Ю., 2015]. 
Этический аспект доверия обозначен Ф. Фу- 

куямой, анализирующим феномен в контексте 
общественных отношений и характеризующим 
его «как возникающее в рамках определенного 
сообщества ожидание того, что его члены будут 
вести себя нормально и честно, проявляя готов-
ность к взаимопомощи в соответствии с обще-
принятыми нормами, культурными традициями, 
обычаями, общими этическими ценностями» 
[Fucuyama F., 1995, p. 10]. А.Е. Зимбули, утвер-
ждая, что «всю нашу культуру в самых разных 
ее проявлениях цементирует доверие» [Зимбу-
ли А.Е., 2016, с. 125], приходит к выводу, о том, 
что «нравственная предсказуемость» является 
одним из условий формирования доверия между 
субъектами социальных отношений [Зимбу-
ли А.Е., 2016, с. 126]. 
В философско-антропологическом аспекте 

доверие осмысливается в основном в рамках эк-
зистенциального и феноменологического подхо-
дов. Например, экзистенциально-антропологи- 
ческий аспект доверия отражен в исследованиях 
Э. Гидденса, рассматривающего доверие в связи 
с безопасностью и в качестве основополагающе-
го фактора для построения жизненного про-
странства. В контексте собственной концепции 
«онтологической безопасности» он противопо-
ставляет доверие не недоверию, а «экзистенци-
альной тревоге и ужасу», тем самым признавая 
«кокон доверия» ядром и ключевым понятием 
для построения конструкта «онтологическая 
безопасность» [Giddens А., 1991], поскольку 
этот конструкт «преграждает путь экзистенци-
альным беспокойствам, которые могут стать ис-
точником продолжающегося эмоционального 
поведенческого страдания на протяжении жиз-
ни» [Giddens А., 1990, с. 129]. 
Анализируя механизм акта доверия в рамках 

феноменологического подхода Э. Гуссерля, 

В.В. Емельяненко утверждает, что «проблема 
доверия изначально обнаруживает себя как ин-
терактивная» в связи с «интенциальностью со-
знания»; следовательно, «предмет обсуждения 
сводится к установлению корреляции между 
актом доверия и направленностью сознания» 
[Емельяненко В.В., 2012, с. 23]. Опираясь на 
концепцию М. Бубера, автор приходит к выво-
ду, что доверие есть до-полагание веры, то есть 
если вера проявляет себя через формулу «верю, 
что», то доверие — «верю, потому что». Таким 
образом, вера выступает основой доверия. В то 
же время «предикат доверия никогда не мыс-
лится по-настоящему истинным и требует под-
тверждения своей истинности в основаниях» 
[Емельяненко В.В., 2012, с. 24]. Автор делает 
вывод, что «доверие есть акт предполагания 
предиката истинным, или, другими словами — 
акт дополагания как истинного» [Емельянен-
ко В.В., 2012, с. 24], и в этом смысле до-верие 
есть то, что предшествует вере. Следовательно, 
«акт веры заключается в полагании объекта 
действительно априорным» и распространяется 
на трансцендентное и трансцендентальное, а к 
«объектам направленности второго порядка 
субъект осуществляет акт доверия» [Емелья-
ненко В.В., 2012, с. 24]. 
В свою очередь, Э. Фромм определяет два 

вида веры: иррациональную и рациональную. 
Иррациональная вера определяется им как «вера 
в человека, идею или символ, берущая начало не 
в собственном опыте мышления и чувств чело-
века, а основанная на эмоциональном подчине-
нии иррациональному авторитету» [Фромм Э., 
2010, с. 202]. Рациональная вера, наоборот, 
представлена как «твердая убежденность, осно-
ванная на плодотворной интеллектуальной и 
эмоциональной деятельности» [Фромм Э., 2010, 
с. 254]. То есть рациональная вера исходит из 
опыта человека и основывается на его мысли-
тельной деятельности, а истинность и основание 
иррациональной веры определяются эмоцио-
нальным признанием объекта веры авторитетом. 
Интерпретация веры Э. Фроммом и анализ 

механизма акта доверия В.В. Емельяненко да-
ют основания для утверждения, что доверие 
также возможно рассматривать как рациональ-
ное и иррациональное. Рациональным можно 
признать доверие, основанием которого являет-
ся положительный интерактивный собственный 
или чужой опыт, а также экспертное заключе-
ние, позволяющие полагать объект доверия 



И.Р. Камалиева, В.С. Невелева 

 509 

надежным. Иррациональным — доверие, свя-
занное с полаганием объекта доверия автори-
тетным и основанное исключительно на эмоци-
ональном убеждении человека в том, что этому 
объекту можно доверять.  

Доверие в модели отношения «врач – 
пациент» в современной медицине 

При рассмотрении проблемы доверия в модели 
отношения «врач – пациент» следует признать, 
что доверие как явление складывается, во-
первых, из доверия к медицине как к социаль-
ному институту, и в этом случае к его изучению 
применимы социально-философский, социаль-
но-психологический, этический подходы; во-
вторых — из персонифицированного доверия со 
стороны пациента к врачу (как рационального, 
так и иррационального), которое может быть 
осмыслено с применением экзистенциально-
антропологического и феноменологического 
подходов.  
Несмотря на прогрессирующую институциа-

лизацию и технологизацию, для медицины ха-
рактерно непреходящее стремление к обеспече-
нию исторически сложившейся в ней, сформи-
ровавшейся в истории культуры модели отно-
шения людей на основе необходимого доверия 
со стороны пациента и ожидаемого им состра-
дания со стороны врача. Однако в современных 
условиях сталкиваются между собой ожидание 
гуманности и милосердия в ответ на доверие со 
стороны больного человека и предоставление 
врачом взамен этого объективного научного 
знания и беспристрастной информации. Так 
неизбежно формируется «напряжение, рассогла-
сование между естественнонаучной и гумани-
стической составляющей в медицинском опыте» 
[Кириленко Е.И., 2009, c. 3]. Данное рассогласо-
вание формирует социальное противостояние 
«врач – пациент» — своеобразный конфликт, 
возникший на межличностном уровне, но вы-
шедший по содержанию за рамки изначально 
определенной, специальной сферы отношений. 
К тому же огромная значимость современной 
медицины для общества порой стирает границы 
между личным и социальным относительно до-
верия к медицине и врачу — трагедия одного 
пациента способна повлиять на уровень доверия 
людей ко всему институту медицины. В связи с 
этим изучение доверия в модели отношения 
«врач – пациент» именно в контексте их межин-
дивидуального взаимодействия (от человека — к 

человеку) в условиях современной медицины 
видится наиболее целесообразным. Учитывая 
амбивалентную природу феномена, в ситуации 
цивилизационно обусловленного расширения 
границ формализованных барьеров доверия и 
недоверия актуализируется проблема восполне-
ния прогрессирующего дефицита доверия в не-
формальных отношениях. То есть проблема до-
верия возникает в ситуации, когда человек ждет 
от врача поддержки и участия, а получает толь-
ко медицинскую услугу в рамках действующего 
института здравоохранения.  
В основе доверия пациента по отношению к 

врачу лежит, во-первых, доверие как фундамен-
тальная установка по отношению к миру, при-
сущая природе человека изначально; во-вторых, 
доверие как базовая потребность, связанная с 
его онтологической безопасностью. Доверие как 
фундаментальная установка, позволяющая вза-
имодействовать с окружающим миром, в без-
опасных ситуациях является нейтральной харак-
теристикой в связи с «рутинизацией телесной 
безопасности в обстановке повседневной жиз-
ни», когда «элементарное доверие выражается 
как “вынесение за скобки” возможных событий 
или проблем, которые при определенных обсто-
ятельствах могут стать причиной для беспокой-
ства» [Giddens А., 1991, с. 123]. Другими слова-
ми, в рутинных ситуациях доверие не осознается 
специально как значимое.  
Но у пациента при болезни, которая нераз-

рывно связанна с нарушением его телесного 
здоровья и угрозой его жизни, доверие как фун-
даментальная установка трансформируется в 
интенцию, то есть «направленность сознания». 
Пациент во время переживания болезни нахо-
дится в ситуации «кризиса доверия» ввиду од-
новременно возникшего недоверия к себе и к 
миру. Это связано с тем, что человек перестает 
доверять собственному телу, которое из близко-
го и знакомого становится неподвластным ис-
точником тревоги и страдания, препятствующим 
доверительному взаимодействию с миром, 
наполненным далекими, отныне чуждыми 
смыслами здоровых людей. В отличие от здоро-
вого, у больного человека доверие как фунда-
ментальная установка, подвергаясь угрозе раз-
рушения «кокона доверия», обеспечивающего 
«онтологическую безопасность», трансформи-
руется в базовую потребность. Чем значительнее 
угроза фундаментальной установке, тем значи-
тельнее у человека базовая потребность в дове-



ФИЛОСОФИЯ 

 510 

рии для обеспечения его онтологической без-
опасности. И в данном случае врач — един-
ственный человек, который в состоянии удовле-
творить эту потребность. 
Значимость медицины и врача для совре-

менного человека наиболее отчетливо обозна-
чена в исследованиях Э. Гидденса. Рассуждая о 
том, что «судьба человека как направление, в 
котором должна протекать его жизнь, — пред-
определена его роком, который уготован буду-
щим», он приходит к следующему выводу: 
«…хотя вокруг понятий судьбы и рока можно 
сгруппировать огромное множество верований, 
в большинстве из них связующим звеном меж-
ду судьбой и роком выступает смерть» 
[Giddens А., 1991, с. 109]. Одним из судьбонос-
ных моментов — «особым обстоятельством», 
на взгляд Гидденса, — является обращение к 
врачу за «роковым решением» — выставлением 
медицинского диагноза. То есть научная меди-
цина ввиду ее непосредственного влияния на 
продолжительность жизни человека способ-
ствовала смещению акцента с веры в предопре-
деленность судьбы на доверие к институту ме-
дицины и персонифицированное доверие к вра-
чу. Таким образом, отодвигая наступление 
смерти, медицина в целом и врач в частности 
принимают на себя ответственность за риски, 
ожидающие тело и сознание человека в случае 
болезни или по мере его старения, которое в 
современной культуре равнозначно заболева-
нию. То есть спасителем, который теперь от-
ветственен «за число дней» потенциального 
пациента, должен стать вместо бога врач. 
Однако в современном мире врач как эксперт 

в области естественнонаучной институциональ-
ной медицины, вынужденный оценивать риски, 
которые несут в себе заболевания, с позиции 
критического научного анализа (подвергающего 
сомнению субъективные ощущения пациента), 
вносит скептицизм в процесс взаимодействия 
людей. В современной медицине, в которой 
имеет принципиальное (регулируемое в том 
числе правом) значение исполнение социальной 
роли врачом, модель отношения меняется с «че-
ловек (врач) — человек (пациент)» на «врач (че-
ловек) — пациент (человек)». То есть человече-
ское заменяется на социально-ролевым. И по-
этому врачом в гораздо меньшей степени при-
знаются «истинными» субъективные пережива-
ния и жалобы пациента, нежели объективные 
результаты проведенных лабораторных иссле-

дований. Но для переживающего болезнь чело-
века наиболее значимы именно его страдания и 
желание избавиться от них, а результаты меди-
цинских исследований являются часто лишь 
научной, не всегда доступной для понимания 
информацией. Больной человек ждет человече-
ского отношения, а врач относится к нему как к 
пациенту, выполняя свои врачебные, институ-
ционально закрепленные обязанности. И возни-
кает коллизия: врач, вступая в контакт с пациен-
том, сразу встает по отношению к нему в пози-
цию именно врача, представителя медицинской 
науки и практики, а пациент (как больной, стра-
дающий человек) ждет от него сопереживания, 
сочувствия, доверия к собственным субъектив-
ным переживаниям. В данной ситуации врач из 
милосердного спасителя превращается в хлад-
нокровного функционера деперсонализирован-
ного социального института медицины, внуша-
ющего страх в связи с имеющимися у него и от-
сутствующими у больного (пациента) знаниями 
и властью над жизнью пациента.  
Исследуя феномен доверия, Т.П. Скрипкина 

утверждает, что «человек, как правило, пережи-
вания доверия к себе и к миру чаще всего не ре-
флексирует в виде чувства доверия/недоверия; 
он осознает это в виде эмоциональных сигналов 
— страха, опасности, неуверенности и т.п.» 
[Скрипкина Т.П., 2011, с. 128]. То есть в модели 
отношения «врач – пациент» страх пациента мы 
можем интерпретировать как недоверие к врачу, 
не оправдавшему ожидания, возлагавшиеся на 
него как на спасителя, поскольку эта миссия бы-
ла частично утеряна в процессе трансформации 
в секуляризирующемся обществе медицины в 
биомедицину.  
Изучая причины современных проблем вза-

имодействия врача и пациента, И.В. Силуянова 
констатирует существование нравственного па-
радигмального кризиса, возникшего в процессе 
сциентизации медицины, находящейся в состо-
янии перехода от «традиционной нравственной 
парадигмы» (которую возможно сохранить, 
ограничив применение биотехнологий) к «но-
вой нравственной парадигме, оправдывающей 
и приветствующей все, чего достигла и чем 
владеет медицина» [Силуянова И.В., 2008, 
c. 160]. Ценностями традиционной парадигмы 
автор признает «милосердие, спасение жизни, 
сострадание, бескорыстную помощь стражду-
щему», ценностями новой парадигмы, опира-
ющейся на естественнонаучное знание и био-



И.Р. Камалиева, В.С. Невелева 

 511 

технологические достижения, — «“качество 
жизни”, здоровье, прибыль и доход» [Силуяно-
ва И.В., 2008, c. 161].  
Сегодня в медицине существуют две модели 

взаимодействия врача и пациента, соответству-
ющие отмеченным И.В. Силуяновой нравствен-
ным парадигмам, традиционной и биоэтиче-
ской — патерналистская и контрактная. Если 
при уходящей в историю патерналистской моде-
ли коммуникации отношения между врачом и 
пациентом были основаны на безусловном авто-
ритете врача и мнение врача было решающим и 
не подвергалось сомнению, то в условиях кон-
трактной модели ситуация совершенно иная. 
Контрактная модель в идеале предполагает и от-
ветственность за исход лечения пациента, ин-
формированного о течении своей болезни. И ес-
ли доверие со стороны пациента к врачу в па-
терналистской модели взаимодействия имело в 
преобладающей степени иррациональный ха-
рактер, так как пациент видел во враче мило-
сердного сострадательного спасителя, то при 
контрактной модели доверие по существу долж-
но приобрести характер рациональный, то есть 
стать доверием к врачу как к обладателю экс-
пертного научного знания. 
Однако Э. Гидденс, изучив проблему доверия 

в контексте существования современного чело-
века в медикализирующейся культуре и выде-
лив, с одной стороны, доверие к врачу-эксперту, 
обладающему знанием, как к «оператору аб-
страктных систем в точке доступа» и персони-
фицированное доверие, с другой стороны, при-
шел к выводу, что доверие к абстрактным си-
стемам не приносит человеку морального удо-
влетворения по сравнению с персонифициро-
ванным [Giddens А., 1991]. Состояние болезни, в 
котором находится пациент, сопряжено с физи-
ческим, душевным и экзистенциальным страда-
нием — состоянием «экзистенциальной тревоги 
и ужаса», которое Гидденс противопоставляет 
доверию [Giddens А., 1991, с. 109]. То есть необ-
ходимым условием создания «кокона доверия», 
обеспечивающего «онтологическую безопас-
ность» и «преграждающего путь экзистенциаль-
ным беспокойствам», является моральное удо-
влетворение, которого можно достичь только 
при наличии иррационального доверия к врачу 
со стороны пациента. Таким образом, в условиях 
смены нравственной парадигмы в медицине, по-
влекшей за собой и коммуникативный парадиг-
мальный сдвиг, иррациональное доверие к врачу 

не может быть полностью заменено рациональ-
ным, потому что страх как сущностное проявле-
ние страдающего пациента имеет экзистенци-
альное основание. 
Результатом рационализации медицинской 

практики стало проявление противодействия со 
стороны пациентов как реакции на невнима-
тельное отношение врача к личности болеющего 
человека. Например, Д.В. Михель, изучив ан-
тропологическую проблему «пациентского опы-
та и различных примеров естественной истории 
в ее социокультурном контексте», приходит к 
выводу о том, что «во многих случаях оказание 
помощи тем, кто страдает, связано с насилием 
над личностью», что «касается, в первую оче-
редь, тех способов лечения, которые призваны 
спасать жизнь пациентов, но не устранять их 
страдания» [Михель Д.В., 2016, с. 105]. Анали-
зируя истоки возникновения пациентских дви-
жений против оперативных способов лечения 
рака груди и методов терапии психиатрических 
заболеваний во второй половине прошлого века 
в США, автор определяет указанные способы 
лечения как «репрессивные культурные меха-
низмы». Данную социокультурную тенденцию, 
направленную на массовое оздоровление обще-
ства, мы обозначим как «тоталитаризацию науч-
ной медицины». Она, в совокупности с обозна-
ченными Михелем «медикализацией явлений 
болезни» в XX в. и биологизацией медицины (в 
которой в силу ее технологических достижений, 
стало господствовать биомедицинское мышле-
ние), также способствовала снижению уровня 
доверия к врачу на межиндивидуальном уровне 
взаимодействия как к исполнителю «репрессив-
ных культурных механизмов».  

Заключение 

Таким образом, исключительно рациональный 
подход при принятии решений в роковых жиз-
ненных ситуациях, связанных с болезнью, не 
всегда оправдан. Для современного человека, 
тяготеющего к абсолютизации рационалистиче-
ской установки и стремящегося следовать ей и в 
неформальных отношениях, данные убеждения 
могут иметь фатальные последствия. Возможно, 
понимание миссии врача как человека, имеюще-
го исключительно гуманные цели, но вынуж-
денного действовать в рамках институциональ-
ных требований, поможет сохранить доверие к 
врачу, к медицине и институту современного 
здравоохранения со стороны пациента и, соот-



ФИЛОСОФИЯ 

 512 

ветственно, сохранить собственное здоровье и 
благополучное существование. 
В условиях смены этической парадигмы в 

медицине происходит трансформация феномена 
доверия в модели отношения «врач – пациент» 
из иррационального в рациональное. Можно с 
уверенностью предположить, что контрактная 
модель коммуникации в современной медицине, 
призванная оценивать риски для здоровья и 
жизни пациента и содержащая в основе научный 
скептицизм, будет способствовать дальнейшему 
усилению кризиса доверия в модели отношения 
«врач – пациент». Ряд специалистов в области 
философии науки и техники, считающих пана-
цеей от проблем человеческих отношений в со-
временном здравоохранении идеологию 4П-
медицины (направленную на предупреждение 
болезней на генном уровне и предполагающую 
персонализированный подход в соответствии с 
данным генома человека), к сожалению, не учи-
тывают, что болеющее население в основной 
своей массе — это люди старшего возраста. 
Сформировавшееся традиционное мировоззре-
ние, отвергающее радикальные вмешательства в 
организм на генном уровне, не позволит пациен-
там в полной мере участвовать в принятии кон-
кретных решений относительно своего здоровья, 
основываясь лишь на доверии к науке. Учиты-
вая, что инновационные концепции здравоохра-
нения внедряются благодаря открытиям в сфере 
биоинформатики, транскриптомики, генетики и 
других технических и естественных наук, его 
идеология только усиливает биологизаторский 
подход к проблемам страдающего человека, ак-
туализируя интерес к изучению его экзистенци-
альных состояний.  
Феномен доверия к врачу, несмотря на до-

стижения биомедицины, сегодня формируется 
из рационального доверия к институциональ-
ной медицине и к экспертному знанию врача, а 
также иррационального доверия к врачу как к 
гуманному человеку, проявляющему участие и 
наделенному властью над телом и личностью 
пациента, ожидающего помощи в разрешении 
своей ситуации. И причем именно последнее не 
редко порождает первое и второе. Встретив 
именно внимательно относящегося к его про-
блемам врача, пациент не испытывает недове-
рия и к медицине вообще, и к профессионализ-
му врачей в целом. То есть именно экзистенци-
альные факторы могут быть решающими. В 
связи с этим иррациональное доверие как без-

условное стремление пациента к безопасности 
жизненного мира, который, согласно идее 
Э. Гуссерля, всегда стоит за любой научной 
картиной [Гуссерль Э., 2000], следует признать 
основанием феномена доверия к врачу и пред-
принять попытки поиска способов его сохране-
ния в современной ситуации смены нравствен-
ных парадигм в медицине. Но для полного осо-
знания ситуации, связанной со взаимоотноше-
ниями врача и пациента, не следует ограничи-
ваться только уровнем конкретно-научных ее 
оценок, мониторинга состояния, выработкой 
управленческих решений, а необходимо начать 
с наиболее общего и основополагающего — с 
философского осмысления того «смещения» 
оснований и смыслов, которое происходит в 
этих отношениях.  

Список литературы 

Ардашкин И.Б. Доверие в науке и религии: к 
вопросу о становлении культуры доверия // Вест-
ник Томского государственного университета. 
2013. № 370. С. 56–60. 

Аронсон П.Я. Отказ от профессиональной ме-
дицинской помощи как следствие утраты доверия 
экспертному знанию врача и институциональной 
среде здравоохранения // Известия Российского 
государственного педагогического университета 
им. А.И. Герцена. 2006. Т. 3, № 20. С. 5–9. 

Галкин В.П. Проблемы современности: теоре-
тические аспекты и основы экологической про-
блемы — толкователь слов и идиоматических вы-
ражений: учеб. пособие: в 3 ч. Ч. 2. Чебоксары: 
Изд-во Чуваш. гос. ун-та, 1997. 220 с. 

Гуссерль Э. Логические исследования. Карте-
зианские размышления / пер. Э.А. Бернштейн. М.: 
АСТ, 2000. 452 с. 

Емельяненко В.В. Феномен доверия как предел 
интенции в воззрениях Эдмунда Гуссерля // 
Наука и бизнес: пути развития. 2012. № 12(18). 
С. 22–26. 

Зимбули А.Е. Доверие: нравственно-
ценностные аспекты // Новая наука: от идеи к ре-
зультату. 2016. № 8–2(96). С. 125–140. 

Ильин И.А. Собр. соч.: в 10 т. Т. 3: Путь к оче-
видности. О призвании врача. М.: Русская книга, 
1994. 592 c. 

Кириленко Е.И. Медицина как феномен куль-
туры: опыт гуманитарного исследования: дис. … 
д-ра филос. наук. Томск, 2009. 339 с. 

Кон И.С. Словарь по этике. 4-е изд. М.: Поли-
тиздат, 1981. 430 c. 



И.Р. Камалиева, В.С. Невелева 

 513 

Леонова И.Ю. Доверие: понятие, виды и 
функции // Вестник Удмуртского университета. 
Серия: Философия. Психология. Педагогика. 
2015. Т. 25, № 2. С. 34–41. 

Михель Д.В. История болезни в социокультур-
ном контексте: философское осмысление медико-
антропологических исследований пациентского 
опыта // Вестник Самарской гуманитарной акаде-
мии. Серия: Философия. Филология. 2016. 
№ 2(20). С. 88–109. 

Ожегов С.И. Толковый словарь русского / под 
общ. ред. Л.И. Скворцова. 28-е изд., перераб. М.: 
Мир и Образование: ОНИКС, 2012. 1376 с. 

Силуянова И.В. Избранные. О профессии вра-
ча. М.: Форма Т, 2008. 256 с. 

Скрипкина Т.П. Антиномия доверия к миру и 
доверия к себе в человеческом бытии // Развитие 
личности. 2011. № 3. С. 111–131. 

Ушаков Д.Н. Толковый словарь современного 
русского языка. М.: Аделант, 2014. 800 с. 

Фромм Э. Человек для самого себя. Исследо-
вание психологических проблем этики / пер. 
Э.М. Спировой. М.: АСТ, 2010. 362 с. 

Хубулава Г.Г. Философско-антропологический 
анализ коммуникации врача и пациента: дис. … 
д-ра филос. наук. СПб., 2016. 309 c. 

Fucuyama F. Trust: The social virtues and the 
creation of prosperity. N.Y.: Free Press, 1995. 457 p. 

Giddens А. Modernity and self-identity: self and 
society in the late modern age. Cambridge: Polity 
Press, 1991. 264 p. 

Giddens A. The consequences of modernity. 
Cambridge: Polity Press, 1990. 188 p. 

Glushko I., Lavrukhina I., Polomoshnov A. 
Trust/distrust as factor of constructing social reality // 
Journal of Legal, Ethical and Regulatory Issues. 
2018. Vol. 21, no. 1. P. 92–98.  
 
Получено 16.09.2019 
 

References 

Ardashkin, I.B. (2013). Doverie v nauke i religii: k 
voprosu o stanovlenii kul’tury doveriya [Trust in sci-
ence and religion: on formation of culture of trust]. 
Vestnik Tomskogo gosudarstvennogo universiteta 
[Tomsk State University Journal]. No. 370, pp. 56–60.  

Aronson, P.Ya. (2006). Otkaz ot professional’noy 
meditsinskoy pomoschi kak sledstvie utraty doveriya 
ekspertnomu znaniyu vracha i institucional’noy srede 
zdravookhraneniya [Refusal of professional medical 
care as a result of loss of trust in the expert 
knowledge of the doctor and the institutional 

healthcare environment]. Izvestiya Rossiyskogo gosu-
darstvennogo pedagogicheskogo universiteta im. 
A.I. Gertsena [Izvestia: Herzen University Journal of 
Humanities and Sciences]. Vol. 3, no. 20, pp. 5–9. 

Emel’yanenko, V.V. (2012). Fenomen doveriya 
kak predel intentsii v vozzreniyakh Edmunda Gusser-
lya [Phenomenon of trust as the limit of intention in 
Edmund Husserl’s views]. Nauka i biznes: puti 
razvitiya [Science and Business: Ways of Develop-
ment]. No. 12(18), pp. 22–26. 

Fromm, E. (2010). Chelovek dlya samogo sebya. 
Issledovanie psihologicheskikh problem etiki, per. s 
angl. E.M. Spirovoy [Man for himself: an inquiry in-
to the psychology of ethics, trans. by E.M. Spirova]. 
Moscow: AST Publ., 362 p.  

Fukuyama, F. (1995). Trust: the social virtues and 
the creation of prosperity. New York: Free Press 
Publ., 457 p. 

Galkin, V.P. (1997). Problemy sovremennosti: te-
oreticheskie aspekty i osnovy ekologicheskoy prob-
lem — tolkovatel’ slov i idiomaticheskikh vyrazheniy: 
v 3 ch. [Problems of the modernity: theoretical aspects 
and foundations of environmental problems — inter-
preter of words and idiomatic expressions: in 3 parts]. 
Cheboksary: ChSU Publ., pt. 2, 220 p. 

Giddens, A. (1991). Modernity and self-identity: 
self and society in the late modern age. Cambridge: 
Polity Press Publ., 264 p.  

Giddens, A. (1990). The consequences of moder-
nity. Cambridge: Polity Press Publ., 188 p.  

Glushko, I., Lavrukhina, I. and Polomoshnov, A. 
(2018). Trust/distrust as factor of constructing social 
reality. Journal of legal, ethical and regulatory is-
sues. Vol. 21, no. 1, pp. 92–98. 

Husserl, E. (2000). Logicheskie issledovaniya. 
Kartezianskie razmyshleniya, per. s angl. 
E.A. Bernstein [Logical investigations. Cartesian 
meditations. trans. by E.A. Bernstein]. Moscow: AST 
Publ., 452 p.  

Il’in, I.A. (1994). Put’ k ochevidnosti. O prizvanii 
vracha [The path to the obvious. About the profes-
sion of a doctor]. Moscow: Russkaya Kniga Publ., 
592 p. 

Khubulava, G.G. (2016). Filosofsko-
antropologicheskiy analiz kommunikatsii vracha i 
patsienta: dis. … dokt. filos. nauk [Philosophical-
anthropological analysis of the communication doctor 
and patient: dissertation]. Saint-Petersburg, 309 p.  

Kirilenko, E.I. (2009). Meditsina kak fenomen 
kul’tury: opyt gumanitarnogo issledovaniya: dis. … 
dokt. filos. nauk [Medicine as a cultural phenomenon: 
the experience of humanitarian research: disserta-
tion]. Tomsk, 339 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 514 

Kon, I.S. (2011). Slovar’ po etike [Dictionary of 
ethics]. Moscow: Politizdat Publ., 4th ed., 430 p. 

Leonova, I.Yu. (2015). Doverie: ponyatie, vidy i 
funktsii [Trust: definition, types and functions]. Vest-
nik Udmurtskogo universiteta [Bulletin of Udmurt 
University. Series Philosophy. Psychology. Peda-
gogy]. Vol. 25, no. 2, pp. 34–41. 

Mikhel, D.V. (2016). Istoriya bolezni v 
sotsiokul’turnom kontekste: filosofskoe osmyslenie 
mediko-antropologicheskih issledovaniy 
patsientskogo opyta [The history of the illness in the 
socio-cultural context: a philosophical understanding 
of medico-anthropological studies of patient experi-
ence]. Vestnik Samarskoy gumanitarnoy akademii. 
Seriya «Filosofiya. Filologiya» [Bulletin Samara 
Humanitarian Academy. Series «Philosophy. Philol-
ogy»]. No. 2(20), pp. 88–109. 

Ozhegov, S.I. (2012). Tolkovyy slovar’ russkogo 
yazyka, pod red. L.I. Svortsova [Explanatory diction-
ary of the Russian language, ed. by L.I. Skvortsov]. 
Moscow: Mir i Obrazovanie Publ., ONIKS Publ., 
28th ed., 1376 p. 

Siluyanova, I.V. (2008). Izbrannye. O professii 
vracha [Selected. About the profession of doctor]. 
Moscow: Forma T Publ., 256 p.  

Skripkina, T.P. (2011). Antinomiya doveriya k 
miru i doveriya k sebe v chelovecheskom bytii [An-
tinomy of world and self trust in human being]. 
Razvitie lichnosti [Development of Personality]. 
No. 3, pp. 111–131. 

Ushakov, D.N. (2014). Tolkovyy slovar’ sov-
remennogo russkogo yazyka [The explanatory dic-
tionary of the Russian language]. Moscow: Adelant 
Publ., 800 p. 

Zimbuli, A.E. (2016). Doverie: nravstvenno-
tsennostnye aspekty [Trust: moral and value aspects]. 
Novaya nauka: ot idei k rezul’tatu [New Science: 
From idea to result]. No. 8–2(96), pp. 125–140. 
 
Received 16.09.2019 
 

 

Об авторах About the authors 

Камалиева Ирина Ринатовна 
кандидат философских наук,  
доцент кафедры философии 

Южно-Уральский государственный университет 
(Национальный исследовательский университет), 
454080, Челябинск, пр. Ленина, 76; 
e-mail: irina.kamalieva@yandex.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4819-7311 

Невелева Вера Сергеевна 
доктор философских наук, профессор,  
заведующая кафедрой философских наук 

Челябинский государственный институт культуры, 
454091, Челябинск, ул. Орджоникидзе, 36-а; 
e-mail: vsneveleva@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6820-3707 

Irina R. Kamalieva  
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 
of the Department of Philosophy 

South Ural State University 
(National Research University), 
76, Lenin av., Chelyabinsk, 454080, Russia; 
e-mail: irina.kamalieva@yandex.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4819-7311 

Vera S. Neveleva 
Doctor of Philosophy, Professor, 
Head of the Department of Philosophy 

Chelyabinsk State Institute of Culture, 
36-a, Ordzhonikidze st., Chelyabinsk, 454091, Russia; 
e-mail: vsneveleva@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6820-3707 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Камалиева И.Р., Невелева В.С. Доверие как основание отношения «врач – пациент» в современной медицине: 
философско-антропологическая интерпретация // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. 
Социология. 2019. Вып. 4. С. 504–514. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-504-514 

For citation:  
Kamalieva I.R., Neveleva V.S. [Trust as the basis of the «doctor – patient» relationship in modern medicine: philosoph-
ical and anthropological interpretation]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm Uni-
versity Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology»], 2019, issue 4, pp. 504–514 (in Russian).  
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-504-514 
 


