
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Устинов О.А., 2019 

УДК 141.333 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-492-503 

СТАНОВЛЕНИЕ ФИЛОСОФСКОЙ АНТРОПОЛОГИИ В СССР: 

ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ 

Устинов Олег Александрович 
Культурно-просветительский центр «Дубрава» им. протоиерея Александра Меня (Сергиев Посад) 
 
Предметом рассмотрения в настоящей статье является процесс становления философской 
антропологии в рамках советской философской науки в 1950–1980-е гг. Именно в этот период 
целый ряд исследователей, впервые получивших возможность реконструировать марксову 
антропологию с опорой на первоисточники, поставили своей задачей гуманизировать марксизм. 
Результатом этих исканий стало осознание проблемы человека как центрального пункта 
философии К. Маркса и философии вообще, а также обоснование необходимости разработки 
комплексной философской дисциплины, которая получила название «человековедение». В статье 
реконструируются и исследуются базовые концепты философско-антропологической мысли 1950–
1980-х гг.: проект «нового человека», проблема отчуждения, соотношения социального и 
биологического, свободы и необходимости, личности и общества, проблема смысла и назначения 
жизни. Делается вывод о том, что философы-новаторы («антропологисты») еще не смогли 
полностью освободиться от привнесенных в философию идеологией догматических паттернов, но 
сумели выполнить анализ феномена человека в его индивидуальном, а не только коллективном 
бытии, сопровождая его выводами о самоценности личности и ее праве на автодетерминацию. 
Позднее, в середине 1980-х – 1990-е гг., после отмены идеологического контроля данный 
комплекс идей будет использован отечественными учеными как парадигмальный для 
формирования и институционализации философской антропологии как отдельной философской 
дисциплины в конструктивном диалоге с немарксистскими концепциями человека. 
Ключевые слова: философская антропология, советский марксизм, человек, биологическое и 
социальное, субъективный фактор в истории, смысл жизни, личность и общество. 

FORMATION OF PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY IN THE USSR: 

A HISTORICAL AND PHILOSOPHICAL ANALYSIS 

Oleg A. Ustinov 

Cultural and educational center «Dubrava» named after Archpriest Alexander Men (Sergiev Posad) 

The article deals with the formation of philosophical anthropology in the framework of Soviet philosoph-
ical science in the 1950–1980s. It was during this period that a number of researchers set a task to human-
ize Marxism after they had received the opportunity to reconstruct Marx’s anthropology referring to pri-
mary sources. The result of these searches was the recognition of the problem of man as the central point 
of K. Marx’s philosophy and philosophy in general, as well as the justification of the need to develop a 
comprehensive philosophical discipline which was called «human science». The article reconstructs and 
explores the basic concepts of philosophical and anthropological thought of the 1950–1980s: the «new 
man» project, the problem of alienation, the relationship between the social and the biological, freedom 
and necessity, personality and society, the problem of the meaning and purpose of life. It is concluded 
that innovative philosophers («anthropologists») of that period could not completely get rid of the ideo-
logical dogmatic patterns introduced into philosophy, but they managed to analyze the phenomenon of 
man in his not only collective but individual being; the analysis was accompanied with conclusions about 
the self-worth of a person and their right to auto-determination. Later, in the mid-1980s and 1990s, after 



О.А. Устинов 

 493 

the abolition of ideological control, this set of ideas was used by Russian scientists as paradigmatic for the 
formation and institutionalization of philosophical anthropology as a separate philosophical discipline in a 
constructive dialogue with non-Marxist concepts of man. 
Keywords: philosophical anthropology, Soviet Marxism, man, biological and social, subjective factor in 
history, meaning of life, personality and society. 
 

1950–1980-е гг. — особый период в истории 
отечественной философской науки, характери-
зующийся появлением серии концептуальных 
исследований философско-антропологического 
характера («поворот к человеку»).  
Решения XX и XXII съездов КПСС, осудив-

шие «культ личности» И.В. Сталина, закрепили 
в качестве социального приоритета идеологему 
«Все для блага человека, все во имя человека». 
Объективный запрос на разработку гуманисти-
ческой проблематики совпал, кроме того, с 
двумя важными обстоятельствами. В 1956 г. 
были впервые опубликованы ранние работы 
К. Маркса, знакомство с которыми позволило 
вывести в легальное поле анализ проблем со-
знания, личности, отчуждения, самореализа-
ции, смысла жизни, подлинной и мнимой кол-
лективности. А в философию пришли исследо-
ватели нового типа («дети XX съезда»), полу-
чившие возможность работать в относительно 
свободных условиях.  
Интенсивная актуализация философско-

антропологической проблематики повлекла за 
собой идентификацию проблемы человека как 
центральной в марксистской философии и пре-
тензию на комплексное исследование феномена 
человека в рамках отдельной научной дисци-
плины — «человековедения». Термин «фило-
софская антропология» не принимался как дис-
кредитированный идеалистической философи-
ей, которая закрепила за ним представление о 
человеке как о метафизическом существе.  
Основными участниками данного процесса 

были т.н. «антропологисты» — философы, по-
ставившие своей целью «очеловечивание» марк-
сизма (Э.В. Ильенков, Г.С. Батищев, М.С. Каган, 
И.Т. Фролов, Б.Т. Григорьян, И.С. Кон и др.). 
Однако существенную роль в разработке аутен-
тичных К. Марксу философско-антропологи- 
ческих решений сыграли философы, который 
специально проблемой человека не занимались 
(Т.И. Ойзерман, Н.И. Лапин, С.Л. Рубинштейн, 
Б.Г. Ананьев, А.Н. Леонтьев, и др.). 
Процесс становления философской антро-

пологии как важнейший этап развития совет-

ской философии не только является сегодня 
общепризнанным фактом [Мысливченко А.Г., 
2001], но и становится предметом самостоя-
тельного историко-философского исследования 
[Горбачев В.Г., 2012]. Настоящая статья по-
священа изучению данного процесса посред-
ством историко-генетического, историко-
типологического и логико-семантического ана-
лиза конкретных концептов, составляющих его 
содержание. За хронологические рамки статьи 
выведены работы, написанные после 1985 г., 
как принадлежащие качественно другому пери-
оду в истории советской философии, в услови-
ях которого философская антропология полу-
чила возможность развиваться в конструктив-
ном диалоге с немарксистскими концепциями. 
Рассмотрим основные концепты философ-

ско-научной антропологической мысли в СССР 
в 1950–1980-е гг. 

Первый концепт. В описании марксистского 
антропологического идеала в партийно-
государственных текстах не произошло карди-
нальных изменений. Конечной целью строи-
тельства социализма по-прежнему оставался 
«активный строитель коммунизма» [Отчет 
Центрального Комитета…, 1962, с. 98], наде-
ленный такими качествами, как «духовное бо-
гатство, моральная чистота и физическое со-
вершенство» [Программа Коммунистической 
партии…, 1961, с. 120–121], в качестве кон-
стант его универсальной развитости. Живым 
олицетворением этого «нового человека» в 
1960-е гг. стал первый космонавт планеты 
Ю.А. Гагарин [Марков Г., 1961].  

«Антропологисты», основываясь на «Эко-
номическо-философских рукописях 1844 года», 
осуществили реконструкцию антропологиче-
ского идеала К. Маркса, значительно расширив 
традиционное представление об идеальном че-
ловеке с помощью образа «целостного челове-
ка», максимально реализующего свои таланты 
и способности в самых разных формах дея-
тельности (преобразовательной, познаватель-
ной, ценностно-ориентационной, коммуника-
тивной), которые входят в структуру личности 



ФИЛОСОФИЯ 

 494 

и суммарно образуют ее уникальную самость 
[Каган М.С., 1974, с. 306–312]. 

«Антропологистами» было установлено, что 
К. Маркс в течение всей жизни придерживался 
глубоко гуманистических взглядов, в соответ-
ствии с которыми рассматривал человека как 
высшую ценность в развитии общества. Однако 
он поставил себе цель разработать такую систе-
му, которая на практике гарантировала бы всем 
людям без исключения безусловную защиту их 
прав и свобод. Исследуя современное ему обще-
ство, Маркс обнаружил, что человек, обладая 
изначально позитивной природой, проявляю-
щейся в его базовой потребности в гармонии с 
другими людьми и всем миром, на каком-то эта-
пе испытал «отчуждение» от самого себя и пре-
вратился в свое суррогатное подобие: «подлин-
ную человечность» вытеснила «человеческая 
животность». Исходное отчуждение повлекло за 
собой и отчуждение человека от труда, морали, 
культуры, науки и техники, социальных и поли-
тических институтов, природы. 
Согласно «антропологистам», К. Маркс 

определял, что причиной общечеловеческой 
катастрофы является развитие частной соб-
ственности, разделение труда и образование 
классов, приведших к эксплуатации и угнете-
нию людей людьми. Выход человека из ква-
зичеловеческого состояния и его возвращение к 
целостности во всей его деятельности на новом, 
обогащенном уровне возможны только в ре-
зультате ликвидации исторически сложившейся 
экономической структуры общества. В связи с 
этим К. Маркс приступил к подробному иссле-
дованию капитализма, уточняя и заменяя фило-
софскую терминологию на экономическую как 
более точную с точки зрения создания научной 
теории об освобождении человечества. Фи-
нальным итогом этого исследования явилось 
учение о социальной революции, осуществляе-
мой рабочим классом, которому и предстоит 
организовать над обществом свою диктатуру 
именно как систему мер защиты прав и свобод 
всех угнетенных и обездоленных [Лапин Н.И., 
1986; Ойзерман Т.И., 1962]. 
Таким образом, детально проработав фило-

софско-антропологическую основу классиче-
ского марксизма, «антропологисты» подгото-
вили условия для дальнейшей гуманизации фи-
лософского знания в СССР: «…человек… есть 
для человека высший и самый интересный 

предмет в универсуме» [Ильенков Э.В., 1991b, 
с. 107]. Традиционное для советского марксиз-
ма утилитарное сведение человека до социаль-
ной функции — «общественно полезного ра-
ботника» — было отвергнуто как редукция 
Марксовой антропологии. Изыскания новато-
ров приобрели большую популярность и затро-
нули творчество некоторых советских писате-
лей. Так, пафос противопоставления подлинной 
человечности и человеческой животности 
нашел оригинальное преломление в серии 
научно-фантастических романов и повестей 
А.Н. и Б.Н. Стругацких о коммунистической 
цивилизации будущего [Любутин К.Н., Коря-
ковцев А.А., 2010, с. 750]. Но еще более важ-
ным было то, что «антропологисты» приступи-
ли к собственно научному анализу человека как 
многомерного феномена без жесткой привязки 
к идеологическим догмам. 

Второй концепт. При решении проблемы 
соотношения биологического и социального в 
человеке советские философы отстаивали по-
нимание человеческой сущности как биопсихо-
социальной, образуемой синтезом всех ее ком-
понентов при определяющей роли социальных 
факторов.  
Отталкиваясь от марксовой трактовки чело-

века как совокупности общественных отноше-
ний, они ретроспективно проследили историче-
ский генезис сознания и самосознания людей 
через формирование в условиях их коллектив-
ной предметно-практической деятельности 
языковых конвенциональных символов и далее 
на их основе — всей человеческой культуры 
как суммы материальных и интеллектуальных 
практик, социально наследуемых и развиваю-
щихся от поколения к поколению. Физиология 
является, по их мнению, лишь необходимой 
предпосылкой развития сознания, но отнюдь не 
определяет и не исчерпывает его содержания. 
Так, А.Н. Леонтьев констатировал: «Человек 
как природное существо есть индивид, облада-
ющий той или иной физической конституцией, 
типом нервной системы, темпераментом, дина-
мическими силами биологических потребно-
стей, аффективности и многими другими чер-
тами, которые в ходе онтогенетического разви-
тия … многообразно меняются. Однако не из-
менения этих врожденных свойств человека 
порождают его личность. Личность есть специ-
альное человеческое образование… (Маркс го-



О.А. Устинов 

 495 

ворит: производство сознания, производство 
потребностей), личность человека тоже “произ-
водится” — создается общественными отноше-
ниями, в которые индивид вступает в своей де-
ятельности» [Леонтьев А.Н., 2004, с. 14, 135].  
Отметим, что именно советские психологи 

(А.Н. Леонтьев, А.Р. Лурия, Б.М. Теплов и др.) 
внесли существенный вклад в познание фено-
мена человеческого сознания, проанализировав 
при помощи деятельностностного подхода к 
психическому развитию его структуру, функ-
ции, особенности и закономерности как резуль-
тат процессов интериоризации (формирование 
умственных представлений и знаний в ходе 
практики, их переход из внешнего состояния во 
внутреннее) и экстериоризации (опредмечива-
ние представлений и знаний, их переход из 
внутреннего во внешнее состояние).  
Вариантом анализа экстериоризации и инте-

риоризации в деятельности человека в филосо-
фии был анализ т.н. идеального как процесса и 
результата субъективного психического отра-
жения объективной материальной реальности в 
мозге человека вследствие его социокультур-
ной практики по освоению и преобразованию 
природы и общества. Под содержанием иде-
ального имелась в виду, таким образом, вся ин-
теллектуальная деятельность человека, опред-
меченная в продуктах культуры. В официаль-
ном дискурсе расширенное толкование данного 
термина относительно онтологической укоре-
ненности «идеального» в бытии пресекалось 
как отход от материализма, поскольку вызыва-
ло ассоциацию с гегелевским образом человека 
как духа, «конечного сознания», единосущного 
с Абсолютом.  
Однако, отрицая ошибочные, по их мнению, 

представления о растворении биологического и 
социального друг в друге или их дуальном со-
существовании («двойной детерминации лич-
ности»), советские философы допускали абсо-
лютизацию социального начала. В качестве 
триумфального доказательства марксистского 
тезиса о том, что «труд превратил обезьяну в 
человека» ими был приведен «Загорский экспе-
римент» — опыт И.А. Соколянского и А.И. Ме- 
щерякова (1970-е гг.), в ходе которого группа 
детей с полной или почти полной потерей зре-
ния и слуха сумела овладеть предметами, ре-
чью, а также освоить школьную программу в 
объеме, достаточном для поступления в МГУ 

им. М.В. Ломоносова, посредством специаль-
ной научной методики, включившей их в ак-
тивную общественно-практическую деятель-
ность. Некоторые из участников «Загорского 
эксперимента» впоследствии стали научными 
работниками [Ильенков Э.В., 1977; Мещеря-
ков А.И., 1974]. Тем не менее его релевант-
ность вызывала некоторое сомнение у части 
ученых, критиковавших опыт И.А. Соколян- 
ского и А.И. Мещерякова по причине того, что 
их воспитанники потеряли слух и зрение в ран-
нем возрасте, а следовательно, уже имели опыт 
социокультурной деятельности и не находи-
лись на стадии «психического нуля», как 
утверждала идеологическая печать [Дубров-
ский Д.И., 2018].  
Так, Д.И. Дубровский осознавал научную 

несостоятельность социологизаторства и вы-
ступал с предложением о пересмотре сложив-
шегося понимания соотношения биологическо-
го и социального. Признавая приоритет соци-
ально-деятельностных механизмов над физио-
логическими параметрами, он отказывал им в 
факте безусловного доминирования в форми-
ровании личности и напоминал о необходимо-
сти серьезного анализа природных особенно-
стей и предрасположенностей человека, опре-
деляемых генетически уникальной нейронной 
структурой его мозга, в том числе в период 
школьного обучения [Дубровский Д.И., 1971]. 
Но так как неизбежным следствием данной по-
зиции должно было стать признание неустра-
нимой дифференциации общества по наличию 
и отсутствию у людей тех или иных талантов и 
способностей, а значит и пересмотр советского 
антропологического проекта с его идеей разви-
тия всех членов общества до состояния «уни-
версального человека», все ее сторонники кри-
тиковались за выражение не вполне марксист-
ских взглядов такими крупными авторитетами, 
как П.Н. Федосеев и Б.Г. Ананьев [Грэхэм Л., 
1991, с. 232]. Среди творческих марксистов 
ярым противником теории врожденного интел-
лекта был Э.В. Ильенков [Ильенков Э.В., 1968]. 
Таким образом, в теориях советских фило-

софов определилась тенденция вытеснения со-
циальным началом биологического, фактически 
не оставляя за ним самостоятельного значения, 
что неизбежно обуславливало неадекватное по-
нимание биосоциальной сущности человека во 
всей сложности и многофакторности этого фе-



ФИЛОСОФИЯ 

 496 

номена. Однако выполненный ими анализ фор-
мирования и развития сознания как социокуль-
турного процесса остается до настоящего вре-
мени базовым для отечественной и мировой 
философской науки. 

Третий концепт. Соотношение свободы и 
необходимости анализировалось советскими 
философами в соответствии с формулой К. Мар- 
кса о свободе как познанной и преодоленной 
необходимости с акцентом на ведущую роль в 
процессе практики субъективного фактора, пер-
сонифицируемого в пролетариате и — шире — в 
социалистическом обществе — «коллективном 
человеке». 
Обличая фантомность неких метафизических 

субъектов истории, защищаемых идеалистиче-
ской антропологией, и рассматривая человека 
как единственного «хозяина времени и про-
странства», они демонстрировали гносеологиче-
ский оптимизм, приводя в качестве примера до-
стижения советской и мировой науки и прежде 
всего — в области физики и техники. Так, 
Э.В. Ильенков полагал неизбежным освоение 
человеком сначала околоземного, а далее и всего 
космического пространства, терраформирование 
планет и как итог — познание тайны рождения 
материи, овладение которой позволит человече-
скому роду стать подлинным Демиургом Все-
ленной в статусе бесконечно воспроизводящего 
себя самого Абсолюта. Познание и преобразова-
ние природы в ее бесконечности с целью ее спа-
сения (поскольку через миллионы и миллионы 
лет метагалактика, погибающая в «тепловой 
смерти», будет перезапущена людьми, прино-
сящими себя в жертву во имя спасения разумной 
жизни), Э.В. Ильенков полагал смыслом челове-
ческого существования, перед которым меркнут 
любые религиозные представления о цели и 
назначении пребывания человека на земле [Иль-
енков Э.В., 1991a]. 
Традиционно не менее грандиозные пер-

спективы грезились советским философам и в 
области генетики, молекулярной биологии и 
биотехнологии, прогресс в которых позволил 
бы, с их точки зрения, надеяться на создание 
лекарства против старости посредством изуче-
ния фактического бессмертия ряда биологиче-
ских организмов и выяснения органики их уди-
вительных свойств. Отдавая себе отчет в не-
устранимости смерти как таковой, советские 
ученые говорили о бессмертии в кавычках, по-

нимая под ним максимально возможное про-
дление человеческой жизни [Урланис Б.Ц., 
1978; Фролькис В.В., 1975].  
Однако пафос радикального переустройства 

мира, свойственный раннему советскому марк-
сизму, был существенно смягчен. В коммента-
риях философов по поводу развития естествен-
ных наук требование учета объективных фак-
торов соблюдалось строго, а претензии на по-
беду над материей либо отодвигались на пер-
спективу миллионов и миллионов лет, синтези-
руясь с научной фантастикой как формой ху-
дожественного вымысла, либо рассматривались 
с точки зрения их гуманности и этичности 
[Белкина Г.Л., Корсаков С.Н., 2008]. 
В сфере общественного развития трактовка 

соотношения свободы и необходимости также 
выдерживалась в категориях строгой научно-
сти. Так, разоблачая как очевидное искажение 
классического марксизма эклектичную смесь 
детерминизма и волюнтаризма в таких ее вер-
сиях, как эмпириомонизм в России [Ильен-
ков Э.В., 1980] и маоизм в Китае [Алтай-
ский М.Л., Ильенков Э.В., 1973], Э.В. Ильенков 
показывал, что преобразование реальности, по 
К. Марксу и В.И. Ленину, реализуется в стро-
гой подчиненности ее диалектико-материа- 
листическому познанию, при котором реаль-
ность раскрывается в восхождении от аб-
страктного к конкретному и наоборот во всех 
ее взаимосвязях, противоречиях и особенно-
стях. Так понятая методология марксизма была 
эквивалентна в представлении Э.В. Ильенкова 
мышлению, в то время как волюнтаристские 
суждения олицетворяли для него сознание; 
между марксистскими и волюнтаристскими 
суждениями простирается пропасть как между 
научным и антинаучным способами познания 
природы, общества и человека.  
Э.В. Ильенков предупреждал, что только 

построенная на диалектической логике практи-
ка способна вывести общество к новым ступе-
ням его свободы, а игнорирование объективной 
необходимости или неумение ею пользоваться 
является дорогой к социальной катастрофе. 
Фактически в своих работах философ дал фун-
даментальный критический анализ сталинизма 
как практической версии богдановского эмпи-
риомонизма. 
Проблему субъекта истории Э.В. Ильенков 

специально не поднимал и не детализировал, но, 



О.А. Устинов 

 497 

констатируя, что субъектом преобразований яв-
ляется рабочий класс и само общество, отмечал, 
что внутри него значение и ценность имеет каж-
дая личность. Следует учитывать, что в партий-
ной печати, несомненно влияющей на филосо-
фию, после осуждения теории и практики 
«культа личности» исчез образ вождя, гениаль-
ного тактика и стратега, «сверхчеловека, наде-
ленного сверхъестественными качествами, при-
ближающими его к божеству», самовольно и 
единовластно указывающего обществу путь раз-
вития и физически истребляющего несогласных 
[Хрущев Н.С., 1959, с. 3, 10–12]. Но все его па-
терналистские интеллектуальные функции были 
переданы коллективу лидеров, сохранявших за 
собой статус субъекта, использующего массы 
как социальный инструмент. Все указания на то, 
что лидеры партии лишь выражают интересы 
людей, в чем и состоит их «величие» [Диалекти-
ческий и исторический материализм…, 1973, 
с. 361], но не определяют эти интересы, концеп-
туального значения не имели.  
Э.В. Ильенков каких-либо явных выпадов 

против партийной монополии на субъектность 
себе не позволял. О роли отдельной личности в 
механизме коллективной социальной субъект-
ности писал его последователь Г.С. Батищев 
(«…чтобы, нисколько не сводя человека к ве-
щи, научно понять его как обладающего всеми 
атрибутами субъекта — свободой, самодея-
тельностью, способностью к творчеству — и 
потому своим личностным я, надо в самом объ-
ективном бытии увидеть его бытие в качестве 
субъекта деятельности…» [Батищев Г.С., 2015, 
с. 125]), но и он нигде не выступал прямо про-
тив общего понимания партии как вершитель-
ницы судеб общества.  
В еще меньшей степени тема конкретного 

субъекта истории и экстраполяций выводов ис-
следования на реалии советского общества 
диалектическая логика изучалась другими со-
ветскими философами, позиционировавшими 
К. Маркса и В.И. Ленина как первооткрывате-
лей универсального научного метода, который 
должен сделать общество свободным во всех 
отношениях [Розенталь М.М., 1974]. 
Положение о «коллективном человеке» как 

субъекте истории не подвергалось изменениям, 
хотя и было расширено за счет признания зна-
чения в его деятельности воли и стремлений 
каждого отдельно взятого человека. 

Таким образом, при сохранении устоявшей-
ся в марксизме ориентации на познание как на 
бесконечный и ведущий к победе путь развития 
общества в этот период методологически за-
крепилось понимание антропологического вли-
яния на материю во всех ее формах только как 
строго научного процесса.  

Четвертый концепт. Изучение проблемы 
смысла жизни была впервые включена совет-
скими философами в перечень актуальных, 
причем решаемых современной наукой про-
блемой. Понимая под смыслом жизни цель и 
назначение человека в мире, делающее его су-
ществование аксиологически оправданным и 
социально полным, советские ученые выдвину-
ли на первый план идею творческой самореали-
зации личности как необходимую для обрете-
ния ею внешней и внутренней гармонии.  
Отправной точкой исследования стало по-

ложение К. Маркса о тождественности смысла 
жизни и счастья, а также о зависимости счастья 
человека от блага всего человечества. Этот те-
зис интерпретировался на первом этапе как 
борьба за эмансипацию и гуманизацию социу-
ма, а по достижении данной — как цели рас-
крытие человеком его талантов и способностей, 
востребованных другими людьми и потому 
приносящих максимально возможное пси-
хоэмоциональное удовлетворение. 
Подтверждение марксова определения сча-

стья было дано психологами в контексте иссле-
дования структуры и особенностей человече-
ской психики. Так, А.Н. Леонтьев показывал, 
что зацикленность человека на эгоистическом 
удовлетворении физических и материальных 
потребностей неумолимо ведет к разрушению 
его личности. Гораздо большее значение долж-
ны иметь духовные ценности, аккумулируемые 
в стремлении к самореализации на благо обще-
ства: «…чем более открывается для личности 
общество, тем более наполненным становится 
его внутренний мир» [Леонтьев А.Н., 2004, 
с. 150–151, 163].  
Данный подход во многом совпадал с реше-

нием проблемы счастья у А. Маслоу, автора 
теории иерархии потребностей, но имел свою 
специфику. Вся самодеятельность и самореали-
зация личности замыкалась у советских фило-
софов в рамках социальной деятельности в виде 
служения человечеству, а конкретно — в строи-
тельстве коммунизма. В соответсвии с идеоло-



ФИЛОСОФИЯ 

 498 

гическими предписаниями, некритически пере-
несенными в философию, советский человек, 
как «достойный строитель коммунизма», дол-
жен был выполнять различные производствен-
ные задачи, становясь «героем в повседневной 
жизни, героем в труде, в борьбе с косностью, 
эгоизмом» и вдохновляясь при этом образами 
патриотов — героев войны (Н.Ф. Гастелло, 
В.В. Талалихин, А.М. Матросов, З.А. Космо- 
демьянская и др.) [Филонович П.Э., 1963, с. 184, 
183] и партийных лидеров — «людей большого 
ума, смелого сердца, твердой воли» (Ф.Э. Дзер- 
жинский, Я.М. Свердлов, С.М. Киров, Г. Дими- 
тров, М. Торез) [Диалектический и историче-
ский материализм…, 1973, с. 363–364].  
Принятый в 1961 г. на XXII съезде КПСС 

«Моральный кодекс строителя коммунизма» 
обязывал советского гражданина считать свои-
ми базовыми ценностями «преданность делу 
коммунизма», «любовь к социалистической ро-
дине», «коммунистическое отношение к тру-
ду», «высокое сознание общественного долга» 
и «нетерпимость к нарушениям общественных 
интересов», патриотизм и интернационализм. 
Теоретической экспликации эксплуатации в ка-
питализме «человек человеку волк» противопо-
ставлялся принцип социалистического гума-
низма «человек человеку — друг, товарищ и 
брат». В реализации свод принципов коммуни-
стической нравственности должен был дать 
наиболее гармоничную и, следовательно, 
счастливую организацию общественной жизни 
[Программа Коммунистической партии…, 
1961, с. 119–120]. 
Таким образом, советские философы не 

смогли отказаться от акцента на обязательном 
для человека функциональном служении обще-
ству, что в реалиях того времени означало вы-
полнение задач партии и правительства и суще-
ственно искажало взгляды основоположника 
марксизма. Развитию советской философской 
антропологии в русле персонализма мешала 
традиция подчинения научного поиска идеоло-
гическим задачам. Но сама попытка аутентич-
ной реконструкции идеи К. Маркса о творче-
ской самореализации личности как решения 
проблемы смысла жизни свидетельствовала о 
набирающей силу тенденции к изучению чело-
века через его действительные потребности. 

Пятый концепт. Проблема соотношения 
личности и общества рассматривалась совет-

скими философами сквозь призму усложненно-
го социоцентризма, преобразованного с учетом 
ошибок его вульгарной интерпретации. Будучи 
идентифицированной как «единичное вопло-
щение» ансамбля общественных отношений, 
личность была признана уникальным и непо-
вторимым социальным феноменом, демонстри-
рующим посредством своего отношения к ми-
ру, обществу и самому себе самосознание и са-
мостоятельное поведение.  
Осуждение «культа личности» И.В. Сталина 

как уродливого нарушения «социалистической 
законности» не только с политических, но и с 
моральных позиций [Пущаев Ю.В., 2014, с. 414] 
имело в качестве своего следствия идеологиче-
ский запрос на признание ценности каждой от-
дельно взятой личности, ее прав и свобод и даже 
выдвинутое к ней требование о самостоятельно-
сти в оценках и суждениях, которое было арти-
кулировано философами («Нет картины более 
нелепой, чем слепо верующий марксист или по-
клоняющийся кумиру коммунист» [Диалектиче-
ский и исторический материализм…, 1973, 
с. 362], «Тот не коммунист, кто самостоятель-
ность и суверенность своего нравственного ра-
зума (т.е. мыслящей, рефлектирующей и кри-
тичной совести) отчуждает от себя вовне, наде-
ляя тем самым бесконтрольной самостоятельно-
стью и суверенностью институциальные формы 
вместо самого себя…» [Батищев Г.С., 1969, 
с. 141]) и широко растиражировано в художе-
ственной литературе: «Я уяснил, / Что значит 
быть свободным… Всему и всем я помогать 
обязан / Освободиться!» (Л.Н. Мартынов [цит. 
по: Кон И.С., 1967, с. 318]). 

«Антропологисты» ратовали за разработку 
философской теории личности в рамках марк-
сизма и косвенно признавали известную авто-
номность личности в отношении общества, 
размышляя о самостоятельности личности как 
о ее конститутивном качестве, без которого 
личность перестает быть личностью в соб-
ственном смысле. Неслучайно Э.В. Ильенков 
подчеркивал, что личность возникает лишь то-
гда, «когда индивид начинает самостоятельно, 
как субъект, осуществлять внешнюю деятель-
ность по нормам и эталонам, заданным ему… 
культурой», оставаясь до этого момента соци-
альным объектом, индивидуальность которого 
не может быть названа человеческой индиви-
дуальностью [Ильенков Э.В., 1991c, с. 398]. 



О.А. Устинов 

 499 

И.С. Кон, разбирая специфику становления 
личности, цитировал высказывание Г.С. Бати- 
щева о том, что человек не может быть «вы-
леплен» или «произведен» неким односторон-
ним механическим способом. Его личностная 
трансформация возможна только в процессе 
самостоятельной социокультурной деятельно-
сти, в которую его можно только «включить» 
[Кон И.С., 1967, с. 122]. 
Некоторыми психологами обосновывалось 

представление о личности как о субъекте по-
ступка вообще и нравственного поступка в 
частности. Так, А.Н. Леонтьев высказал в своих 
рассуждениях о специфике личности мысль о 
необходимости «на каждом повороте жизнен-
ного пути…что-то утверждать в себе…, а не 
только “подвергаться влияниям среды”» [Леон-
тьев А.Н. , 2004, с. 164], обосновывая тем са-
мым осторожно, на дистанции научной аб-
стракции, положение об известной самодетер-
минации личности. Отдельными учеными была 
предпринята попытка проанализировать фено-
мен внутренней свободы личности как квинтэс-
сенции ее самостоятельности и независимости 
внутри своего духовного мира. Характерно 
следующее размышление С.Л. Рубинштейна, 
имплицитно содержащее явную смысловую от-
сылку к анализу проблемы личности в тотали-
тарном обществе: «…человеку нужно отстаи-
вать свою свободу не от истин научного позна-
ния, утверждающего детерминированность все-
го существующего в мире, а от тех слепых и 
грубых сил, которые всегда готовы наложить 
оковы запрета и принуждения не только на во-
лю, но и на мысль человека, поскольку мысль и 
воля неразрывны. … Существо конечное, огра-
ниченное, страдающее, зависимое от объектив-
ных обстоятельств и вместе с тем активное, из-
меняющее эти обстоятельства, преобразующее 
мир, — человек, подчиняясь необходимости, 
вместе с тем свободен. Он в принципе может и, 
значит, должен принять на себя ответствен-
ность за все им содеянное и все им упущенное» 
[Рубинштейн С.Л. , 2003a, с. 253].  
Правы, на наш взгляд, исследователи, пола-

гающие, что именно переход к изучению фено-
мена человека не только в его коллективном, но 
и в индивидуальном бытии и стал фундаментом 
становления философской антропологии в 
СССР [Горбачев В.Г., 2012, с. 9]. 

Большинство «антропологистов» строило 
защиту положения о самостоятельности лично-
сти в контексте критики «казарменного комму-
низма», при котором общество подавляет лич-
ность, деперсонализирует ее до состояния пас-
сивной и взаимозаменяемой социальной функ-
ции [Батищев Г.С., 1969, с. 138]. Подлинным 
коллективом назывался только тот коллектив, 
который гарантирует равенство возможностей 
для всех его членов как целостно развитых 
личностей: «“Что важнее — коллектив или 
личность?” …коллектив…, но лишь в том слу-
чае, если он состоит из личностей. Ибо сумма 
единиц есть число, всегда большее единицы, а 
сумма нулей всегда равняется нулю» [Кон И.С., 
1967, с. 344], «Социалистический гуманизм… 
рассматривает свободное развитие каждого как 
условие свободного развития всех» [Констан-
тинов Ф.В. и др., 1979, с. 381]. Четкое указание 
на характерные черты негативной коллектив-
ности со ссылкой на К. Маркса было очевид-
ным шагом вперед, к восстановлению изна-
чального для классического марксизма гумани-
стического отношения к человеку.  
Таким образом, понимание человека как со-

циального продукта и сведение его до элемента 
общественных сил, безликой социальной функ-
ции было определено как противоречащее 
марксизму.  
Однако отказаться от примата общества над 

личностью как такового советские философы 
готовы не были. Стремление к индивидуализму 
они рассматривали как искажение социальной 
(коллективной) сущности человека, связанной с 
неадекватными условиями его развития, кото-
рые вынуждают его замещать свою неполно-
ценность разного рода эскападами, и называли 
лучшей формой проявления индивидуальности 
личности раскрытие ей своих талантов и спо-
собностей, направленных на улучшение жизни 
общества и одобренных остальными его члена-
ми. Непререкаемым долгом каждого считался 
производительный труд на благо общества, 
критерием оценки которого являлась ответ-
ственность не перед собой, а перед трудовым 
коллективом, пролетариатом и его партией: 
«Когда с конвейерной ленты сходит автомо-
биль, то не найдется никого, кто мог бы ска-
зать: “Этот автомобиль сделал я”… в сферах 
высшей духовной деятельности иногда подсте-
регает опасность выпячивания своего “я”… 
преувеличения личной роли» [Константи-



ФИЛОСОФИЯ 

 500 

нов Ф.В. и др., 1979, с. 380]. Идеологическая 
риторика о «подлинной коллективности», в ко-
торой все ее члены равны друг перед другом, 
периодически все равно срывалась в привычное 
растворение «я» в «мы». Инверсию понятий 
«личность» и «общество» осмелился произве-
сти только С.Л. Рубинштейн, утверждавший, 
что не человек существует для счастья обще-
ства, а общество для счастья человека [Рубин-
штейн С.Л., 2003b, с. 375]. 
В результате, с одной стороны, «антрополо-

гистами» была сформулирована с определен-
ными оговорками идея автодерминации лично-
сти, но с другой — имплицитно содержавший-
ся в ней переход к мысли о возможности и пра-
ве личности встать над коллективом и даже 
вступить с ним в конфликт выполнен ими не 
был. Однако дальнейшее развитие этой идеи 
было лишь делом времени.  
Таким образом, в 1960–1980-е гг. в совет-

ской философии начался процесс становления 
и формирования философской антропологии, 
базовым основанием которой стало осознание 
новым поколением ученых проблемы человека 
как центрального пункта не только марксист-
ской философии, но и философии как таковой, 
требующей для своего решения аккумуляции и 
одновременно гуманизации знаний из различ-
ных отраслей наук. Как подчеркивал 
Б.Т. Григорьян, «…вопрос “Что такое чело-
век?” пронизывает собой и определяет способ 
постановки всех без исключения существенных 
собственно философских проблем. …если фи-
лософия стремится быть поистине философией 
человека (а не его забвения), то она не имеет 
права не укоренить своего гуманизма в после-
довательном осмыслении всех своих суще-
ственных проблем» [Григорьян Б.Т., 1969, 
с. 76]. «Поворот к человеку» был произведен 
советскими философами основательно и необ-
ратимо, и значимость этого события трудно пе-
реоценить. С середины 1980-х и в 1990-е гг. 
именно философско-антропологические нара-
ботки данного периода стали востребованы в 
контексте формирования и институционализа-
ции отечественной философской антропологии 
как имеющие парадигмальный характер.  

Список литературы 

Алтайский М.Л., Ильенков Э.В. Фальсифика-
ция марксистской диалектики в угоду маоистской 
политике // Коммунист. 1973. № 18. С. 93–105.  

Батищев Г.С. Деятельная сущность человека 
как философский принцип // Проблема человека в 
современной философии / под ред. 
И.Ф. Балакиной, Б.Т. Григорьяна, С.Ф. Одуева, 
Л.А. Шершенко. М.: Наука, 1969. С. 73–144.  

Батищев Г.С. Общественно-историческая, де-
ятельная сущность человека // Батищев Г.С. Фи-
лософско-педагогические произведения. Собр. 
соч: в 2 т. / Алтайская гос. акад. образования им. 
В.М. Шукшина. Бийск, 2015. Т. 1. С. 121–138. 

Белкина Г.Л., Корсаков С.Н. И.Т. Фролов и 
становление отечественной биоэтики // Биоэтика 
и гуманитарная экспертиза. М.: Ин-т философии 
РАН, 2008. Вып. 2. С. 18–54. 

Горбачев В.Г. Антропологический поворот в 
советской философии (1960–70-е годы) // Средне-
русский вестник общественных наук. 2012. 
№ 3(24). С. 7–14. 

Григорьян Б.Т. На путях философского позна-
ния человека // Проблема человека в современной 
философии / под ред. И.Ф. Балакиной, 
Б.Т. Григорьяна, С.Ф. Одуева, Л.А. Шершенко. 
М.: Наука, 1969. С. 5–70.  

Грэхэм Л. Естествознание, философия и науки 
о человеческом поведении в Советском Союзе / 
пер. с англ. М.: Политиздат, 1991. 480 с. 

Диалектический и исторический материализм. 
Для системы партийной учебы / под общ. ред. 
С.М. Ковалева. 4-е изд. М.: Политиздат, 1973. 
367 с.  

Дубровский Д.И. Психические явления и мозг. 
Философский анализ проблемы в связи с некото-
рыми актуальными задачами нейрофизиологии, 
психологии и кибернетики. М.: Наука, 1971. 386 с.  

Дубровский Д.И. Феномен слепоглухоты. Еще 
раз о Загорском эксперименте (о фактах фальси-
фикации, ее защитниках и об актуализации про-
блемы) // Философские науки. 2018. № 1. 
С. 89–117. 

Ильенков Э.В. Космология духа. Попытка 
установить в общих чертах объективную роль 
мыслящей материи в системе мирового взаимо-
действия // Ильенков Э.В. Философия и культура. 
М.: Политиздат, 1991. С. 415–437. 

Ильенков Э.В. Ленинская диалектика и мета-
физика позитивизма. М.: Политиздат, 1980. 175 с. 

Ильенков Э.В. Опередивший свое время // 
Ильенков Э.В. Философия и культура. М.: Поли-
тиздат, 1991. С. 102–108. 

Ильенков Э.В. Психика и мозг (От-
вет Д.И. Дубровскому) // Вопросы философии. 
1968. № 11. С. 145–155. 



О.А. Устинов 

 501 

Ильенков Э.В. Становление личности: к итогам 
научного эксперимента // Коммунист. 1977. № 2. 
С. 68–79. 

Ильенков Э.В. Что же такое личность? // Иль-
енков Э.В. Философия и культура. М.: Политиз-
дат, 1991. С. 387–414. 

Каган М.С. Человеческая деятельность (Опыт 
системного анализа) М.: Политиздат, 1974. 328 с.  

Кон И.С. Социология личности. М.: Политиз-
дат, 1967. 383 с. 

Константинов Ф.В. и др. Основы марксист-
ско-ленинской философии: учебник. 4-е изд., пе-
рераб. М.: Политиздат, 1979. 464 с. 

Лапин Н.И. Молодой Маркс. 3-е изд., доп. М.: 
Политиздат, 1986. 479 с. 

Леонтьев А.Н. Деятельность. Сознание. Лич-
ность. М.: Смысл: Академия, 2004. 352 с.  

Любутин К.Н., Коряковцев А.А. Рукописи 
К. Маркса // Маркс К. Экономическо-
философские рукописи 1844 года и другие ранние 
философские работы. М.: Академ. проект, 2010. 
С. 741–772.  

Марков Г. Вот оно, чудо! // Известия. 1961. 
№ 88. 12 апр. С. 4. URL: https://www.oldgazette.ru/ 
izvestie/12041961/index.html (дата обращения: 
18.06.2019). 

Мещеряков А.И. Слепоглухонемые дети. М.: 
Педагогика, 1974. 328 с. 

Мысливченко А.Г. Новые тенденции и направ-
ления в философских исследованиях (60–90-е гг.) 
// История русской философии: учеб. для вузов / 
под ред. М.А. Маслина и др. М.: Республика, 
2001. С. 598–617. 

Ойзерман Т.И. Формирование философии 
марксизма. М.: Соцэкгиз, 1962. 550 с. 

Отчет Центрального Комитета Коммунисти-
ческой партии Советского Союза XXII съезду 
КПСС: доклад Первого секретаря ЦК товарища 
Н.С. Хрущева // XXII съезд Коммунистической 
партии Советского Союза. 17–31 октября 1961 
года: стеногр. отчет: в 3 т. М.: Госполитиздат, 
1962. Т. 1. С. 15–132. 

Программа Коммунистической партии Совет-
ского Союза. М.: Госполитиздат, 1961. 144 с.  

Пущаев Ю.В. Проблема морали в философии 
советского времени // Проблемы и дискуссии в 
философии России второй половины XX в.: со-
временный взгляд / Ин-т философии РАН; под 
ред. В.А. Лекторского. М.: РОССПЭН, 2014. 
С. 414–434. 

Розенталь М.М. Ленинская диалектика сего-
дня. М.: Знание, 1974. 65 с.  

Рубинштейн С.Л. Бытие и сознание // Рубин-
штейн С.Л. Бытие и сознание. Человек и мир. 
СПб.: Питер, 2003. С. 43–280. 

Рубинштейн С.Л. Человек и мир // Рубин-
штейн С.Л. Бытие и сознание. Человек и мир. 
СПб.: Питер, 2003. С. 282–426. 

Урланис Б.Ц. Эволюция продолжительности 
жизни. М.: Статистика, 1978. 310 с.  

Филонович П.Э. О коммунистической морали: 
популярный очерк. М.: Политиздат, 1963. 255 с.  

Фролькис В.В. Старение и биологические воз-
можности организма. М.: Наука, 1975. 272 с. 

Хрущев Н.С. Доклад на закрытом заседании 
XX съезда КПСС «О культе личности и его по-
следствия». М.: Госполитиздат, 1959. 80 с.  
 
Получено 13.09.2019 
 

References 

Altayskiy, M. and Il’yenkov, E. (1973). 
Fal’sifikatsiya marksistskoy dialektiki v ugodu mao-
istskoy politike [Falsification of Marxist dialectics in 
favor of Maoist politics]. Kommunist [Communist]. 
No. 18, pp. 93–105. 

Batischev, G.S. (1969). Deyatel’naya suschnost’ 
cheloveka kak filosofskiy printsip [The active essence 
of man as a philosophical principle]. Problema che-
loveka v sovremennoy filosofii, pod red. 
I.F. Balakina, B.T. Grigor’yan, S.F. Oduyeva, 
L.A. Shershenko [The problem of man in modern 
philosophy, ed. by I.F. Balakin, B.T. Grigorian, 
S.F. Oduyev, L.A. Shershenko]. Moscow: Nauka 
Publ., pp. 73–144. 

Batischev, G.S. (2015). Obschestvenno-
istoricheskaya, deyatel’naya suschnost’ cheloveka 
[Socio-historical, active essence of man]. Filosofsko-
pedagogicheskie proizvedeniya: Sobraniye so-
chineniy: v 2 t. [Philosophical and pedagogical 
works: Complete works: in 2 vols]. Biysk, vol. 1, 
pp. 121–138. 

Belkina, G.L. and Korsakov, S.N. (2009). 
I.T. Frolov i stanovlenie otechestvennoy bioetiki 
[I.T. Frolov and the formation of the national bioeth-
ics]. Bioetika i gumanitarnaya ekspertiza [Bioethics 
and Humanitarian Expertise]. Moscow: IPh RAS 
Publ., iss. 2, pp. 18–54. 

Dubrovskiy, D.I. (2018). Fenomen slepoglukhoty. 
Esche raz o Zagorskom eksperimente (o faktakh 
fal’sifikatsii, ee zaschitnikakh i ob aktualizatsii prob-
lemy) [The phenomenon of deafblindness. Once 
again about the Zagorsk experiment (on the Facts of 
falsification, its defenders and on the actualization of 



ФИЛОСОФИЯ 

 502 

the problem)]. Filosofskie nauki [Russian Journal of 
Philosophical Sciences]. No. 1, pp. 89–117. DOI: 
https://doi.org/10.30727/0235-1188-2018-1-89-117 

Dubrovskiy, D.I. (1971). Psikhicheskie yavleniya 
i mozg. Filosofskiy analiz problemy v svyazi s 
nekotorymi aktual’nymi zadachami neyrofiziologii, 
psikhologii i kibernetiki [Psychic phenomena and the 
brain. Philosophical analysis of problems in connec-
tion with some actual tasks of neurophysiology, psy-
chology and cybernetics]. Moscow: Nauka Publ., 
386 p. 

Filonovich, P.E. (1963). O kommunisticheskoy 
morali: populyarnyy ocherk [About Communist mo-
rality: a popular essay]. Moscow: Politizdat Publ., 
255 p. 

Frolkis, V.V. (1975). Starenie i biologicheskie 
vozmozhnosti organizma [Aging and biological capa-
bilities of the organism]. Moscow: Nauka Publ., 
272 p. 

Gorbachev, V.G. (2012). Antropologicheskiy 
povorot v sovetskoy filosofii (1960–70-e gody) [An-
thropological turn in soviet philosophy (1960–70s)]. 
Srednerusskiy vestnik obschestvennykh nauk [Central 
Russian Journal of Social Sciences]. No. 3(24), 
pp. 7–14. 

Graham, L.R. (1991). Estestvoznanie, filosofiya i 
nauki o chelovecheskom povedenii v Sovetskom So-
yuze, per. s angl. [Science, philosophy, and human 
behavior in the Soviet Union, trans. from Eng.]. 
Moscow: Politizdat Publ., 480 p. 

Grigor’yan, B.T. (1969). Na putyakh filosofskogo 
poznaniya cheloveka [On the ways of philosophical 
knowledge of man]. Problema cheloveka v sov-
remennoy filosofii, pod red. I.F. Balakina, 
B.T. Grigorian, S.F. Oduyeva, L.A. Shershenko [The 
problem of man in modern philosophy, ed. by 
I.F. Balakin, B.T. Grigorian, S.F. Oduyev, 
L.A. Shershenko]. Moscow: Nauka Publ., pp. 5–70. 

Ilyenkov, E.V. (1991). Kosmologiya dukha. Popy-
tka ustanovit’ v obschikh chertakh ob’ektivnuyu rol’ 
myslyaschey materii v sisteme mirovogo vzai-
modeystviya [A cosmology of the spirit: an attempt to 
establish in general the objective role of thinking 
matter in the system of universal interaction]. Ilyen-
kov E.V. Filosofiya i kul’tura [Ilyenkov E.V. Philos-
ophy and culture]. Moscow: Politizdat Publ., 
pp. 415–437. 

Ilyenkov, E.V. (1980). Leninskaya dialektika i 
metafizika pozitivizma [Leninist dialectics and the 
metaphysics of positivism]. Moscow: Politizdat 
Publ., 175 p. 

Ilyenkov, E.V. (1991). Operedivshiy svoe vremya 
[Ahead of his time]. Ilyenkov E.V. Filosofiya i 

kul’tura [Ilyenkov E.V. Philosophy and culture]. 
Moscow: Politizdat Publ., pp. 102–108. 

Ilyenkov, E.V. (1968). Psikhika i mozg (Otvet 
D.I. Dubrovskomu) [The mind and the brain (Re-
sponse to D.I. Dubrovsky)]. Voprosy filosofii [Rus-
sian Studies in Philosophy]. No. 11, pp. 145–155. 

Ilyenkov, E.V. (1977). Stanovlenie lichnosti: k 
itogam nauchnogo eksperimenta [Formation of per-
sonality: to the results of scientific experiment]. 
Kommunist [Communist]. No. 2, pp. 68–79. 

Ilyenkov, E.V. (1991). Chto zhe takoe lichnost’? 
[What is personality?]. Ilyenkov E.V. Filosofiya i 
kul’tura [Ilyenkov E.V. Philosophy and culture]. 
Moscow: Politizdat Publ., pp. 387–414. 

Kagan, M.S. (1974). Chelovecheskaya 
deyatelnost’ (Opyt sistemnogo analiza) [Human ac-
tivity (experience of systemic analysis)]. Moscow: 
Politizdat Publ., 328 p. 

Khrushchev, N.S. (1959). Doklad na zakrytom 
zasedanii XX s’ezda KPSS «O kul’te lichnosti i ego 
posledstviyakh» [Report at a closed session of the 
20th Congress of the CPSU «On the cult of personali-
ty and its consequences»]. Moscow: Gospolitizdat 
Publ., 80 p. 

Khrushchev, N.S. (1962). Otchet Tsentral’nogo 
Komiteta Kommunisticheskoy partii Sovetskogo So-
yuza XXII s’ezdu KPSS [Report of the Central com-
mittee of the CPSU to the 22nd Congress of the 
Communist party of the Soviet Union]. XXII s’ezd 
Kommunisticheskoy partii Sovetskogo Soyuza. 17–31 
oktyabrya 1961 goda. Stenograficheskiy otchet: v 3 t. 
[Twenty-second Congress of the Communist party of 
the Soviet Union. Verbatim record: in 3 vols.]. Mos-
cow: Gospolitizdat Publ., vol. 1, pp. 15–132. 

Kon, I.S. (1967). Sotsiologiya lichnosti [Sociolo-
gy of personality]. Moscow: Politizdat Publ., 383 p. 

Konstantinov, F.V. et al. (1979). Osnovy 
marksistsko-leninskoy filosofii [Fundamentals of 
Marxist-Leninist philosophy]. Moscow: Politizdat 
Publ., 4th ed., 464 p. 

Kovalev, S.M. (ed.) (1971). Dialekticheskiy i is-
toricheskiy materializm. Dlya sistemy partiynoy 
ucheby [Dialectical and historical materialism. For 
the party study system]. Moscow: Politizdat Publ., 
4th ed., 367 p. 

Lapin, N.I. (1986). Molodoy Marks [Young 
Marx.]. Moscow: Politizdat Publ., 3rd ed., 479 p. 

Leont’ev, A.N. (2004). Deyatelnost’. Soznanie. 
Lichnost’ [Activity, consciousness, and personality]. 
Moscow: Smysl Publ., Academia Publ., 352 p. 

Lyubutin, K.N. and Koryakovtsev, A.A. (2010). 
Rukopisi K. Marksa [Manuscripts of K. Marx]. 
Marks K. Ekonomichesko-filosofskie rukopisi 1844 



О.А. Устинов 

 503 

goda i drugie rannie filosofskie raboty [Marx K. 
Economic and philosophical manuscripts of 1844 and 
other early philosophical works]. Moscow: Akad-
emicheskiy Proekt Publ., pp. 741–773. 

Markov, G. (1961). Vot ono, chudo! [Here it is a 
miracle!]. Izvestiya [News]. No. 88, Apr. 12. P. 4. 
Available at: https://www.oldgazette.ru/izvestie/ 
12041961/index.html (accessed 18.06.2019). 

Mescheryakov, A.I. (1974). Slepoglukhonemye 
deti [Deaf-blind children]. Moscow: Pedagogika 
Publ., 328 p. 

Myslivchenko, A.G. (2001). Novye tendentsii i 
napravleniya v filosofskikh issledovaniyakh 
(60–90-e gg.) [New trends and directions in philo-
sophical studies (60–90 years)]. Istoriya russkoy 
filosofii, pod. red. M.A. Maslina [History of Russian 
philosophy, ed. by M.A. Maslin]. Moscow: Respu-
blika Publ., pp. 598–617. 

Oizerman, T.I. (1962). Formirovaniye filosofii 
marksizma [The formation of the philosophy of 
Marxism]. Moscow: Sotsekgiz Publ., 550 p. 

Programma Kommunisticheskoy partii So-
vetskogo Soyuza (1961) [Program of the Communist 
party of the Soviet Union]. Moscow: Gospolitizdat 
Publ., 144 p. 

Puschayev, Yu.V. (2014). Problema morali v 
filosofii sovetskogo vremeni [The problem of morali-
ty in the philosophy of the Soviet time]. Problemy i 
diskussii v filosofii Rossii vtoroy poloviny XX v.: sov-
remenniy vzglyad, pod red. V.A. Lektorskogo [Prob-
lems and discussions in Russian philosophy of the 
second half of the 20th century: modern view, ed. by 
V.A. Lektorskiy]. Moscow: ROSPEN Publ., 
pp. 414–434. 

Rosenthal, M.M. (1974). Leninskaya dialektika 
segodnya [Leninist dialectics today]. Moscow: 
Znanie Publ., 65 p. 

Rubinstein, S.L. (2003). Bytie i soznanie [Being 
and consciousness]. Bytie i soznanie. Chelovek i mir 
[Being and consciousness. A man and the world]. 
Saint-Petersburg: Piter Publ., pp. 43–280. 

Rubinstein, S.L. (2003). Chelovek i mir [A man 
and the world]. Bytie i soznanie. Chelovek i mir [Be-
ing and consciousness. A man and the world]. Saint-
Petersburg: Piter Publ., pp. 282–426. 

Urlanis, B.Ts. (1978). Evolyutsiya prodolzhite-
lnosti zhizni [Evolution of life expectancy]. Moscow: 
Statistika Publ., 310 p. 
 
Received 13.09.2019 
 

 

Об авторе About the author 

Устинов Олег Александрович 
кандидат философских наук, 
заведующий научно-просветительским отделом 

Культурно-просветительский центр «Дубрава» 
им. протоиерея Александра Меня, 
141308, Московская обл., Сергиев Посад, 
ул. Парковая, 16;  
e-mail: olustinov@rambler.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2994-2339 

Oleg A. Ustinov 
Ph.D. in Philosophy, Head of the Scientific 
and Educational Department 

Cultural and educational center «Dubrava» 
named after Archpriest Alexander Men, 
16, Parkovaya st., Sergiev Posad, Moscow Region, 
141308, Russia; 
e-mail: olustinov@rambler.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2994-2339 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Устинов О.А. Становление философской антропологии в СССР: историко-философский анализ // Вестник 
Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2019. Вып. 4. С. 492–503. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-492-503 

For citation:  
Ustinov O.A. [Formation of philosophical anthropology in the USSR: a historical and philosophical analysis]. Vestnik 
Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychology. 
Sociology»], 2019, issue 4, pp. 492–503 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2019-4-492-503 
 


