
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Шумской А.В., 2019 

УДК 101.1 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-194-203 

ХОСЕ ОРТЕГА-И-ГАССЕТ: ФИЛОСОФИЯ ИСТОРИЧЕСКОГО 

БЫТИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Шумской Андрей Викторович 

Уральский государственный университет физической культуры 

 

Статья посвящена реконструкции философско-исторических представлений крупнейшего 

европейского философа XX в. Хосе Ортеги-и-Гассета. Историческое бытие человека 

рассматривается Ортегой в контексте различных парадигм: феноменологии, экзистенциализма, 

философии жизни. Показаны взгляды Ортеги-и-Гассета на содержание и структуру исторического 

процесса. Подчеркивается фундаментальная роль верований и идей в историческом бытии 

человека. Верования являются той реальностью, в которой пребывает человек. Они составляют 

латентный слой «логоса» человека. Идеи же порождаются интеллектуальной деятельностью 

человека. Подлинная первичная реальность загадочна и проблематична. Человек лишь способен 

создавать воображаемые миры, конструировать интерпретации, сопоставляя их с загадочной 

реальностью. Рассмотрены такие модусы исторического бытия человека, как самопогружение и 

самоотчуждение. Важнейшим структурным элементом исторического процесса является поколе-

ние. Поколение Ортега предлагает рассматривать в качестве фундаментальной исторической кате-

гории, позволяющей понять динамику и характер исторических перемен. Поколение является той 

траекторией, по которой движется история. Еще одной важной категорией, относящейся к 

историческому бытию человека, Ортега считал исторический кризис. Исторический кризис 

является фундаментальной формой, которую может принимать структура человеческой жизни. 

История представляет собой линейную систему человеческих опытов, протяженных во времени. 

Формы человеческой жизни в истории не бесконечны, каждый исторический этап прорастает из 

предыдущего. Исторический кризис является переходом в новую эпоху, своеобразной точкой 

бифуркации. Одним из наиболее важных достижений своей философии истории Ортега считал 

концепцию исторического разума. Жизнь обладает значительно более радикальным характером, 

чем все миры, сконструированные интеллектом. Исторический кризис современности подвел 

человечество к той черте, которую можно обозначить как «картезианство жизни», а не 

«картезианство мысли». В истории наступил момент, когда крах физического разума освобождает 

путь жизненному и историческому разуму. Исторический разум обнаруживает себя в истории как 

диалектический опыт человека. 

Ключевые слова: Хосе Ортега-и-Гассет, история, исторический кризис, верования, идеи, историче-

ский разум, жизнь, поколение, самопогружение, самоотчуждение, экзистенция, эпоха. 

JOSE ORTEGA Y GASSET: PHILOSOPHY 

OF HISTORICAL BEING OF MAN 

Andrey V. Shumskoy 

Ural State University of Physical Culture 

The article provides reconstruction of philosophical and historical ideas of Jose Ortega y Gasset, the 

greatest European philosopher of the 20th century. Ortega considers the historical existence of man in the 

context of different paradigms: phenomenology, existentialism, philosophy of life. The philosopher’s 

views on the content and structure of the historical process are shown. The fundamental role of beliefs 

and ideas in the historical existence of man is emphasized. Beliefs are the reality a person lives in. They 



А.В. Шумской 

 195 

constitute the latent layer of the man’s «logos». Ideas are generated by human intellectual activity. The 

true primary reality is mysterious and problematic. Man is only able to create imaginary worlds, construct 

interpretations, comparing them with the mysterious reality. Such modes of historical human existence as 

self-immersion and self-alienation are considered. The most important structural element of the historical 

process is generation. Ortega proposes to regard generation as a fundamental historical category that al-

lows one to understand the dynamics and nature of historical changes. The generation is the trajectory 

history moves along. Ortega considered historical crisis to be another important category related to the 

historical existence of man. The historical crisis is a fundamental form that the structure of human life can 

take. History is a linear system of human experiences extended in time. Forms of human life in history are 

not infinite, each historical stage «sprouts» from the previous one. The historical crisis is a transition to a 

new era, a kind of bifurcation point. Ortega considered the concept of historical reason to be one of the 

important achievements in his philosophy of history. Life has a much more radical nature than all the 

worlds constructed by intelligence. The historical crisis of modernity led humanity to the point which can 

be defined as «cartesianism of life», not «cartesianism of thought». There is a moment in history when 

collapse of the physical reason frees the way for the vital and historical reason. The historical reason finds 

itself in history as a dialectical experience of man. 

Keywords: Jose Ortega y Gasset, history, historical crisis, beliefs, ideas, historical reason, life, generation, 

self-immersion, self-alienation, existence, epoch. 

 

Введение 

Ортега-и-Гассет принадлежит к числу круп-

нейших европейских мыслителей XX в., в 

творчестве которого философско-историческая 

проблематика была одной из ведущих тем. 

Большинство его философских идей можно 

рассматривать в рамках таких направлений, как 

философия жизни, феноменология и экзистен-

циализм. Некоторые зарубежные исследовате-

ли творчества Ортеги определяют его филосо-

фию как «прагматическую философию жизни» 

[Graham J., 1994, с. 11]. Тема бытия человека в 

истории не сходит со страниц многих его фило-

софских сочинений и эссе. Проблемы филосо-

фии истории для Ортеги всегда были нераз-

рывно связаны с антропологической проблема-

тикой, которая, в свою очередь, имплицитно 

содержала проблематику философии истории 

[Портнов А., 2007, с. 87]. К наиболее суще-

ственным чертам историософской концепции 

Ортеги-и-Гассета следует отнести: отказ от 

субъект-объектной оппозиции в описании ис-

тории и жизни, трактовка прошлого как «жиз-

ненного опыта», изоморфизм индивидуального 

и социального прошлого, преодоление аб-

страктной противоположности между эмпири-

ческим историописанием и философским 

осмыслением истории [Демин И., 2017, с. 34]. 

История рассматривалась Ортегой как глу-

бинная реальность человеческой жизни, судьба 

и драма человека. Ортега был убежден в неот-

вратимости и драматизме исторического про-

цесса для человека. История является уникаль-

ным способом его присутствия в мире. Человек 

развертывает и реализует себя в духовном 

смысле только раскрывая себя как историче-

ское существо.  

Ортега принадлежал к «классикам» исто-

ризма, главным постулатом которого было 

утверждение изменчивости человека, отрица-

ние раз и навсегда данной природы. Историзм 

Ортеги прошел следующие ступени развития: 

от немецких феноменологии и «философии 

жизни» к «экзистенциальной аналитике», к он-

тологии и герменевтике, в некоторых моментах 

сходных с концепциями М. Хайдеггера [Рутке-

вич А., 2016, с. 124]. 

Обращение к философско-историческим 

идеям Хосе Ортеги-и-Гассета представляется 

актуальным в свете поисков человечеством пу-

тей выхода из кризиса современной цивилиза-

ции. Многие его философско-исторические 

идеи не утратили своей значимости по сей день 

и могут быть использованы в качестве методо-

логического инструмента осмысления содер-

жания современного исторического процесса и 

места в нем человека. В творчестве Ортеги 

проявились элементы философской футуроло-

гии, чьи социальные прогнозы и философские 

экстраполяции спустя десятилетия получают 

все большее подтверждение [Титов В., 1998, 

с. 211]. Ортега в первую очередь был озабочен 

будущим Европы и теми процессами, которые 

захлестнули современное общество: восстание 

масс в истории, дегуманизация искусства и 



ФИЛОСОФИЯ 

 196 

культуры, феномен варварства, кризис рацио-

нализма.  

Содержание и структура исторического 

процесса 

Жизнь, по мнению Ортеги, представляет собой 

динамичную и неотвратимую драму человече-

ской судьбы, развертывающуюся в истории 

[Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 249]. История че-

ловечества есть драма, сакраментальный акт, 

трансцендентное событие [Ортега-и-Гассет Х., 

1991a, с. 325]. Отсюда следовало, что истори-

ческое знание есть высший род знания, наука о 

фундаментальной реальности, в которой за-

ключена человеческая жизнь. Фундаментальная 

задача исторического познания — объяснить 

причины изменения жизненной структуры че-

ловеческого бытия. Историческая реальность 

соткана из относительных и абсолютных кон-

стант. Их постижение есть первостепенная тема 

историологии [Ортега-и-Гассет Х., 1997c, 

с. 269]. Ортега верно подмечает, что причина 

исторических перемен заключается в том, что 

человеческая жизнь всегда протекает в опреде-

ленном возрасте. Историческое время конечно 

и включает в себя три пласта — начало, сере-

дину и конец жизненного пути человека [Орте-

га-и-Гассет Х., 1997a, с. 260]. В едином истори-

ческом времени сосуществуют три разных 

жизненных возраста. Это обстоятельство задает 

истории напряжение и импульс. История чело-

веческой жизни — это прежде всего изменение 

коллективных верований эпохи. Они составля-

ют главный элемент обстоятельств человече-

ской жизни. Их изменение приводит к тому, 

что радикально трансформируется структура 

жизненной драмы человека.  

Человек глубоко историчен по самой своей 

сути и принадлежит тому или иному поколе-

нию. Поколение является своеобразной едини-

цей исторической жизни, выступает субъектом 

изменений коллективных верований. Оно пред-

ставляет собой общность сосуществующих в 

одном кругу сверстников и включает в себя два 

главных признака: единство возраста и наличие 

жизненных контактов [Ортега-и-Гассет Х., 

1997a, с. 261]. Идею поколений Ортега рас-

сматривает в качестве ключевого метода исто-

рического познания. 

Возраст есть важнейшая характеристика по-

коления, состояние и этап жизни человека, от-

ражающие структуру его жизненных забот. На-

иважнейшую роль в истории играет возраст от 

тридцати до шестидесяти. Это период развитой 

исторической активности человека. Историче-

скую реальность во всей ее полноте создают 

люди, находящиеся на двух разных жизненных 

этапах, каждый из которых длится пятнадцать 

лет. Поколение от тридцати до сорока пяти лет 

только начинает создавать свой мир — это воз-

раст вступления в творческую жизнь. Поколе-

ние от сорока пяти до шестидесяти осуществ-

ляет правление в мире, является «хозяином» 

социальной жизни. Взаимодействие между по-

колениями носит сложный и противоречивый 

характер.  

Жизнь поколения протекает в двух измере-

ниях: в одном оно осваивает культурный опыт 

предшествующих поколений; в другом отдает-

ся спонтанному потоку собственной жизни. 

Уравнение, образуемое этими двумя составны-

ми частями, формирует дух поколения, его 

жизненное мироощущение. Жизненное миро-

ощущение Ортега рассматривает как первич-

ный исторический феномен. Кумулятивными 

эпохами Ортега называет такие эпохи, в кото-

рых поколения ощущают однородность полу-

ченного в наследство и собственного культур-

ного опыта. Напротив, эпохами отрицания яв-

ляются те, в которых поколения чувствуют 

глубокую разнородность этих элементов. В 

первом случае молодые солидаризируются со 

старыми, подчиняются им — это эпохи старче-

ства; во втором старики вытесняются молоды-

ми — это времена юности, эпохи обновления и 

созидательной воинственности [Ортега-и-

Гассет Х., 1991b, с. 6]. Изучением закономер-

ностей исторических ритмов призвана зани-

маться метаистория, которую еще только сле-

дует создать [Ортега-и-Гассет Х., 1991b, с. 7]. 

Каждое поколение реализует в истории свое 

призвание, свою историческую миссию. Ее суть 

состоит в преобразовании окружающего мира в 

соответствии с характером своей спонтанности. 

Если поколение уклоняется от собственного 

призвания в истории, довольствуется исключи-

тельно теми идеями и институтами, которые 

были созданы предшествовавшими поколения-

ми с иным темпераментом, то оно неизбежно 

обречено на жизненное крушение [Ортега-и-

Гассет Х., 1991b, с. 7]. 



А.В. Шумской 

 197 

Исторические перемены в первую очередь 

вызваны метаморфозами, происходящими в че-

ловеческом духе. Так думал не только Ортега, 

но и многие его современники по цеху. Напри-

мер, выдающийся русский философ Николай 

Бердяев, современник знаменитого испанца, по-

лагал, что поверхностные изменения историче-

ской жизни являются следствием глубинных ду-

ховных перемен. В «историческом» раскрывает-

ся сущность бытия, внутренняя духовная сущ-

ность мира и человека [Бердяев Н., 2002, с. 21]. 

Ортега писал о современной эпохе как о 

времени жесточайшего кризиса, когда человеку 

предстоит еще раз пережить глубокий перево-

рот, подобный великому повороту 1600-х гг., 

положивших начало человеку Нового времени, 

«современному» человеку [Ортега-и-Гассет Х., 

1991a, с. 282]. Период между 1350 и 1550 г. был 

подготовительным этапом формирования ново-

го человека, вступившего на арену истории на 

рубеже XVI–XVII вв. Уклад Нового времени, 

сложившийся в начале XVII в., к началу XX в. 

исчерпал свои возможности и выявил соб-

ственную ограниченность, вступил в полосу 

кризиса.  

Исторический кризис понимается им как 

точка перехода в новый этап исторического су-

ществования. Переход предполагает отрыв от 

привычного уклада жизни, выработку иной 

жизненной перспективы. Так называемое Воз-

рождение, по мнению Ортеги, было прежде все-

го разрывом с традиционной культурой Средне-

вековья, парализовавшей стихийную мощь че-

ловека [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 285]. 

Исторический кризис — категория, относя-

щаяся к историческому бытию человека, фунда-

ментальная форма, которую может принимать 

структура человеческой жизни. Кризис как осо-

бая историческая перемена мира может выра-

жаться в двух формах: в нормальной и ради-

кальной. В первом случае образ мира, значимый 

для одного поколения, сменяется другим, слегка 

модифицированным. Во втором случае система 

убеждений предшествующего поколения сменя-

ется таким жизненным состоянием, когда чело-

век оказывается в состоянии полной растерян-

ности. Радикальная перемена мира обретает ка-

тастрофический характер; жизненный мир чело-

века рушится. На руинах старого мира вызрева-

ют первые ростки новых идеалов, ценностей и 

идей [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 297]. 

Таким образом, кризис как важнейшая исто-

рическая категория связан с радикальным сдви-

гом в человеческой экзистенции [Ортега-и-

Гассет Х., 1991a, с. 307]. Весь драматизм евро-

пейской истории Ортега связывает с переходом 

от христианского миросозерцания к гумани-

стическому рационализму Нового времени. 

Жизненное самоощущение человека, живущего 

в эпоху исторического кризиса, — полная по-

терянность, дезориентация относительно само-

го себя [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 322]. Та-

кова, например, была жизненная ситуация в I в. 

до Рождества Христова и в эпоху Возрождения.  

История представляет собой линейную си-

стему человеческих опытов, протяженную в 

историческом времени. Формы человеческой 

жизни в истории следуют друг за другом, каж-

дый исторический этап прорастает из преды-

дущего.  

Современная кризисная ситуация — резуль-

тат всего предыдущего развития человека. 

Своеобразие жизненной ситуации современно-

го человека заключается в том, что он утратил 

способность различать собственное подлинное 

знание от мыслей, которыми живет его эпоха. 

Современный человек живет псевдоверования-

ми, которые искажают его экзистенцию [Орте-

га-и-Гассет Х., 1991a, с. 314]. 

В истории с неумолимой логикой одна эпоха 

циклически сменяется другой, а именно: вслед 

за эпохой культурной благочестивости насту-

пает эпоха антикультурного хамства как реак-

ция на предыдущую культурную ситуацию. 

Благочестивость и хамство, по мнению Ортеги, 

есть два ошибочных ирреальных модуса суще-

ствования человека в истории.  

Оказавшись в условиях исторического кри-

зиса и лишившись надежных ориентиров, чело-

век обращается к простоте и опрощению как 

средству спасения. Гением воплощения просто-

ты в начале Нового времени был, по мнению 

Ортеги, Декарт, завершивший процесс выстра-

ивания нового мира — простого, ясного и 

надежного. Жажда простоты, как реакция на 

сложность предшествовавшей культурной си-

туации, побуждает человека искать возврата к 

первоистокам жизни. Реверсивное движение в 

истории может приобретать радикальный ха-

рактер — от «культуры» к первобытному при-

родному состоянию. Эпоха Возрождения была 

движима устремленностью «назад» [Ортега-и-



ФИЛОСОФИЯ 

 198 

Гассет Х., 1991a, с. 342]. С 1400 по 1600 г. шел 

существенный процесс опрощения жизни. Че-

ловек эпохи кризиса удаляется с центра на пе-

риферию жизни, замыкаясь в определенной об-

ласти бытия. Интегративность культуры сменя-

ется импульсом дезинтеграции, отказом от 

идеи целостности. Таким образом, отчаяние 

неизбежно приводит к экстремизму.  

Эктремизм Ортега определяет как образ 

жизни, при котором индивид стремится жить 

исключительно в экстремуме жизненного про-

странства и иметь дело только с периферийны-

ми житейскими проблемами. Экстремизм — 

безумная апология угла и отрицание всего 

остального [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 343]. 

Находясь в таком состоянии, человек склонен 

впадать в крайность, он перестает восприни-

мать жизнь аутентично, все больше движим 

разочарованием, отрицает мир человеческой 

культуры. Эпохи отчаяния порождают истори-

ческое лицедейство, им свойственна театраль-

ность. Ортега называет их эпохами историче-

ского шантажа, поскольку люди, живущие в 

них, откликаются на любые призывы и само-

забвенно идут за теми, кто их ведет [Ортега-и-

Гассет Х., 1991a, с. 345].  

Экстремальная ситуация жизни состоит в 

том, что человек находит выход в бегстве от 

реальности, утверждает себя сугубо отрица-

тельно. В экстремизме существенна именно 

внерациональность. Разочаровавшийся в куль-

туре индивид восстает против нее и объявляет 

законы и культурные нормы устаревшими. В 

такие эпохи человек-масса становится у корми-

ла жизни. Экстремальная ситуация лишает че-

ловека равновесия и может иметь разный век-

тор развития: как в сторону улучшения, так и 

ухудшения. Сама жизнь становится неуравно-

вешенной, наступают смутные времена, время 

неподлинности. Кризисные эпохи изобилуют 

шутами, комедантами, лицедеями [Ортега-и-

Гассет Х., 1991a, с. 347]. 

Приписывая истории некую внутреннюю 

диалектическую логику, Ортега в то же время 

отрицает в ней действие абсолютной неумоли-

мой предопределенности, детерминации. Каж-

дый момент исторического процесса уникален 

и содержит в себе множество возможностей. В 

истории все осуществимо — и непрерывный 

подъем, и постоянные откаты [Ортега-и-

Гассет Х., 2002, с. 73]. Историческая жизнь 

драматична и складывается из превратностей и 

колебаний. 

Идеи и верования, их роль в исторической 

жизни человека 

Важнейшую роль в исторической жизни чело-

века играет мир коллективных верований эпо-

хи. Ортега именует его «идеями эпохи», «ду-

хом времени»; данный мир значим сам по себе, 

объективен и обладает силой принуждения по 

отношению к индивиду [Ортега-и-Гассет Х., 

1997a, с. 258]. Человек вынужден считаться с 

верованиями своего времени. Верования лежат 

в основании исторической жизни человека и 

конституируют его как историческое существо. 

Человек никогда не есть «первочеловек», он 

всегда последователь, наследник и дитя про-

шлого [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 357]. Бо-

лее того, человек всегда пребывает в опреде-

ленном социокультурном контексте, «Я есть я и 

мое обстоятельство» [Ортега-и-Гассет Х., 

1997b, с. 28]. 

Как формируются идеи в каждой эпохе? 

Суть этого процесса состоит в том, что человек 

обнаруживает себя в определенных обстоятель-

ствах мира, пытается выйти за их пределы. 

Жизнь не дается человеку в готовом виде, она 

есть задание, которое необходимо реализовать. 

Именно поэтому человек обречен на выработку 

идей и принятие решений относительно своих 

жизненных обстоятельств. Первой непосред-

ственной реакцией человека, помещенного в 

определенные обстоятельства, является попыт-

ка согласовать с ними свое верование. Человек 

всегда пребывает в состоянии верования. В 

этом смысле современная эпоха глубоко за-

блуждается, полагая, что первичный импульс 

человеческого бытия — мыслительная деятель-

ность, а первичное отношение человека к ве-

щам — интеллектуальное отношение. Подоб-

ную ошибку Ортега называет «идеализмом» 

[Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 357]. Переживае-

мый человеком современный кризис есть рас-

плата за подобную ошибку. Человека нельзя 

свести только к мышлению, его бытие много-

планово и мышление выступает лишь одним из 

инструментов его деятельности.  

Ортега проводит различие между верования-

ми и идеями. Верования являются реальностью, 

в которой пребывает человек. Они являются ла-

тентным слоем наших размышлений о мире, об-



А.В. Шумской 

 199 

разуют ядро «логоса» человека. Понять дух эпо-

хи можно только проникнув в глубинный слой 

человеческой жизни [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, 

с. 409]. Противоположностью верований явля-

ются идеи, которые являются результатом 

нашей интеллектуальной деятельности. Разли-

чение понятий «мыслить о чем-то» и «считаться 

с чем-то» для Ортеги было принципиально важ-

но в свете понимания структуры человеческой 

жизни [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 407]. Вся 

наша интеллектуальная жизнь вторична по от-

ношению к нашей подлинной реальной жизни и 

представляет в ней лишь воображаемое значи-

мое. Наша идея о реальности не есть наша ре-

альность. Последняя включает в себя все то, с 

чем мы действительно считаемся в жизни [Орте-

га-и-Гассет Х., 1997a, с. 409].  

Почему изменяются верования людей в ис-

тории? Механизмом, порождающим новые ве-

рования, являются сомнения, которые закрады-

ваются в глубинный слой верований. Ортега 

рассматривает их как способ и разновидность 

верования [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 415]. 

Различие между верой и сомнением состоит в 

самом содержании верования. В акте веры че-

ловеку открывается трансцендентная реаль-

ность, которая признается им в качестве истин-

но сущего. Сомнение сталкивает нас с реально-

стью двусмысленной и неустойчивой [Ортега-

и-Гассет Х., 1997a, с. 416]. Сущность сомнения 

заключается в том, что человек пребывает в 

двух антагонистических верованиях относи-

тельно реальности. Потеря устойчивости и раз-

двоение побуждают его к интеллектуальной де-

ятельности, нацеленной на разрешение «мен-

тального» конфликта. Пустоты, образовавшие-

ся в верованиях, заполняются новыми идеями. 

Ортега приводит убедительный пример того, 

как в Средние века живая христианская вера 

стала постепенно угасать и с середины XV в. 

полностью исчезла из человеческой души. Че-

ловек того времени стал ощущать, что одного 

откровения недостаточно, он вновь почувство-

вал себя затерянным во Вселенной. XV и 

XVI вв. — период сильнейшего кризиса. С 

конца XVI – начала XVII в. европеец обретает 

новую спасительную веру — веру в разум. 

Структура мира стала представляться рацио-

нальной, сходной по своей организации с фи-

зико-математическим разумом, который стал 

новым посредником между человеком и миром 

[Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 442]. В кризис-

ные эпохи значительные метаморфозы претер-

певает душа человека. Ортега фиксирует опре-

деленную последовательность экзистенциаль-

ных состояний человека: от традиционной ду-

ши к рационалистической, от рационалистиче-

ской к разочарованной [Ортега-и-Гассет Х., 

2016, с. 145]  

Откуда берутся идеи? По мнению Ортеги, 

идеи порождаются фантазией, воображением. 

Среди множества воображаемых миров человек 

выбирает наиболее устойчивый, который он 

называет миром истины [Ортега-и-Гассет Х., 

1997a, с. 417]. Ортега трактует истину как част-

ный случай фантастического [Ортега-и-

Гассет Х., 1997a, с. 418]. Идеи возникают и дей-

ствуют там, где разрушилось или ослабло веро-

вание. Подлинная первичная реальность сама по 

себе не имеет образа, она проблематична в 

принципе. Поэтому не следует называть ее «ми-

ром». Человеческие представления и интерпре-

тации не совпадают с первичной реальностью. С 

точки зрения Ортеги, жить — значит быть пол-

ностью погруженным в загадочное. Воображе-

ние человека как раз и реагирует на непроница-

емость и загадочность бытия созданием «ми-

ров». Приемлемым становится тот мир, который 

кажется человеку максимально приближенным к 

реальности. Поскольку воображаемые миры су-

ществуют благодаря творчеству и воле, они яв-

ляются «внутренними мирами» человека [Орте-

га-и-Гассет Х., 1997a, с. 426].  

Важнейшим феноменом сугубо человече-

ской жизни Ортега считал «самопогружение», 

обращение человека к самому себе. Данное эк-

зистенциальное состояние он рассматривал как 

особого рода творческую активность человека, 

направленную на создание идей. Однажды воз-

никнув, идеи впоследствии переходят в разряд 

верований. Таким образом, человек существует 

одновременно и в загадочной реальности, и в 

ясном мире своих идей. Так называемый внеш-

ний мир есть всего лишь интерпретация реаль-

ности, идея, порожденная интеллектом и вооб-

ражением человека. В этом смысле мир позна-

ния — это лишь один из многих внутренних 

миров, порождаемых воображением. Наряду с 

ним существуют мир религии, поэзии, «жиз-

ненного опыта» и т.д.  



ФИЛОСОФИЯ 

 200 

Творчество человека в истории. 

Самоуглубление и самоотчуждение 

У жизни два основных модуса: с одной сторо-

ны одиночество, образующее основу подлин-

ной жизни человека, с другой — общество, лю-

ди, масса. Наша жизнь — постоянный переход 

от одного полюса к другому. Жизнь обретает 

реальность только в той мере, в какой она под-

линна. Подлинность жизни Ортега определяет 

как радикальное одиночество. Данное понятие 

он применяет исключительно к человеческой 

жизни. Неизбежность встречи с миром пережи-

вается только в опыте радикального одиноче-

ства [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 509]. Только 

наедине с собой мы познаем истину своей жиз-

ни. В отличие от животного человек не обречен 

на вечное нахождение вне самого себя в мире; 

ему дано «укрываться от мира», самоуглуб-

ляться. Человек — самоуглубленное животное, 

которое ищет прежде всего согласия с самим 

собой, поэтому он вынужден уходить в себя. 

Самоуглубленность — полная противополож-

ность стадности. Адекватный человек — чело-

век самоуглубленный, не допускающий пре-

вращения своего бытия в чужое. Противопо-

ложностью самоуглубления и подлинного су-

ществования в себе самом является бытие вне 

себя, то есть самоотчуждение. Человек, не со-

ответствующий самому себе, лишается своей 

подлинности. Неподлинность существова- 

ния — неизбежный спутник человека в его со-

циальной жизни. Общество, как реальность 

коллективного социального «Я», подавляет и 

нивелирует человека, превращает его в «стан-

дартного обывателя», живущего мнимой жиз-

нью. Здесь напрашивается явная параллель с 

концепцией М. Хайдеггера о Das Man, т.е. 

обезличенном человеке.  

Таким образом, жизнь человека утрачивает 

собственное лицо и все в большей мере стано-

вится коллективной. Индивидуальное и непо-

вторимое «Я» подменяется и обобществляется 

условным социальным «Я». Процесс этот неиз-

бежен. В самых сокровенных глубинах кон-

кретного человека заложена информационная 

модель общества [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, 

с. 457]. Любая культура заканчивается, по тер-

минологии Ортеги, «социализацией», которая 

вырывает человека из его подлинной жизни в 

одиночестве. Социализация и обобществление 

человека повторяются всякий раз, когда исто-

рия переживает очередной кризис [Ортега-и-

Гассет Х., 1997a, с. 305]. «Культурный» чело-

век столь же задавлен и угнетен своей культур-

ной средой, как и человек до-культурный — 

своим космическим окружением. Разница за-

ключается лишь в том, что первобытный чело-

век, самоуглубляясь и решая свои проблемы, 

создает культуру, возвышается над природой, 

«окультуривается». Человек же излишне 

«окультуренный», запутавшийся в тонкостях и 

сложностях культуры, жаждет подлинной куль-

туры. Отсюда в истории наблюдается постоян-

ный возврат к природе: Возрождение, Руссо, 

романтизм и вся современная эпоха.  

Глубокий социокультурный кризис — ре-

альность, в которой живет современный евро-

пеец. Трудно не согласиться с Ортегой в том, 

что современный человек пребывает в состоя-

нии глубокого самоотчуждения, стремительно 

вырождаясь в нового варвара [Ортега-и-

Гассет Х., 1997a, с. 302]. Наглядное тому сви-

детельство сегодня — острая проблема экстре-

мизма и терроризма, дегуманизация культуры, 

господство потребительского и гедонистиче-

ского образа жизни, релятивизация морали и 

истины.  

Концепция исторического разума 

Несколько веков европеец жил под знаменем 

рационализма — мировоззрения Нового време-

ни, у истоков которого стояли Галилей и Де-

карт. Рационализм пришел на смену христиан-

скому откровению как новое коллективное ве-

рование. Сущность его состояла в том, что 

мышление, интеллект стали рассматривать в 

отрыве от самой жизни. Более того, начиная с 

Возрождения и Нового времени возобладала 

культуралистская тенденция абсолютизации 

культуры. Культура возвысилась над жизнью, 

превратившись в самодовлеющее царство, ста-

ла новым фетишем для человека. Ортега писал: 

«Мы помещали культуру до и сверх жизни, в то 

время как она должна находиться за и под ней» 

[Ортега-и-Гассет Х., 2006, с. 89]. Именно тогда 

был создан новый коллективный миф — вера в 

культуру как нечто отличное и обособленное от 

самой жизни [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 24]. 

Новое состояние, которое переживает Европа, 

Ортега именует «крахом культуры». Европей-

цы утратили не только веру в культуру, но и 

перестали быть верными самим себе; крах по-

терпела их жизненность.  



А.В. Шумской 

 201 

Каково же истинное соотношение между 

культурой и жизнью? Культура как духовная 

жизнь человека есть одна из функций жизни. 

Фундаментальное заблуждение рационализма 

заключается в том, что феномен духовного был 

вытеснен за скобки самой жизни. Нарушение 

органической связи иерархической соподчи-

ненности между культурой и жизнью привело к 

масштабному кризису и катастрофе. Любой пе-

ревес в сторону одного из полюсов неизбежно 

приводит к вырождению: бескультурная 

жизнь — варварство, безжизненная культура — 

византизм [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 22]. 

Культура вырастает из глубины самой жиз-

ни субъекта, его спонтанности. Все века ново-

европейской истории духовная жизнь субъекта 

постепенно дифференцировалась и обособля-

лась на отдельные сегменты. Результатом дан-

ного процесса становится объективация куль-

туры, утрата ею жизненной связи с субъектом. 

Как только культура утрачивает живую связь с 

субъектом, она превращается в священнодей-

ствие, становится мертвым ритуалом. Такова 

внутренняя логика жизни культуры.  

Ортега считал, что в европейской истории 

пробил час, когда необходимо пересмотреть 

старые культурные догмы и предрассудки, по-

вернуться лицом к новым жизненным импера-

тивам. Весь драматизм европейской истории 

связан с вопросом соотношения культуры и ра-

зума. Драма европейской истории началась с 

открытия Сократом разума, который он проти-

вопоставил спонтанной жизни [Ортега-и-

Гассет Х., 1991a, с. 27]. С того момента борьба 

между разумом и жизнью не прекращалась. 

Острого накала борьба достигает в Новое вре-

мя, которое провозгласило победу и торжество 

чистого разума. Если с Сократа началось 

всевластие разума, то современная эпоха, по 

мнению Ортеги, является этапом окончания 

торжества рационализма. Что впереди? По 

мнению Ортеги, за рациональностью следует 

открытие спонтанности. Главный результат ин-

теллектуального развития всех предшествую-

щих столетий — осознание того, что разум яв-

ляется всего лишь одной из форм и функций 

жизни. Вся культура как таковая есть лишь 

биологический инструмент. Физический разум, 

ставший когда-то для человека новым открове-

нием, пришел к краху.  

Наука перестала быть живой социальной ве-

рой. И связано это в первую очередь с тем, что 

физический разум не может сказать ничего 

определенного о человеке. Физический разум 

стремится познать человека как вещь, тело, ор-

ганизм. В этом состояла его фундаментальная 

методологическая ошибка. Науки о духе в про-

тивовес естественным наука пытаются познать 

человека с другого ракурса — как духовную ре-

альность. Но от этого лучше не становится, че-

ловеческий феномен продолжает упорствовать, 

писал Ортега [Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 450].  

Ортега был уверен, что человеку начинает 

постепенно раскрываться новая истина о 

жизни — как всеобъемлющей реальности, для 

которой интеллект не более чем простая функ-

ция. Жизнь обладает значительно более ради-

кальным характером, чем все миры, сконструи-

рованные интеллектом. Новую культурную си-

туацию Ортега предлагает обозначить как 

«картезианство жизни», а не «картезианство 

мысли». Так называемые «просвещенные эпо-

хи», воспевающие оду разуму, абсолютизиру-

ющие его, представляют собой «светлые, но 

скучные, худосочные времена», довольствую-

щиеся провинциальным прозябанием [Ортега-

и-Гассет Х., 2000, с. 106]. Эпоха доминации 

физического разума уходит в прошлое и осво-

бождает путь жизненному и историческому ра-

зуму [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 447]. Исто-

рический разум обнаруживает себя в истории 

как диалектический опыт человека.  

Человек нуждается в новом откровении [Ор-

тега-и-Гассет Х., 1991a, с. 206]. Где его искать? 

В самом человеке, полагал Ортега. Реальность 

человека — это его жизнь, то, что с ним проис-

ходит. Человек — это прежде всего история 

[Ортега-и-Гассет Х., 1991a, с. 209]. У человека 

нет неизменной сущности и природы. Его сущ-

ность может заключаться только в одном: в бес-

конечном драматизме его судьбы. Судьбу нельзя 

определить, ее можно только рассказать. Это и 

есть новый вид разума: «повествовательный» 

или исторический разум, и именно он вновь 

свяжет человека с огромной трансцендентной 

реальностью — реальностью его судьбы. В 

науке о человеке зреет новое откровение — ра-

зум, наука, культура имеют только одно предна-

значение — быть орудиями и подспорьем для 

жизни [Ортега-и-Гассет Х., 1997a, с. 315].  

Заключение 

Итак, подведем итоги. Философско-истори- 

ческую концепцию Ортеги-и-Гассета преиму-



ФИЛОСОФИЯ 

 202 

щественно следует рассматривать на стыке та-

ких направлений, как философия жизни, фено-

менология и экзистенциализм, которые ему уда-

лось достаточно убедительно синтезировать в 

целостную систему взглядов. Трактовка истори-

ческого процесса была им осуществлена в рам-

ках неклассического типа философии. Ортега 

был чужд точки зрения на историю как на объ-

ективный процесс, направляемый провиденци-

ально к заданной цели, либо имеющий строго 

прогрессивный линейный характер. В этом 

смысле философия истории Ортеги противопо-

ложна гегелевской и марксистской моделям ис-

тории. Если гегельяно-марксистская парадигма 

пытается объяснить историческую действитель-

ность, то феноменологическая интерпретация 

истории стремится понять человека в прошлом и 

через него окружающий его мир [Медушев-

ская О., 1997, с. 20]. Философию истории Орте-

ги, безусловно, следует рассматривать в рамках 

антропологической философии истории и исто-

рической феноменологии. История по существу 

своему драматична, диалектична и парадоксаль-

на. Радикальной реальностью истории выступа-

ет именно человек, представляющий собой ис-

торический разум, диалектически развивающий-

ся в историческом времени. История существует 

и развивается именно потому, что человек явля-

ется свободным субъектом и творцом, а не сред-

ством мирового духа либо Абсолюта. 

Представляется, что философско-истори- 

ческие построения Ортеги достаточно органич-

но вписывается в современные интерпретации 

исторического процесса, в которых история 

предстает как жизненный мир человека, социо-

культурный опыт его бытия.  

Список литературы 

Бердяев Н.А. Смысл истории. Новое средневе-

ковье. М.: Канон+, 2002. 448 с. 

Демин И.В. Учение о жизненном разуме Хосе 

Ортеги-и-Гассета в контексте неклассической фи-

лософии истории XX века // Вестник Воронеж-

ского государственного университета. Серия: 

Философия. 2017. № 3. С. 23–36. 

Медушевская О.М., Румянцева М.Ф. Методо-

логия истории. М.: РГГУ, 1997. 72 с.  

Ортега-и-Гассет Х. Восстание масс: сб./ пер. 

с исп. М.: АСТ, 2002. 509 с. 

Ортега-и-Гассет Х. «Дегуманизация искус-

ства» и другие работы. Эссе о литературе и ис-

кусстве: сб./ пер. с исп. М.: Радуга, 1991. 639 с. 

Ортега-и-Гассет Х. Закат революций // Исто-

рия философии. 2016. Т. 21, № 2. С. 132–146. 

Ортега-и-Гассет Х. Запах культуры. М.: Ал-

горитм: Эксмо, 2006. 384 с. 

Ортега-и-Гассет Х. Избранные труды: пер. с 

исп. / сост., предисл. и общ. ред. А.М. Руткевича. 

М.: Весь мир, 1997. 704 с. 

Ортега-и-Гассет Х. Камень и небо: пер. с исп. 

М.: Грант, 2000. 288 с. 

Ортега-и-Гассет Х. Размышления о Дон Ки-

хоте. СПб.: Изд-во С.-Петербургского ун-та, 1997. 

332 с. 

Ортега-и-Гассет Х. «Философия истории» 

Гегеля и историология // Метафизические иссле-

дования: альманах. Вып. 2: История. СПб.: Лабо-

ратория метафизических исследований при фило-

софском факультете СПбГУ, 1997. С. 250–281. 

Ортега-и-Гассет Х. Что такое философия? М.: 

Наука, 1991. 408 с. 

Портнов А.Н. Хосе Ортега-и-Гассет: от фило-

софии жизни к философии истории // Вестник гу-

манитарного факультета Ивановского государ-

ственного химико-технологического университе-

та. 2007. № 2. С. 86–104. 

Руткевич А.М. Философия истории Х. Ортеги-

и-Гассета // История философии. 2016. Т. 21, № 2. 

С. 119–131. 

Титов В.Ф. Футурологические идеи Хосе Ор-

теги-и-Гассета // Философия и общество. 1998. 

№ 5. С. 211–219. 

Graham J.T. A pragmatist philosophy of life in 

Ortega y Gasset. Columbia: University of Missouri 

Press, 1994. 421 p. 

 

Получено 27.04.2019 

 

References 

Berdyaev, N. (2002). Smysl istorii. Novoe sred-

nevekov’e [The meaning of history. The new middle 

ages]. Moscow: Kanon+ Publ., 448 p. 

Demin, I.V. (2017). Uchenie o zhiznennom razume 

Hose Ortegi-i-Gasseta v kontekste neklassicheskoy 

filosofii istorii XX veka [The concept of Ortega-y-

Gasset’s vital reason in the context of non-classical 

philosophy of history in the 20th century]. Vestnik Vo-

ronezhkovo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: 

Filosofiya [Proceedings of Voronezh State University. 

Series: Philosophy]. No. 3, pp. 23–36. 

Graham, J.T. (1994). A pragmatist philosophy of 

life in Ortega y Gasset. Columbia: University of Mis-

souri Press, 421 p. 



А.В. Шумской 

 203 

Medushevskaya, O.M. and Rumyantseva, M.F. 

(1997). Metodologiya istorii [Methodology of histo-

ry]. Moscow: RSUH Publ., 72 p.  

Ortega y Gasset, J. (1991). Chto takoe filosofiya? 

[What is philosophy?]. Moscow: Nauka Publ., 408 p. 

Ortega y Gasset, J. (1991). «Degumanizatsiya is-

kusstva» i drugie raboty. Esse o literature i iskusstve 

[The dehumanization of art and other essays. Essay 

on literature and art]. Moscow: Raduga Publ., 639 p. 

Ortega y Gasset, J. (1997). «Filosofiya istorii» 

Gegelya i istoriologiya [«Philosophy of history» by 

Hegel and historiology]. Metafizicheskie issledovani-

ya. Vyp. 2: Istoriya [Metaphysical studies. Iss. 2: His-

tory]. Saint-Petersburg: Laboratory of metaphysical 

research at the faculty of philosophy of St. Petersburg 

state University Publ., pp. 250–281. 

Ortega y Gasset, J. (1997). Izbrannye trudy [Se-

lected works]. Moscow: Ves’ mir Publ., 704 p. 

Ortega y Gasset, J. (2000). Kamen’ i nebo [Stone 

and sky]. Moscow: Grant Publ., 288 p. 

Ortega y Gasset, J. (1997). Razmyshleniya o Don 

Kihote [Meditations on Don Quixote]. Saint-

Petersburg: St. Petersburg University Publ., 332 p. 

Ortega y Gasset, J. (2002). Vosstanie mass [The 

revolt of the masses]. Moscow: AST Publ., 509 p. 

Ortega y Gasset, J. (2016). Zakat revolyutsyy [The 

sunset of revolution]. Istoriya filosofii [History of 

philosophy]. Vol. 21, no. 2, pp. 132–146. 

Ortega y Gasset, J. (2006). Zapakh kul’tury [The 

Smell of culture]. Moscow: Algoritm, Eksmo Publ., 

384 p. 

Portnov, A.N. (2007). Hose Ortega i Gasset: ot 

filosofii zhizni k filosofii istorii [Jose Ortega y Gasset: 

from philosophy of life to philosophy of history]. 

Vestnik gumanitarnogo fakul’teta Ivanovskogo gosu-

darstvennogo himiko-tekhnologicheskogo universi-

teta [Bulletin of the Faculty of Humanities of Ivano-

vo State University of Chemical Technology]. No. 2, 

pp. 86–104. 

Rutkevich, A.M. (2016). Filosofiya istorii 

H. Ortegi-i-Gasseta [Philosophy of history 

J. Ortega y Gasset]. Istoriya filosofii [History of Phi-

losophy]. Vol. 21, no. 2, pp. 119–131. 

Titov, V.F. (1998). Futurologicheskie idei Hose 

Ortegi-i-Gasseta [Futurological ideas of Jose Orte-

ga y Gasset]. Filosofiya i obschestvo [Philosophy and 

Society]. No. 5, pp. 211–219. 

 

Received 27.04.2019 

 

Об авторе About the author 

Шумской Андрей Викторович 
кандидат исторических наук, 

доцент кафедры социально-гуманитарных наук 

Уральский государственный университет 

физической культуры, 

454091, Челябинск, ул. Орджоникидзе, 1; 

e-mail: shav.82@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9765-8754 

Andrey V. Shumskoy 

Ph.D. in History, Associate Professor 

of the Department of Social Sciences and Humanities 

Ural State University of Physical Culture, 

1, Ordzhonikidze str., Chelyabinsk, 454091, Russia; 

e-mail: shav.82@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9765-8754 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Шумской А.В. Хосе Ортега-и-Гассет: философия исторического бытия человека // Вестник Пермского универси-

тета. Философия. Психология. Социология. 2019. Вып. 2. С. 194–203. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-194-203 

For citation: 

Shumskoy A.V. Jose Ortega y Gasset: philosophy of historical being of man // Perm University Herald. Series «Philoso-

phy. Psychology. Sociology». 2019. Iss. 2. P. 194–203. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-194-203 

 

mailto:shav.82@mail.ru
mailto:shav.82@mail.ru

