
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Нассонов М.С., 2019 

УДК 1(091):801 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-169-179 

КОНЦЕПТ ДРАМАТИЗАЦИИ И ЕГО ЗНАЧЕНИЯ 

Нассонов Михаил Сергеевич 

Пермская государственная фармацевтическая академия 

 

Драматизация представляет собой живую, синтезирующую состояния активную внутреннюю 

деятельность, присущую субъекту, которую сложно уместить в рамки строгой дефиниции, и именно 

по причине всего вышеуказанного она является концептом. На основании своеобразной 

методологии Жоржа Батая, имеющей своей целью выразить опыт невозможного, категориального 

аппарата экзистенциальной феноменологии М. Хайдеггера, герменевтики, историко-философского 

анализа и использования указанного концепта, сделана попытка проникнуть в глубины творческого 

акта и особенности личности автора. Последний (поэт, философ) занимается мифопоэзисом, он не 

просто создает особый язык и живет этим, а через него что-то изрекает; в этом его судьба и его 

драма. В связи с этим стоит говорить про экспрессию Бытия, где драматизация играет не последнюю 

роль. Драматизация — это тот процесс, что помогает выйти «из себя» к неизведанному и 

трансцендентному. Выделены и иные ее значения. Так, с экзистенциальной точки зрения человек, 

драматизирующий свое существование, становится ближе к пониманию языка, феноменам и смыслу 

своей жизни. Драматизация помогает преодолеть разрыв между вещами и словами. Ключевые 

фигуры нашего исследования, в философствовании которых наиболее четко прослеживаются две 

разновидности драматизации, это Платон и Ж. Батай. Первый вид — рациональный, где 

представлена драма, разворачивающаяся в жизни и в собственной философии, второй — 

иррациональный, связанный с внутренним опытом, мистическими экстазами, драматизацией до 

изнеможения. При этом и у Платона, и у Батая есть общие черты: моменты переживания смерти, 

незавершенности, преодоления пределов. Данный текст может быть интересен тем, кто занимается 

философскими проблемами творческого процесса (дальнейшая разработка драматизации в 

корреляции с другими подобными концептами поможет понять его на более высоком качественном 

уровне), сравнительным анализом античности и постмодерна.  

Ключевые слова: драматизация, концепт, автор, тишина, Платон, Батай, внутренний опыт, экстаз, 

экспрессия бытия, поэтизирование, разрыв. 

THE CONCEPT OF DRAMATIZATION AND ITS MEANINGS 

Mikhail S. Nassonov 

Perm State Pharmaceutical Academy 

Dramatization is a living, state-synthesizing, active internal activity peculiar to the subject; it is difficult to 

fit into a strict definition; thus, because of all the above, it appears to be a concept. Based on the peculiar 

methodology of Georges Bataille, with its goal to express the experience of the impossible, the categorical 

apparatus of M. Heidegger’s existential phenomenology, hermeneutics, historical and philosophical analysis 

and the use of the given concept, an attempt was made to penetrate the depths of the creative act and person-

ality characteristics of the author. The latter (poet, philosopher) is engaged in mythopoiesis, he does not just 

create a special language and lives in it but conveys something through it, this being his destiny, his drama. 

In this regard, we should speak about the expression of Being, where dramatization plays a significant role. 

Dramatization is the process that helps to «go beyond oneself» to the unknown and transcendental. There 

are other meanings as well. For example, from an existential point of view, a person who dramatizes his ex-

istence becomes closer to understanding language, phenomena and the meaning of his life. Dramatization 

helps bridge the gap between things and words. The key figures of our research are Plato and G. Bataille, in 



ФИЛОСОФИЯ 

 170 

whose philosophizing two types of dramatization are most clearly traced. The first type is rational, where 

drama unfolding in life and in one’s own philosophy is presented; the second one is irrational, associated 

with inner experience, mystical ecstasies, dramatization to exhaustion. At the same time, Plato and Bataille 

have common features: moments of experiencing death, incompleteness, and overcoming limits. This text 

may be of particular interest to those who deal with the philosophical problems of the creative process (fur-

ther development of dramatization in relation to other similar concepts would help understand it at a higher 

qualitative level), a comparative analysis of antiquity and postmodernism. 

Keywords: dramatization, concept, author, silence, Plato, Bataille, inner experience, ecstasy, expression 

of being, poeticizing, gap. 

 

Введение 

Мы часто используем те или иные понятия для 

передачи смысла, экзистенциального опыта, 

переживаний, страданий; для фиксации, ре-

трансляции, дескрипции внутренних состоя-

ний, результатов воздействия (давления) суще-

го. В общем, говорим на языке повседневности, 

который может оказаться дискретным, не успе-

вающим за потоком сознания. Обнаруживается 

его недостаточность, предельность, ограничен-

ность, когда мы замолкаем не по причине поис-

ка смысла в тишине, а в связи с нехваткой слов 

для выражения. Возникает необходимость в со-

здании нового языка, знаков, точно и симво-

лично передающих значения. При этом есть и 

такое движение — в мир должно приходить не-

что, потом на этом языке обсуждаемое. В таких 

случаях появляется потребность в том, что 

называется поэзис (ποίησις), когда возникает 

новое, объективируется то, чего раньше не бы-

ло. Это — преодоление разрывов в языке, ибо 

через него обретается целостность нашего су-

ществования, вписанного в каждодневное язы-

ковое событие. При всем этом пафосе мы ока-

зываемся бессильны и немощны перед самим 

языком, перед возможностью творить, остава-

ясь на своем уровне, все больше скатываясь в 

сферу das Man, в болтовню, говоря, и поэтому 

мысля поверхностно. Даже если бы что-то 

начало нам показывать само себя, мы не про-

зрели бы его. 

Здесь нас интересует прежде всего творче-

ский процесс, и мы задаемся вопросом: за счет 

чего автор проникает в неизвестное, называя 

его, артикулируя для Другого? Соответственно 

мы пытаемся обнаружить в концептуальном и 

экзистенциальном планах некую живую, синте-

зирующую состояния активную внутреннюю 

деятельность, для которой автор открывается 

или создает ее. Собственно нас преследует идея 

того, что поэтизирующий не просто создает 

особый язык и живет этим, а через него что-то 

изрекает, в этом его судьба, его драма. 

Так, например, идея Ф. Ницше о «вечном 

возвращении» — это не обычное словотворче-

ство, это исключительный опыт, озарение, а не 

просто дефиниция. Это, как говорил М. Хай- 

деггер, особый способ мышления бытия суще-

го, это созерцание понятия за пределами самого 

себя, когда «возвращение» обнажило невоз-

можную глубину вещей. О своем прозрении 

Ницше упоминает в «Ecce Homo», его он запе-

чатлел на листе бумаги. Как же точно было 

подмечено Хайдеггером, что если Ницше пи-

шет о себе, то «это полная противоположность 

обычному тщеславному самоотражению — это 

всегда новая подготовка к очередной жертве, 

требуемой его задачей, — необходимость, ко-

торую он постоянно ощущал еще с молодых 

лет» [Хайдеггер М., 2010, с. 65]. Здесь есть вы-

ход за пределы Я, и это озарение «раскалывает» 

идею всякого завершения, словно смеясь над 

ней, преодолевая личную трагедию и смерть. 

Именно возвращение есть то, что лишает чело-

века оснований, все, что совершается им, — 

делается ради самого свершения [Ворожихи-

на К.В., 2015, с. 92]. В «Ecce Homo» Ницше во-

обще изрекает как пророк, как гений; он зрит 

то, что видели лишь единицы в его время, и он 

на голову впереди своей эпохи: «…Я благост-

ный вестник, какого никогда не было, я знаю 

задачи такой высоты, для которой до сих пор 

недоставало понятий; впервые с меня опять 

существуют надежды. При всем том я по необ-

ходимости человек рока…» [Ницше Ф., 1990, 

с. 762–763]. 

Пролегомены к концепту драматизации. 

Экспрессия Бытия. Мифопоэзис греков 

Наиболее адекватным для прояснения выше-

упомянутой живой, активной, синтезирующей 



М.С. Нассонов 

 171 

деятельности является, на наш взгляд, концепт 

драматизации, введенный Жоржем Батаем. Его 

мы обнаруживаем, например, в работе «Внут-

ренний опыт». Именно умение драматизировать 

позволяет Ницше «разорвать» присутствие, рас-

смеяться, а может быть, и разрыдаться от пора-

зившего [Holier D., 1995, p. 73]. Есть в этом то 

содержание, что должно выводить в итоге акте-

ра субъективного на сцену объективного.  

Дионисийство покорило Батая, его он считал 

тем, что связано с выходом за пределы самого 

себя, деперсонализацией, утратой собственного 

Я. Сюда хочется прибавить элемент экспрес-

сивности (экспрессии Бытия, снимающей вы-

шеуказанную дискретность языка), под которой 

мы понимаем медиумальность автора, экстати-

рующего настолько, что уже не я говорю на 

нем, а словно он изрекает мною (выражает че-

рез меня). Или даже когда что-то с помощью 

языка сообщает посредством автора. Со сторо-

ны это может выглядеть как особая стилистика 

текстов, процесс говорения, когда автор со-

скальзывает с рефлексивного философского 

рассуждения к практике потоков сознания, сти-

хам, экстазам, озарениям с преодолением всех 

грамматических условностей [Вайзер Т.В., 

2013, с. 65]. Дополняет это и момент зачаро-

ванности, схваченный Морисом Бланшо, когда 

есть предел (не в плане конца, а некой цели 

движения), к которому стремится произведе-

ние, есть образ, а зачарованность — страсть к 

образу, своеобразное соприкосновение с исто-

ком творения, связь, которую удерживает со-

здатель с будущим произведением, онтологи-

ческая характеристика присутствия еще отсут-

ствующего. Эмманюэль Левинас про М. Блан- 

шо по поводу дефиниции последним зачаро-

ванности писал: «Взгляд захвачен произведе-

нием, слова смотрят на того, кто пишет… Поэ-

тический язык, отстранив мир, дозволяет вновь 

явить себя непрекращающемуся шепоту этого 

отстранения, подобно какой-то ночи, проявля-

ющейся в ночи» [Левинас Э., 2009, с. 17]. При 

этом скажем, что темнота ночи — это не что-то 

чувственно воспринимаемое, она есть предмет 

внутреннего рассмотрения, со временем прояс-

няющийся, когда из сумерек возникает Нечто.  

При таком прочтении концепта Батая и пе-

ренесении его в рассматриваемую плоскость 

оказывается более простым понимание ряда 

феноменов существования автора и человека, 

денотация творческого акта. 

Близким понятием, возвращающим нас в 

сферу драматизации и экспрессивности, явля-

ется «поэтико-мыслительный глубинный 

опыт», внутренний мифопоэтический опыт, по 

М. Хайдеггеру. Так, во «Введении в метафизи-

ку» он пишет: «Не явления природы послужили 

для греков источником понимания того, что 

есть φύσɩς, а наоборот: им открылось то, что 

они назвали φύσɩς, на основании поэтико-

мыслительного глубинного опыта бытия» 

[Хайдеггер М., 1997, с. 99]. С помощью такого 

подхода φύσɩς предстало грекам, ищущим ядро 

сущего, не из наблюдений, а изнутри самих се-

бя. Подобно Гераклиту со временем открывает-

ся λόγος, как нечто всеобщее и скрытое, чему 

не следовали люди, но к чему он обратился, 

объективировав это Слово. Оно бы и не воз-

никло вне его личности; Гераклит, подобно 

пророку, афористично указывает на существо-

вание всемирного закона, которому необходи-

мо следовать каждому. Однако люди еще не 

осознают того, что мудрость свойственна всем 

и надо ее любить, не «горят» психеей, поверх-

ностно судят, путают мнение и знание. Это 

скрывающийся Логос, он требует особых уси-

лий для своего схватывания, но парадокс в том, 

что человек постоянно с ним сталкивается, ибо 

он во всем. Именно через понимание Логоса 

(как ясно данного в уме, точнее, следующего из 

умом зримого единства всего) становится бли-

же φύσɩς как становящееся и изменчивое, соче-

тание жизни и смерти, это особый опыт извле-

чения сокровенного путем интеллектуального 

созерцания, миссия Плачущего философа. 

Драматизация в произведениях и в жизни 

Платона. Трансформация Платона-поэта 

в Платона-философа 

Сломать привычные каноны изложения своих 

идей, уподобить философские труды произве-

дениям великих трагедиографов, создать сло-

весное полотно, отражающее двоемирность и 

внутреннюю борьбу человека — все это выпа-

ло на долю Платона. Так, у героя трагедии не 

обязательно могут наличествовать внешние 

ориентиры при разрешении внутренних проти-

воречий, а создатель Академии пишет о Благе, 

Красоте, высшей Истине, исходя из того, что 

они существуют сами по себе, к ним нужно 



ФИЛОСОФИЯ 

 172 

стремиться, постигать их совершенство, посто-

янно умирая. 

Следует заметить, что сама «драматизация» 

неоднородна по своему содержанию и может 

иметь разные значения. Драматизировать мож-

но речь, придавая ей весомость через добавле-

ние в нее эмоций, красноречивых эпитетов и 

сравнений. Об этом писал еще Аристотель в 

«Поэтике» и «Риторике», но наша интенция — 

не раскрыть указанный концепт в подобном 

значении, а увидеть его иной смысл — как 

своеобразный инструмент покидания себя, вы-

хода за свои границы. Платон, используя дра-

матизацию в качестве метода для своих диало-

гов, «старается обрисовать, прежде всего, ту 

внешнюю обстановку, в которой происходит 

передаваемая беседа» [Радциг С.И., 1982, 

с. 350], расширить плоскость повествования, 

придать ей живости. При этом самое главное у 

Платона, где возникает как раз концептуальный 

и экзистенциальный смысл нашей темы, — это 

то, что для него философия — жизненная зада-

ча. «А жизнь для него была не мирная смена 

дней и годов умственного труда…, а глубокая и 

сложная, все его существо обнимающая драма» 

[Соловьев В.С., 1988, с. 585–586]. Сам он ее 

собственный герой, трагедийность существова-

ния которому придала смерть Учителя, из пе-

реживания коей его гений выводит свое заклю-

чение. Здесь, через драматизацию события, 

приходит понимание (да и непонимание) смер-

ти искателя истины, ее провозвестника, голоса 

добра в этом сложном не-сущем мире и обра-

щение к миру особому — идеальному. Теперь 

для Платона значимость философии сравнима 

со значимостью его жизни, и порядок его про-

изведений, возможно, определился этой дра-

мой. Его постигали разные мысли, в своем 

опыте он достиг предела, через который ему 

открылся Эрот как стремление к жизни, но и 

смерть (а философ ее не боится) рассматрива-

ется уже как выздоровление и возвращение к 

Вечному.  

Действительно, как верно заметил 

Х. Ортега-и-Гассет: «У человека нет природы. 

Человек не есть ни его тело, которое является 

вещью, ни его душа, психика, сознание или 

дух, которое тоже суть вещь. Человек не вещь, 

а драма, каковой является его жизнь, универ-

сальное событие, происходящее с каждым из 

нас, и в этой драме человек в свою очередь — 

всего лишь событие» [Ортега-и-Гассет Х., 2000, 

с. 457]. Жизнь — это драма, разворачивающая-

ся между рождением и смертью. Судьба каждо-

го человека драматична, событиям в ней он 

придает огромное значение, и именно через та-

кое отношение проясняются смыслы не только 

персонального существования, но и всей эпохи. 

Через драматизацию рождается вопрошание, 

однако мы часто заглушаем ее, боясь заглянуть 

за пределы своего здесь, выйти из своей «пе-

щеры», что сделал Платон. Интересным еще 

видится примечание, сделанное самим Орте-

гой-и-Гассетом в работе «Восстание масс» о 

том, что первичное, основное значение «жиз-

ни» раскрывается, когда к ней подходят не 

биологически, а биографически [Ортега-и-

Гассет Х., 2000, с. 73]. И в нашем значении — 

это как раз своеобразная методология вынесе-

ния внутреннего во внешнее, словно читаемая 

со стороны книга своего здесь-бытия. 

Много в жизни Платона было мистического 

и мистицизма: в преданиях о его рождении (по-

тому что философ — он и пророк, и его суще-

ствование и приход в этот мир должны быть 

связаны с чудесами), в составляющих его уче-

ния, в событиях его дней разных возрастов. Он 

существовал безмятежной жизнью Платона-

поэта, но однажды такому бытованию пришел 

конец, он встречает Сократа-философа и, гово-

рят, что сжигает все, что он до этого сочинил. 

Это именно Встреча в онтологическом смысле, 

когда Инаковость Другого предстает не просто 

в качестве неординарной личности, но несет в 

себе всеобщее значение, духовность запредель-

ного мира. Перед Встречей с Платоном Сокра-

ту приснился знаковый сон: он увидел лебедя, 

«который, взмахнув крыльями, взлетел с див-

ным криком» [Лосев А.Ф., Тахо-Годи А.А., 

2005, с. 9], это было предзнаменованием о бу-

дущем ученике и друге. Трансформируясь в 

Платона-философа, великий грек сохраняет в 

себе поэтическое начало, вылившееся в 

обостренное восприятие бытия в драматиче-

ских красках. Добавлением к драматизации яв-

ляется, по Ж. Батаю, момент тишины, как некая 

подготовка к ней. Считается, что Платон уез-

жает из Афин после смерти Сократа, много пу-

тешествует, претерпевает от жизни; возможно, 

что это и явилось периодом тишины (не в ме-

дитационном смысле), когда, спроецировав в 

себе свои переживания, достигнув ясности ума, 



М.С. Нассонов 

 173 

он прозрел (родил) истину. По возвращении он 

основывает Академию, задача которой придать 

особый статус любви к мудрости. 

Как уже говорилось выше, Платон исполь-

зует драматизацию в своих трудах, привнося в 

них элемент литературности, художественно-

сти образов, но при этом в них отражается его 

мировоззренческая позиция, драма человека, 

отрефлексировавшего опыт смерти. В «Аполо-

гии Сократа», хотя это и монолог, перед нами 

предстает сильный и мудрый герой (Сократ), 

бьющийся с клеветой в свой адрес, но это ста-

нет сражением с тенями, и он окажется беспо-

мощным перед жизнью, перед внешними об-

стоятельствами. В диалогах «Критон» и «Фе-

дон» Сократ уже не борется, он смирился со 

своей участью, он ощущает себя уже за преде-

лами жизни, а внутри нее остались друзья, уче-

ники, единомышленники, которых он еще (в 

итоге) и утешает. В этих работах явлена диа-

лектика внешнего и внутреннего, душеразди-

рающая в первом случае, во втором — смирен-

ная. Сократу через драматизирование, опыт-

предел открылись смыслы, он уже говорит о 

бессмертии души, о загробном мире, и это уже 

не трагедия. Он просит принести в дар Аскле-

пию петуха, в знак исцеления от тяжелой борь-

бы с несправедливостью. Это точка совпадения 

жизни и смерти, трагического и комического, 

известного и неизвестного. 

Видится, что главным в произведениях Пла-

тона является внутренний диалог с самим со-

бой, это одновременно и развертывание драмы 

жизни самого Платона, его агония, его битва. 

При этом в таком диалоге может возникать 

молчание по причине невозможности схватить 

мысль в языке, но с возможностью своеобраз-

ного говорения бытия и небытия. 

С возрастом драматичность диалогов вели-

кого грека все больше размывается, герои бесед 

уже не антагонисты, а союзники, смех Сократа 

становится все тише. Престарелый Платон 

представляется человеком, утомленным жиз-

нью; Платон-поэт сменяется Платоном-

философом, но это совсем не означает, что из-

начальная установка — «быть или не быть 

правде на земле» [Соловьев В.С., 1988, с. 602] 

— исчезает, она остается становящейся идеей 

его ума, являя собой синтез всеобщего и инди-

видуального, субъективного и объективного, 

где достраивается и укрепляется здание своей 

концепции. Он продолжает миссию своего 

Учителя еще в юности и несет правду до конца. 

По мнению В.С. Соловьева, на закате жизни 

Платон отходит от Сократа, словно предавая 

его, заменяя высшую справедливость импера-

тивностью законов, по которым казнили когда-

то его учителя. Но не означает ли это, что Пла-

тон переносит личностный характер совершен-

ствования в государственную плоскость, требуя 

их одинаковой идеальности? При этом основа-

тель Академии создает систему идеализма, ос-

нованную на существовании истинного мира, 

где высшая правда обитает, и обретает свою 

реальность должное, но, что интересно, именно 

несовершенство «мира вещей» создает откры-

тость, постоянное движение.  

Гениально прозревает по поводу Платона 

В.С. Соловьев, считая, что недоработкой грека 

явилась тема Эрота с его способностью «рож-

дать в красоте». Эта мысль так и остается на 

уровне умозрения, не трансформировавшись во 

что-то ощутимое. Поднявшись в своем теорети-

зировании до высшего мира, Платон столкнул-

ся с немощью человека (подобное мы далее от-

метим и у Батая), да и с Эросом у француза 

сложились особенные отношения (но это уже 

отдельная тема). Возможно, что именно тогда 

Платон-философ вытесняет Платона-поэта. А 

что же делать, если ты всего лишь человек 

несовершенного мира? Ответ нашелся в стрем-

лении реализоваться на практике по части со-

циальной философии (в попытках осуществить 

проект идеального государства) и в мифопоэзи-

се понятия «мировая душа». К тому же если 

Сократ задал такую планку, то надо найти в се-

бе силы ее превзойти… 

От идеи «светодаяния» к открытости 

внутреннего опыта 

В Средние века вместе с отправлением культа и 

утверждением комплекса Священных текстов 

драматизация становится инструментом актуа-

лизации в сознании верующих религиозных 

сюжетов, образов, символов. Она связана с 

укреплением веры в реальность описываемых 

событий, персонажей и т.д., приданием им ве-

сомости и значения. Соответственно экстаз от-

кровения через драматизацию может стать эле-

ментом внешнего, театрализоваться, выйти 

вовне. 



ФИЛОСОФИЯ 

 174 

Однако примечательным (в связи с нашей 

темой) является φωτοδόσια («светодаяние»), 

встречающееся у Псевдо-Дионисия Ареопаги-

та. Это некая световая информация (и стремле-

ние к ней), излучаемая Богом, содержащаяся во 

всем, во всей иерархии. В высшей форме она 

дана через мистические откровения в тишине, 

когда смолкают чувства и разум, затем через 

культовые таинства, а также содержится в 

тварных элементах и постигается «мысленным 

взором» [Бычков В.В, 1991, с. 216]. Тут не по-

следнюю роль играет Эрот, который признается 

в качестве соединяющей и связывающей силы 

[Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник, 

2002, с. 339]. Соединение со светом, как неиз-

реченной реальностью, есть акт эротический, 

направленное движение от множественности к 

единству, к красоте. Прекрасное есть предел 

всего и предел любви, потому что все возника-

ет ради нее, и Бог есть эта высшая Красота и 

Любовь. Опять же созерцание нетварного света 

возможно лишь благодаря отправлению особо-

го опыта, ощутимой благодати, в которой Бог 

дает себя познать тем, кто перешел границы 

сущего (сотворенного), а это есть мистический 

экстаз, в котором проявляется высшее развитие 

ума духовного и осуществляется гносис. В та-

ком состоянии (а у Псевдо-Дионисия экстаз — 

это и бытийная самоотдача, вытекающая из 

применения апофатического познания) любя-

щие принадлежат уже не себе, а возлюбленным 

[Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник,  

2002, с. 335]. Познающий отдается Богу, отре-

шается от разума, оставляя его позади, по-

скольку пытается постичь не сущее, а таковое 

возможно лишь незнанием (опыт апофатики). 

Здесь выявляется важная для нас составляю-

щая: трансцендентное Нечто находится в сфере 

незнания, а сам свет есть невысказанное, по-

скольку не является сущим, но может в нем 

наличествовать, поэтому для его интуиции 

подходит именно такая дефиниция. Мы можем 

знать что-то о нем, но в незнании скрыто боль-

ше. Также сюда хочется добавить своеобраз-

ную идею, возникшую в недрах христианской 

мистики, связываемую с Мейстером Экхар-

том, — в богопознании не то, чтобы человек 

восходит к Божеству, а наоборот, приводит Его 

к себе. 

Экстаз становится тем состоянием, в кото-

ром человек выходит за границы своих воз-

можностей, входит в соприкосновение с неиз-

веданным, с вечным Субъектом. Например, в 

«экстазе, осуществляющемся в горизонте жиз-

ненного мира повседневности, человек напря-

гает все возможности своей экзистенции, для 

того, чтобы, преодолевая свою субъективность, 

раствориться в просвете бытия» [Дорофе-

ев Д.Ю., 2004, с. 73]. 

Ж. Батай соединяет экстатическое состояние 

и внутренний опыт (получая «состояния экста-

за, восхищения, по меньшей мере, мысленного 

волнения» [Батай Ж., 1997, с. 17]). Своеобраз-

ное значение его атеологии (что тоже важно 

для нас) заключается в том, что он элиминиру-

ет Бога из практики мистического откровения, 

поэтому целью такого опыта остается он сам. 

Здесь сохраняется указанный чуть выше тезис о 

том, что в незнании скрыто больше, и внутрен-

ний опыт ведет именно туда, мы его словно 

«отпускаем», следуя за ним. Аналогичным яв-

ляется «литературный опыт» у М. Бланшо, ко-

торый выводит за границы познаваемого и ука-

зывает на то, что не может быть познано, на 

ничто [Осминская Н., 2004]. «Внутренний 

опыт» Батая являет собой изначальную свобо-

ду, когда нет уже основы, нет заданного проек-

та (как в экзистенциализме), есть что-то анало-

гичное «автоматическому письму» сюрреали-

стов (с которыми он был близок). Однако как 

раз идея избирания изначальной свободы и от-

сутствие проекта отличает Батая от представи-

телей сюрреализма. Внутренний опыт — это 

то, что не имеет конкретной цели, но ведет к 

непостижимому, где необходимо преодолеть 

беспредельность предела. Он своего рода 

«апофеоз беспочвенности», если ориентиро-

ваться на ключевую тему Л. Шестова. 

Значение драматизации у Ж. Батая, ее связь 

с тишиной и экстазом 

Работа Жоржа Батая «Внутренний опыт» до-

статочно специфична, для ее понимания необ-

ходимо быть его другом, членом его сообще-

ства. Это одно из таких произведений француз-

ского мыслителя, которое мы бы не стали 

называть завершенным (да и это противоречит 

его собственным установкам), дабы исключить 

объективацию книги в культуре, предполагаю-

щую «смерть автора».  

Особенность этого внутреннего опыта в том, 

что он не является субъективным в традицион-



М.С. Нассонов 

 175 

ном понимании, а осуществляется между субъ-

ектами, где опыт уже не только автора, но и чи-

тателя, он посередине. Для сообщения опыта 

Батай вводит симулякры (для Платона харак-

терно негативное отношение к симулякрам), 

поскольку они лишены строгости понятий (ко-

торые есть слова о словах), ибо они как раз и 

дают опыт немыслимого. Иначе говоря, он си-

мулирует письмо, уходя от академических фи-

лософских понятий, поэтому может запутать 

строгого читателя (как случилось с Сартром), а 

введение строгих дефиниций видится как огра-

ничение. Симулякр соответствует тому (пусто-

му) месту в сознании, которое должна была за-

нимать некоторая идентичность (соответствие 

вещи и понятия), но сознание оказалось лише-

но ее в силу своей открытости другому. «Раз-

личие между внутренним опытом и философи-

ей: в опыте речь ничто, разве лишь средство, но 

как средство она будет препятствием; не суть 

важна речь о ветре, важен сам ветер» [Батай Ж., 

1997, с. 34]. 

Но вернемся к нашей теме. Ж. Батай, как 

нам видится, начал двигаться в сторону идеи 

экстаза, тишины и драматизации после смерти 

в 1938 г. Лауры (Колетт Пеньо). Он считал, что 

постижение себя как конечного существа явля-

ется конституирующим для человеческого бы-

тия, при этом у нас нет осознания собственной 

смерти, поскольку в этом случае с гибелью тела 

прекращается деятельность сознания, способ-

ного ее зафиксировать. Смерть Другого словно 

открывает человека для творческой свободы. В 

июне 1939 г. в последнем номере «Ацефала» 

выходит его работа «Практика радости перед 

лицом смерти», ставшая свидетельством тех 

драматических состояний, которые он исполь-

зовал, чтобы достичь экстаза, а радость перед 

лицом смерти есть утверждение о внутреннем 

согласии жизни с ее жестоким разрушением. В 

1940 г. он пишет в своем дневнике про проек-

цию образов вспышек и разрывов, про умение 

создавать в себе «величайшую тишину», а за-

тем «перелистывать» в памяти возникшие кар-

тины. «Внутренний опыт» же выходит в 

1943 г., где Батай пишет про два процесса — 

тишину и драматизацию. Само слово «тишина» 

может производить шум, при этом это то слово 

(и не слово), которое упраздняет шум, чем яв-

ляется каждое слово. Она (тишина) уже видит-

ся как концепт, потому что ее достижение дает-

ся в «болезненной сердечной муке» [Батай Ж., 

1997, с. 40]. Необходимо замереть, используя 

средства медитации, остановить дискурсивную 

мысль, войти в состояние оцепенения. Дух «об-

нажается» в результате прекращения всяческой 

умственной деятельность, а рассуждения держат 

его в жалком сосредоточении. Смыслом тиши-

ны, как нам видится, является работа не с поня-

тиями-словами, а с образами, тишина устраняет 

слова, в ней они рассеиваются как дым. 

В результате медитации в тишине Батаю яв-

лялись различные образы — собственной смер-

ти, враждебности, хищной птицы, вскрываю-

щей ему горло, разрушения мира, объятого 

пламенем и т.д. Как замечает Жан Брюно, «бы-

ло бы слишком поверхностным приписывать 

эту настойчивость жестоких тем болезненному 

романтизму скорби. Роль этих потрясающих 

нас образов — в открытии бреши в психике» 

[Брюно Ж., 2006, с. 43].  

«Мы не могли бы покидать себя, если бы не 

умели драматизировать» [Батай Ж., 1997, 

с. 30], — не отделяли бы Я от Иного, существо-

вали бы сами по себе. Тут нам видится четверо-

який смысл этой фразы. Во-первых, Я покидаю 

себя ради Другого, обнаруживая его рядом, оце-

нивая совершенное (что сделал я?). Во-вторых, 

Я могу вынести свой субъективный опыт, слов-

но проиграть его перед собой со стороны или 

перед моим читателем, перенести его из сферы 

моего Я в мир, сделав вещью. Хотя для этого 

необходима своеобразная эстетизированная 

драматизация, со своим языком, когда возникает 

словесный дискурс, позволяющий создать необ-

ходимую структуру для описания внутреннего 

опыта. В драматизации теряется Я, снимаются 

пределы, установленные рациональностью. Ав-

тор не может и не должен быть ограничен идея-

ми находящихся рядом с ним объектов, ему не-

обходим поэзис. Мы драматизируем, дабы осво-

бодиться от навязчивости дискурса. В-третьих, 

драматизация позволяет через эту брешь в пси-

хике забыть себя и соединиться с неуловимым 

по ту сторону, различить субъект и объект (меня 

и то, что говорило мною). В-четвертых, драма-

тизация создает чувственное напряжение, кото-

рое разжигает пламя эмоций, а экстаз возможен 

после ее остановки. 

Возникает вопрос: как же тогда создавать 

особый язык, если слова являются оторванны-

ми от предметов, а поэзия также подчинена 



ФИЛОСОФИЯ 

 176 

слову, которое устраняет тишина? Дело как раз 

в том, что внутренний опыт содержит в себе и 

подчиняет себе слово, поэтизирование; в этой 

явленности он будет языком и тишиной (дабы 

выразить с большей отрешенностью), он будет 

создавать, иначе его никак не передать и не со-

общить. Если автор один, то ему приходится 

доверить опыт бумаге. И симулякр станет тем, 

что отринет навязчивость дискурса (мы его са-

ми творим), станет образом, обманом завер-

шенности. В итоге Батай настолько погрузился 

в свою практику экстаза, что «притянул» к себе 

Бытие, он видел внешний мир, но объекты его 

стали для него прозрачными, за определенно-

стью он увидел Нечто. 

Смысловое поле драматизации. Идея 

о разорванности и предназначение автора 

Также можно говорить и о драматизации жиз-

ни — это то состояние, «тот ключ», что позво-

ляет не оставаться безразличным к ней самой. 

Она открывает в нас человека, задевает струны 

авторитетов, ценностей, совести, которые «за-

пускают» драму. Драматизация — это деятель-

ность, вызывающая мысль, вызывающая язык 

для придания формы, это целый комплекс дей-

ствий. Драматизирование делает человека вос-

приимчивым к смыслам, трансформирует 

мысль из смутного содержания в ясное. Она за-

трагивает человека вообще, именно его создает 

Платон своим «миром идей». Ему он открыва-

ется из внутреннего опыта, как некоего созна-

ния, интуитивно предполагающего наличие не-

известного, что будет впоследствии объективи-

ровано, названо. Для Батая авторитетом стано-

вится придание значимости своему опыту. Он 

раскрывается как стремление к самой образно-

сти, нежели в привязанности к речи и мнимо-

стям. Кроме того, он говорит своим поэтиче-

ским языком о некой точке, которую без драма-

тизации не достичь, называя ее личностью. 

Особый экзистенциальный смысл драматич-

ности жизни человека в том, «чтобы просто 

быть» [Батай Ж., 1997, с. 32], но речь идет, ско-

рее, о подлинном бытии или обращении к нему. 

Парадокс тут и в апофатичности существова-

ния, в пребывании в разорванности, которую 

необходимо преодолеть. Словно ты в некой ар-

хеологии своего бытия, смысл появляется и ис-

чезает в «трещинах» и «разрывах». При этом 

через драматизацию быть не так просто, она за-

ставляет двигаться вперед, и здесь мы можем 

столкнуться с собственной немощью.  

 Сегодня мы все живем в разорванности, в 

расколотости, в оторванности вещей от их ис-

тинных имен, а в авторе словно жива память о 

первозданной целостности, он тоскует по ней, и 

это есть также его драма, «вещи подают сигна-

лы о своем одиночестве, посылают весть о ране 

и нехватке» [Цибуля А., 2015]. При этом пара-

докс состоит в том, что такая рана не затягива-

ется, она перманентна, она создает стремление 

к называнию, к преодолению разрыва. Вещи 

также в нас нуждаются, они не помнят своих 

имен, а язык — не мысль, а средство ее фикса-

ции. Смысл существования автора в том и за-

ключается — в постоянном преодолении раз-

рыва, он видит темноту, слышит тишину, и, 

вслушиваясь в себя, себя не слышит, потому 

что у него нет ни собственного голоса, ни соб-

ственного имени. Возможно, что именно по-

этому мирская жизнь тяготит его, а в представ-

лениях обывателя его деятельность никчемна. 

Так, по М. Хайдеггеру, автор выкликает ве-

щи, и они выходят к нему, они должны начать 

говорить. Названные вещи призваны вещать, 

таким способом они распахивают тот мир, в ко-

тором существуют (истину сущего). Поэт, ху-

дожник раскрывают сокровенность вещи, ли-

чину мира в обличии вещи. Искусство помогает 

увидеть истину сущего (вещественность вещи). 

В работе «Искусство и пространство» Хайдег-

гер утверждает, что истина бытия воплощается 

в произведении, поскольку оно учреждает ме-

ста, а «место» мыслится им как открытие обла-

сти, в которой собираются вещи. 

В искусстве важна способность художника 

не затемнить вещественность вещи, а дать ей 

возможность взять слово; башмаки крестьянина 

на картине Ван Гога повествуют о крестьянине 

и его труде «выразительнее, точнее, глубже, 

сущностней, чем тысячи ученых слов» [Мот-

рошилова Н.В., 1991, с. 45]. Хайдеггер призы-

вает вернуться к истоку, к началу, к простоте, к 

молчанию, к умению слушать это молчание, 

чтобы изречь. Бытие мыслит, Бытие говорит с 

нами, но оно и умеет молчать. Надо убрать 

присущее деление на мыслителя и поэта и вер-

нуться к поэтическому мышлению. Ведь любая 

поэзия и в узком, и в широком смысле — это 

мышление, артикулирующее то, что диктует 

Бытие, и оно всегда поэтично, ибо раскрывает 



М.С. Нассонов 

 177 

истину. Автор — это медиум, через которого с 

нами говорит Бытие. К примеру, Гельдерлин и 

Тракль — их жизнь (со своей спецификой) бы-

ла подчинена миссии передачи говорения Бы-

тия, это великие Называтели по имени, язык их 

символичен (симулякр Батая), но за ним скры-

ты особые смыслы. 

Разница между Батаем и Хайдеггером, как 

нам видится в случае с экспрессией Бытия в 

лице автора, в том, что у немецкого мыслителя 

поэт — его проводник (пастух Бытия), называ-

ющий вещи, а у французского, с его стремлени-

ем преодолеть завершенность, автор сам притя-

гивает к себе Бытие. Однако творчество Батая, 

выражаясь хайдеггеровским языком, являет 

один из возможных примеров мифопоэзиса. 

Драматизация, запускающая экстатирова-

ние, несет под собой «опыт-предел», который 

«уже не может быть пережит от первого ли-

ца — он знаменует собой скорее выскальзыва-

ние за рамки “я”, и в таком качестве он оказы-

вается сродни невозможному “опыту” смерти» 

[Евстропов М.Н., 2011, с. 50]. Драматизация 

обнажает нерв наших возможностей, позволяя 

противопоставить, создать диалектику иного и 

реального, предела и запредельного. Как гово-

рил упомянутый М. Бланшо, «писать — значит 

умирать». Для него «смерть лишена пафоса 

предельной человеческой возможности, воз-

можности невозможности, она представляет 

собой нескончаемую канитель вокруг того, что 

схвачено быть не может, перед чем “я” теряет 

свою самость. Невозможность возможности» 

[Левинас Э., 2009, с. 17–18]. Снова здесь диа-

лектика вышеобозначенного и экспрессивность 

пространства произведения, языка. Такая 

смерть выглядит как невозможность умереть. 

Сократу явился Эрот, он умер добровольно, 

сняв предел смерти, установленный жизнью, и 

через это событие открывается смерть вообще, 

как бесконечно имманентная жизни. 

Заключение 

Итак, драматизация имеет различные формы 

своего существования и выступает как прида-

ние весомости речи, литературный прием, ин-

струмент актуализации в сознании верующих 

религиозных сюжетов, образов, символов, пси-

хологический метод. Нас же, прежде всего, ин-

тересует она как концепт, когда в наличии жи-

вая, синтезирующая состояния, активная внут-

ренняя деятельность, существующая не просто 

на уровне повседневности как метод замира-

ния, задавания эмоции и осмысления своей 

жизни. Драматизация (на уровне автора) — это 

специфический способ выхождения из себя, за 

свои пределы, элемент обращения к трансцен-

дентному, понимания открытости. Без нее 

сложно говорить о подлинном существовании, 

и сама драматизация, как концепт, отрицает ка-

кую-то определенность, которая есть завер-

шенность. Она видится в качестве важной со-

ставляющей акта творчества, прояснения экс-

прессии Бытия.  

Платон и Ж. Батай явили собой два полюса 

драматизации, Платон-философ, близкий к 

Аполлону, рационализировал свою жизненную 

драму, Батай-поэт, симпатизировавший Диони-

су, буйству стихии, экстазам, безумию, обна-

жил себя для Другого. Однако едины они в 

идее открытости и незавершенности, бесконеч-

ности истолкований, за ними призрачно маячит 

Великая Истина. 

Список литературы 

Батай Ж. Внутренний опыт / пер. с фр., по-

слесл. и коммент. С.Л. Фокина. СПб.: Аксиома: 

Мифрил, 1997. 336 с. 

Брюно Ж. Техники озарения у Жоржа Батая // 

Предельный Батай: сб. статей / отв. ред. 

Д.Ю. Дорофеев. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 

2006. С. 39–53. 

Бычков В.В. На путях «незнаемого знания». К 

публикации малых сочинений из Corpus Areopa-

giticum // Историко-философский ежегодник ‘90. 

М.: Наука, 1991. С. 210–220. 

Вайзер Т.В. Воображая интерсубъективность в 

трансгрессивном сообществе Ж. Батая // Арти-

культ. 2013. № 10(2). С. 63–74.  

Ворожихина К.В. Ницше во Франции: кон-

фликт первых интерпретаций // Философский 

журнал. 2015. Т. 8, № 1. С. 88–94. 

Дионисий Ареопагит, Максим Исповедник. 

Сочинения. Толкования / пер. и предисл. 

Г.М. Прохорова. СПб.: Алетейя, 2002. 864 с. 

Дорофеев Д.Ю. Человек в экстазе // Вестник 

Русского Христианского гуманитарного Институ-

та. 2004. № 5. С. 73–92. 

Евстропов М.Н. Жорж Батай: опыт бытия как 

критика онтологии // Вестник Томского универ-

ситета. 2011. № 344. С. 50–56. 

Левинас Э. О Морисе Бланшо / сост. и пер. с 

фр. В.Е. Лапицкого. СПб.: Machina, 2009. 118 с. 



ФИЛОСОФИЯ 

 178 

Лосев А.Ф., Тахо-Годи А.А. Платон. Аристо-

тель (3-е изд., испр. и доп.). М.: Молодая гвардия, 

2005. 392 с. 

Мотрошилова Н.В. Драма жизни, идей и гре-

хопадения Мартина Хайдеггера // Философия 

Мартина Хайдеггера и современность: сб. / АН 

СССР, Ин-т философии; ред. кол.: 

Н.В. Мотрошилова (отв. ред.) и др. М.: Наука, 

1991. С. 3–53. 

Ницше Ф. ECCE HOMO. Как становятся сами 

собою // Ницше Ф. Соч.: в 2 т. / сост., ред. и автор 

примеч. К.А. Свасьян; пер. с нем. 

Ю.М. Антоновского, Н. Полилова, К.А. Свасьяна, 

В.А. Флеровой. М.: Мысль, 1990. Т. 2. С. 693–769. 

Ортега-и-Гассет X. Восстание масс. Дегума-

низация искусства. Бесхребетная Испания: сб. / 

пер. с исп. М.: АСТ, 2008. 352 с. 

Ортега-и-Гассет X. История как система // 

Ортега-и-Гассет X. Избранные труды / сост. и 

общ. ред. А.М. Руткевича. М.: Весь мир, 2000. 

С. 437–479. 

Осминская Н. Морис Бланшо: опыт критики 

как литературный опыт (Коллоквиум «Морис 

Бланшо: неумолкнувший голос», РГГУ, Москва, 

20 февраля 2004 г.) // Новое литературное обозре-

ние. 2004. № 66. URL: http://www.zh-

zal.ru/nlo/2004/66/os34.html (дата обращения: 

17.04.2019). 

Радциг С.И. История древнегреческой литера-

туры: учебник. 5-е изд. М.: Высш. школа, 1982. 

487 с. 

Соловьев В.С. Жизненная драма Платона / Со-

ловьев В.С. Соч.: в 2 т. / сост., общ. ред. и вступ. 

ст. А.Ф. Лосева и А.В. Гулыги. М.: Мысль, 1988. 

822 с. 

Хайдеггер М. Введение в метафизику. СПб.: 

НОУ «Высшая религиозно-философская школа», 

1997. 302 с. 

Хайдеггер М. Метафизическая концепция 

Ницше и ее роль в европейском мышлении. Веч-

ное возвращение равного // Лекции о метафизике 

/ пер. с нем. и коммент. С. Жигалкина. М.: Языки 

славянских культур, 2010. С. 57–156. 

Цибуля А. Вещи не запомнили своих имен // 

Новое литературное обозрение. 2015. № 3(133). 

URL: http://www.zh-zal.ru/nlo/2015/3/27cti.html 

(дата обращения 22.04.2019). 

Holier D. From beyond Hegel to Nietzsche’s ab-

sence // On Bataille: Critical Essays / ed. by L. Boldt-

Irons. Albany: SUNY Press, 1995. P. 61–78. 

 

Получено 01.05.2019 

 

References 

Bataille, G. (1997). Vnutrenniy opyt [In-

ner Experience]. Saint-Petersburg: Aksioma, Mifril 

Publ., 336 p. 

Bruno, J. (2006). Tekhniki ozareniya u Zhorzha 

Bataya [Techniques of insight in Georges Bataille]. 

Predel’nyj Batay [Extreme Bataille]. Saint-Petersburg: 

St.-Petersburg University Publ., pp. 39–53. 

Bychkov, V.V. (1991). Na putyakh «neznaemogo 

znaniya». K publikatsii malykh sochineniy iz Corpus 

Areopagiticum [On the ways of «unknown 

knowledge». To the publication of small writings 

from Corpus Areopagiticum]. Istoriko-filosofskiy 

ezhegodnik ‘90 [Historical and Philosophical Year-

book ‘90]. Moscow: Nauka Publ., pp. 210–220. 

Dionysius Areopagita and Maximus the Confessor 

(2002). Sochineniya. Tolkovaniya [Writings. Interpre-

tations]. Saint-Petersburg: Aleteyya Publ., 864 p. 

Dorofeev, D.Yu. (2004). Chelovek v ekstaze [Man 

in Ecstasy]. Vestnik Russkogo Khristianskogo 

Gumanitarnogo Instituta [Herald of the Russian 

Christian Institute of Humanities]. No. 5, pp. 73–92. 

Evstropov, M.N. (2011). Zhorzh Batay: opyt byti-

ya kak kritika ontologii [Georges Bataille: the experi-

ence of being as the critique of ontology]. Vestnik 

Tomskogo universiteta [Tomsk State University 

Journal]. No. 344, pp. 50–56.  

Heidegger, M. (2010). Metafizicheskaya 

kontseptsiya Nitsshe i ee rol’ v evropeyskom mysh-

lenii. Vechnoye vozvrascheniye ravnogo [Nietzsche’s 

metaphysical concept and its role in European think-

ing. The eternal return of an equal]. Lektsii o meta-

fizike [Lectures on metaphysics]. Moscow: Yazyki 

slavyanskikh kul’tur Publ., pp. 57–156. 

Heidegger, M. (1997). Vvedeniye v metafiziku [In-

troduction to metaphysics]. Saint-Petersburg: Higher 

religious and philosophical school Publ., 302 p. 

Holier, D. (1995). From beyond Hegel to Nie-

tzsche’s absence. On Bataille: Critical Essays, ed. by 

L. Boldt-Irons. Albany, SUNY Press., pp. 61–78. 

Levinas, E. (2009). O Morise Blansho [About 

Maurice Blanchot]. Saint-Petersburg: Machina Publ., 

118 p. 

Losev, A.F. and Takho-Godi, A.A. (2005). Pla-

ton. Aristotel’ [Plato. Aristotle]. Moscow: Molodaya 

gvardiya Publ., 392 p. 

Motroshilova, N.V. (1991). Drama zhizni, idey i 

grekhopadeniya Martina Haydeggera [Drama of life, 

ideas and falls of Martin Heidegger]. Filosofiya Mar-

tina Haydeggera i sovremennost’ [The philosophy of 

Martin Heidegger and modernity]. Moscow: Nauka 

Publ., pp. 3–53. 



М.С. Нассонов 

 179 

Nietzsche, F. (1990). ECCE HOMO. Kak stano-

vyatsya sami soboy [Ecce Homo: how one becomes 

what one is]. Sochineniya: v 2 t. [Works in 2 vols]. 

Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 693–769. 

Ortega y Gasset, J. (2000). Istoriya kak sistema 

[History as a system]. Izbrannye trudy [Selected 

works]. Moscow: Ves’ mir Publ., pp. 437–479. 

Ortega y Gasset, J. (2008). Vosstanie mass. Deg-

umanizatsiya iskusstva. Beskhrebetnaya Ispaniya 

[Rise of the masses. Dehumanization of art. Spineless 

Spain]. Moscow: AST Publ., 352 p. 

Osminskaya, N. (2004). Moris Blansho: opyt 

kritiki kak literaturnyy opyt (Kollokvium «Moris 

Blansho: neumolknuvshiy golos», RGGU, Moskva, 

20 fevralya 2004 g.) [Maurice Blanchot: The experi-

ence of criticism as a literary experience (Colloquium 

«Maurice Blanchot: a unresponsive voice», RSHU, 

Moscow, February 20, 2004)]. Novoe literaturnoe 

obozrenie [New Literary Observer]. No. 66. Availa-

ble at: http://www.zh-zal.ru/nlo/2004/66/os34.html 

(accessed 17.04.2019). 

Radtsig, S.I. (1982). Istoriya drevnegrecheskoy 

literatury: uchebnik [History of Ancient Greek litera-

ture: a textbook]. Moscow: Vysshaya Shkola Publ., 

487 p. 

Solov’yev, V.S. (1988). Zhiznennaya drama Pla-

tona [The life drama of Plato]. Sochineniya: v 2 t. 

[Works: in 2 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., 822 p. 

Tsibulya, A. (2015). Veschi ne zapomnili svoikh 

imen [Things do not remember their names]. Novoe 

literaturnoye obozrenie [New Literary Observer]. 

No. 3(133). Available at: http://www.zh-

zal.ru/nlo/2015/3/27cti.html (accessed 22.04.2019). 

Vayzer, T.V. (2013). Voobrazhaya inter-

sub’ektivnost’ v transgressivnom soobschestve Zhor-

zha Bataya [Imaginary intersubjectivity in Georges 

Bataille’s transgressive community]. Artilul’t [Arti-

cult]. No. 10(2), pp. 63–74.  

Vorozhikhina, K.V. (2015). Nitsshe vo Frantsii: 

konflikt pervykh interpretatsiy [Nietzsche in France: a 

conflict of the early interpretations]. Filosofskiy 

zhurnal [Philosophy Journal]. Vol. 8, no. 1, 

pp. 88–94. 

 

Received 01.05.2019 

 

 

Об авторе About the author 

Нассонов Михаил Сергеевич 

кандидат философских наук,  

доцент кафедры гуманитарных 

и социально-экономических дисциплин 

Пермская государственная фармацевтическая 

академия, 

614990, Пермь, ул. Екатерининская, 101; 

e-mail: nasson@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9364-0004 

Mikhail S. Nassonov 
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 

of the Department of Humanities 

and Socio-Economic Disciplines 

Perm State Pharmaceutical Academy, 

101, Ekaterininskaya str., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: nasson@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9364-0004 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Нассонов М.С. Концепт драматизации и его значения // Вестник Пермского университета. Философия. Психо-

логия. Социология. 2019. Вып. 2. С. 169–179. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-169-179 

For citation: 

Nassonov M.S. The concept of dramatization and its meanings // Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychol-

ogy. Sociology». 2019. Iss. 2. P. 169–179. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-2-169-179 

 


