
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

________________________________________ 

© Бурмистров С.Л., 2019 

УДК 130.2:2 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-55-66 

ПОНЯТИЕ КЛАССА (SAMGRAHA) 

В ЛОГИКЕ РАННЕЙ ЙОГАЧАРЫ 

(ПО ТРАКТАТУ АСАНГИ «АБХИДХАРМА-САМУЧЧАЯ») 

Бурмистров Сергей Леонидович 
Институт восточных рукописей РАН 

 
Понятие класса (saṃgraha) было введено в философию ранней йогачары как элемент логической 
структуры буддийского дискурса для классификации не самих дхарм, а множеств дхарм — групп, 
элементов познавательного акта и источников сознания. Введение понятия класса, дополняющее 
классификацию дхарм по группам, элементам и источникам сознания, обеспечило более полную и 
вместе с тем более детальную классификацию состояний сознания в соответствии с буддийской 
догматикой, что имело первостепенное значение в контексте религиозной прагматики буддизма, 
нацеленной на обретение просветления. В «Абхидхарма-самуччае» выделяется одиннадцать клас-
сов, определяемых по их месту относительно друг друга, по отношению к времени и пространству 
и по их эмоциональному аспекту, что связано с задачей обретения нирваны. При этом они пред-
ставляют собой не более чем ментальные конструкты, сформированные для более точного описа-
ния психики в перспективе просветления. Единственной реальностью в буддийской философии 
являются дхармы, а просветление наступает тогда, когда прекращается возникновение и исчезно-
вение обусловленных дхарм и остается лишь необусловленная дхарма — сознание-сокровищница, 
избавленное от аффектов и кармически детерминированных диспозиций. Таким образом, классы 
не отражают истинную реальность (tathatā), как она понимается в буддизме махаяны, но являются 
инструментами для изменения психики адепта.  
Ключевые слова: буддийская логика, йогачара, философия буддизма махаяны, Асанга. 

THE CONCEPT OF CLASS (SAMGRAHA) IN EARLY YOGĀCĀRA LOGIC 

(BASED ON ASANGA’S «ABHIDHARMA-SAMUCCAYA») 

Sergey L. Burmistrov 

Institute of Oriental Manuscripts of the Russian Academy of Sciences 

The concept of class (saṃgraha) was introduced in the philosophy of Yogācāra as an element of logical 
structure of Buddhist discourse for the classification of sets of dharmas (skandha, dhātu, āyatana) rather 
dharmas themselves. This classification, added to the traditional classification of dharmas by groups 
(skandha), elements (dhātu) and bases of consciousness (āyatana), provided more detailed classification 
of states of consciousness according to Buddhist dogmatic principles aimed at the attainment of nirvāṇa. 
Asanga in the «Compendium of Abhidharma» (Abhidharma-samuccaya) formulates eleven classes defin-
ing them by their mutual relations, their relations to time and space and by their emotional aspect relevant 
to the final enlightenment. Nevertheless they are nothing more than mental constructions formed for more 
exact description of mind in the perspective of enlightenment. Dharmas are the only reality in Buddhist 
philosophy, and enlightenment comes when appearance and disappearance of the conditioned dharmas 
stops and only the unconditional dharma remains. It is the treasure trove, and it is free from affects and 
determined dispositions. So, classes do not describe the true reality (tathatā) as it is understood in 
Mahāyāna Buddhism and are but instruments for the transformation of adept’s mind. 
Keywords: Buddhist logic, Yogācāra, Mahāyāna Buddhist philosophy, Asanga. 



ФИЛОСОФИЯ 

 56 

 
Saṃgraha как слово, не содержащее специфиче-
ски философского значения и обозначающее 
буквально «получение, добывание, схватыва-
ние, удержание вместе, сохранение», часто 
встречается в названиях философских тракта-
тов — как буддийских, так и брахманистских. 
В этом случае его значение — «свод, компен-
диум, краткое изложение». Однако в трактате 
Асанги (IV в.) «Абхидхарма-самуччая» (да-
лее — АС), представляющем основные поло-
жения буддийской философской системы йога-
чара и связывающем ее с Абхидхармой 
сарвастивадинов, это слово используется уже в 
качестве философского термина со строго 
определенным значением, и исследование его 
позволяет прояснить ряд особенностей буддий-
ской логики, которые впоследствии получили 
развитие в трудах Дигнаги, Дхармакирти и 
Дхармоттары — классиков буддийской логиче-
ской школы (которые по общефилософским 
своим воззрениям тоже принадлежали к школе 
йогачара).  
Как слово, не имеющее терминологического 

значения, saṃgraha можно встретить в класси-
ческой работе Васубандху (IV в.) «Абхидхар-
макоша» и автокомментарии к ней «Абхидхар-
макоша-бхашья» (далее — АК и АКБ соответ-
ственно). В карике 11 первой книги АКБ, 
например, речь идет о четырех грубых элемен-
тах, и комментатор Васубандху описывает их 
действия: «Фундаментальные элементы земля, 
вода, огонь и ветер проявляются соответствен-
но в действиях поддержания, притяжения, из-
менения и распространения» [Васубандху, 
1998, с. 203]. Здесь словом «притяжение» и пе-
реведено санскритское saṃgraha [Vasubandhu, 
1967, p. 8], так что в этом случае его следует 
интерпретировать как «установление единства 
чего-либо». Аналогично далее, в карике 
АК 1.18: «Все [дхармы] включены в соответ-
ствующие группу, источник сознания и класс 
элементов» (sarvasaṃgraha ekena skandhe- 
nāyatanena ca dhātunā ca) (курсив мой. — С.Б.) 
[Васубандху, 1998, с. 209; Vasubandhu, 1967, 
p. 12]. Таким же образом используется это сло-
во и далее в АК и АКБ. 
Это слово встречается (всего несколько раз) в 

«Ньяя-сутрах» Гаутамы и комментарии 
Ватсьяяны (IV–V вв.) «Ньяя-бхашья». О грубом 
элементе воды там, в частности, говорится: «Но 

и держание, и притягивание обусловливаются 
[наличием] агрегата [атомов]. Агрегатность 
(saṃgraha. — С.Б.) же — это отдельное каче-
ство, соотносимое с соединением и обусловли-
ваемое вязкостью и текучестью» [Ньяя-сутры, 
2001, с. 211]. Как видим, это слово не является в 
рассмотренных текстах специальным термином. 
Иначе дело обстоит у Асанги, который в АС 

вводит его в качестве термина, определяющего 
некоторые классы множеств дхарм. Понятие 
saṃgraha, которое можно перевести в данном 
случае как «класс» (чтобы отличить его от 
группы-skandha), в АС позволяет распределить 
не сами дхармы, которые распределяются по 
скандхам, дхату и аятанам, а целые множества 
дхарм, так что если использовать математиче-
скую терминологию, то saṃgraha следует пере-
водить именно как класс в том смысле, кото-
рый придается этому слову в теории множеств. 
Валпола Рахула, переводя АС на французский 
язык, дает для этого термина эквивалент 
«groupe», а Сара Бойн-Вебб, следуя за Рахулой, 
в английском переводе (выполненном с фран-
цузского), переводит saṃgraha как «grouping» 
[Asanga, 1971, p. 53; 2001, p. 71]. 
Сам Асанга использует термин saṃgraha в 

следующем контексте: «Каково [распределение 
дхарм по] классам? Классы следует понимать 
[как имеющие] одиннадцать аспектов: класс 
[выделяемый] по признакам; класс [выделяе-
мый] по сферам; класс [выделяемый] по родам 
(jāti); класс [выделяемый] по состояниям 
(avasthā); класс [выделяемый] по взаимосвязям 
(sahāya); класс [выделяемый] по направлениям 
(deśa); класс [выделяемый] по времени (kāla); 
частичный класс (ekadeśasaṃgraha); универ-
сальный класс (sakalasaṃgraha); соотноситель-
ный класс (itaretarasaṃgraha); абсолютный 
класс (paramārthasaṃgraha)» [Asanga, 1950, 
p. 32]. Таким образом, у нас есть одиннадцать 
способов классификации дхарм и множеств 
дхарм, причем в перечислении оснований клас-
сификации прослеживается определенная логи-
ка. Классы выделяются, во-первых, по призна-
кам, которые отличают одну дхарму или мно-
жество дхарм от другой, — это позволяет адеп-
ту выделить в собственной психике те или 
иные состояния, точно определить их, отнеся к 
тем или иным типам, и описать словесно. Вер-
бализация состояний психики, как было пока-



С.Л. Бурмистров 

 57 

зано нами ранее [Бурмистров С.Л., 2017, 
passim], дает адепту возможность описать их и 
для наставника, и для самого себя; описание 
для «другого» (наставника, старшего монаха 
и т.п.) позволяет «другому» направить духов-
ное развитие адепта в нужное русло, описание 
же для себя — осуществлять самоконтроль и 
оценивать свое место на пути духовного разви-
тия. Асанга дает здесь такое разъяснение: «Что 
такое класс, [выделяемый] по признакам? [Это 
отнесение] каждой конкретной группы, элемен-
та [или] источника [сознания] к соответствую-
щему классу по собственному признаку 
(svalakṣaṇena)» [Asanga, 1950, p. 32]. Стхирама-
ти объясняет мысль Асанги следующим обра-
зом: «Посредством классификации по призна-
кам группа материи (rūpa-skandha) включается 
в класс (saṃgṛhīta) группы материи в целом и 
так далее — до дхармовой опоры, [которая 
охватывается] дхармовой опорой» [Sthiramati, 
1976, p. 46]. Этот не вполне понятный на пер-
вый взгляд фрагмент можно истолковать сле-
дующим образом: каждая скандха определяется 
в зависимости от определенного собственного 
признака (svalakṣaṇa), по которому входящие в 
нее дхармы и выделяются как отличные от 
дхарм всех других классов. Иными словами, в 
данном случае понятие класса, если попытаться 
реконструировать его, определяется так: 
класс — это множество дхарм или групп дхарм, 
выделяемых по собственному, только им при-
сущему признаку. Следует обратить внимание 
при этом, что Асанга говорит о собственном 
признаке, а не о признаках, так что каждая 
дхарма или группа дхарм определяются по од-
ному признаку, который и является для них ха-
рактеристическим (в данном случае — выде-
ляющим во всем универсуме элементарных 
психофизических состояний определенное их 
множество уникальным образом, так что опре-
деляемая по данному признаку скандха не мо-
жет иметь общих элементов ни с какой другой 
скандхой).  
При этом, однако, нельзя не заметить, что 

существуют дхармы, которые не входят ни в 
одну группу (skandha), — это два вида прекра-
щения (посредством интеллектуальной дея-
тельности и без нее) и пространство эмпириче-
ского опыта (ākāśa). Не входя ни в одну сканд-
ху, они, тем не менее, тоже охватываются этой 
классификацией, так как относятся к числу не-

обусловленных (asaṃskṛta) дхарм, которые то-
же обладают каждая собственным признаком 
(svalakṣaṇa) [Розенберг О.О., 1991, с. 226–229]. 
Это дхармы, не обладающие четырьмя призна-
ками непостоянства (anityatā) — возникновени-
ем, пребыванием, изменением и исчезновением 
[Розенберг О.О., 1991, с. 120]. Тем не менее они 
тоже определяются как нечто, имеющее соб-
ственный признак, уникальный для каждой из 
этих необусловленных дхарм.  
Во-вторых, классы выделяются по сфе-

рам — dhātu (в данном случае речь идет у 
Асанги именно о трех сферах буддийского пси-
хокосма — чувственном мире, мире форм и 
мире не-форм, — а не об элементах познава-
тельного акта). Асанга определяет класс дхарм, 
выделяемый по сферам таким образом: «Что 
такое класс, [выделяемый] по сферам? [Это от-
несение] групп, элементов и источников [со-
знания] к соответствующей сфере (dhātu) [в за-
висимости от] сознания-сокровищницы и их 
семени (bīja)» [Asanga, 1950, p. 32]. Ключевыми 
здесь, конечно, являются понятия семени (bīja) 
и сознания-сокровищницы (ālaya-vijñāna, также 
переводится как сознание-вместилище). Би-
джа — это потенциальный аффект, заложен-
ный в сознании-сокровищнице с безначальных 
времен (буддийский космос, как известно, не 
имеет начала во времени), но еще не проявив-
шийся как реальный аффект (kleśa). Условия, в 
которых оказывается живое существо после 
рождения, побуждают некоторые из потенци-
альных аффектов-биджа к актуализации, ре-
зультатом чего является возникновение реаль-
ных аффектов-клеша, которые и помрачают че-
ловеческое сознание, препятствуя видению ис-
тинной реальности (tathatā) и обретению нир-
ваны. Стхирамати поясняет этот фрагмент так: 
«Классификацией по сферам (dhātu) все сканд-
хи, дхату и аятаны классифицируются как со-
бранные в сознании-сокровищнице по причине 
наличия семян в каждом [из них]» [Sthiramati, 
1976, p. 46]. Таким образом, все множества 
дхарм, по каким бы признакам они ни выделя-
лись, понимаются Асангой как пребывающие в 
сознании-сокровищнице и охваченные ею как 
вместилищем. Это принципиальный момент, 
указывающий на то, что все множества дхарм 
суть лишь результат актуализации потенциаль-
ных аффектов. Иначе говоря, каждое семя уже 
заранее, до того, как оно «прорастет» в какой-



ФИЛОСОФИЯ 

 58 

то актуальный аффект (kleśa), принадлежит к 
определенному типу — подобно тому, как 
пшеничное зерно уже заранее заключает в себе 
стебель пшеницы, колос и прочее, а желудь 
может прорасти только как дуб, а не сосна или 
что-то другое. Отсюда следует, что существо-
вание определенных различных множеств 
дхарм заложено в их природе (svabhāva) с без-
начальных времен и ни одна биджа не пред-
ставляет собой некое недифференцированное 
начало, которое могло бы реализоваться как 
угодно — в виде ли «имени и формы» 
(nāmarūpa, т.е. материальное тело индивида), 
чувства (vedanā), понятия-представления 
(saṃjñā) etc. Каждое семя может прорасти 
только в виде определенной реалии, суть кото-
рой заключена в ней изначально. Из текста АС 
и комментария Стхирамати неясно, можно ли 
говорить о своеобразном «предопределении» в 
космологии йогачары. Из вышесказанного 
можно, конечно, сделать радикальный вывод, 
что все наблюдаемое мной сейчас во всех его 
деталях есть результат прорастания семян, так 
что в определенный момент времени я неиз-
бежно должен увидеть рядом с собой, напри-
мер, именно кота, а не собаку, и именно черно-
го, а не серого, или услышать именно звук про-
езжающей по улице машины, а не голоса про-
хожих на улице и т.д. Оснований для такого 
радикального вывода в данных йогачаринских 
текстов недостаточно, и более близким к ис-
тине кажется мысль, что данная биджа, отно-
сящаяся, скажем, к рупа-скандхе, реализуется 
именно как нечто чувственное, но недифферен-
цированно-чувственное и может получить свою 
окончательную форму только в конкретной си-
туации во взаимодействии с другими дхармами, 
кармически обусловленными диспозициями 
(vāsanā), и кармой данного индивида. Впрочем, 
решение этого вопроса требует специального 
анализа текстов ранней йогачары и здесь о нем 
пока нет смысла говорить.  
Далее Асанга говорит о классах, выделяе-

мых по родам (jāti-saṃgraha): «Что такое класс, 
[выделяемый] по родам? [Это отнесение] 
групп, элементов и источников [сознания] к 
классу, иному, чем другие (vilakṣaṇa, букв. 
“имеющие иные признаки”) группы, элементы 
и источники [сознания]» [Asanga, 1950, p. 32]. 
Стхирамати поясняет: «В класс, [выделяемый 
по] родам, объединяются все формы и т.д., 

скандхами соединенные во множества (rāśi) по 
смыслу, по причине их однородности 
(ekajātīyatvāt) по отношению друг к другу бла-
годаря наличию собственного признака. Также 
в них объединяются способность зрения и т.д., 
соединенные со значениями “входа” [ в созна-
ние] и со значениями “наслаждения” и удержа-
ния в элементах и опорах сознания» [Sthiramati, 
1976, p. 46]. Речь идет об однородности эле-
ментов (не в смысле dhātu, а в смысле элемен-
тарных «частиц», входящих в некоторое мно-
жество), которые именно благодаря этой одно-
родности и входят вместе в данное множество. 
Биджа одного рода объединяются в одно мно-
жество на универсуме дхарм, и логическим ос-
нованием для этого выступает их принадлеж-
ность к одному роду. Но в каком отношении 
они однородны? Есть ли это однородность их 
собственных признаков только или также и их 
кармических последствий? Стхирамати ясно 
дает понять лишь, что svalakṣaṇa есть несо-
мненное логическое основание для объедине-
ния некоторого множества дхарм в одну джа-
ти, но при этом ничего не говорит о кармиче-
ских последствиях. Во второй фразе Стхирама-
ти указывает на то, что каждая из таких джати 
относится к той или иной способности (indriya); 
в буддийской философии выделяются способ-
ность познания (jñāna-indriya) или способность 
действия (karma-indriya), но очевидно, что 
здесь говорится лишь о первой из них, посред-
ством которой информация о внешнем предме-
те (vastu) «входит» в сознание и он становится 
уже не просто vastu (вещь), а viṣaya (объект 
чувственного восприятия). «Наслаждение» 
(upabhoga) тоже не следует понимать в обы-
денном смысле: под ним имеется в виду вос-
приятие viṣaya сознанием, благодаря чему над 
объектом чувственного восприятия надстраива-
ется концептуальный объект (ālambana), кото-
рый и удерживается познающим сознанием. 
Иначе говоря, классификация по родам — это 
классификация по признакам, однородным от-
носительно эпистемологической роли данной 
дхармы, ее функции в акте познания.  

«Что такое класс, [выделяемый] по состоя-
ниям? — продолжает Асанга. — [Это] множе-
ство групп, элементов и источников [сознания, 
объединенное по] состоянию счастья [как их] 
собственному признаку, [а также] по состоя-
нию страдания и по состоянию [отсутствия как] 



С.Л. Бурмистров 

 59 

счастья, [так и] страдания, — в зависимости от 
[конкретного] состояния» [Asanga, 1950, p. 32]. 
Согласно Стхирамати, скандхи, дхату и аята-
ны ограничиваются состояниями счастья, стра-
дания и нейтральными состояниями, из чего 
видно, что одно из оснований классифика-
ции — это эмоциональные и, можно сказать, 
даже экзистенциальные состояния, которые вы-
ступают следствиями прошлых действий и ра-
нее накопленной кармы и, в свою очередь, по-
буждают к действиям, тоже дающим кармиче-
ские последствия.  
Заслуживает особенного внимания класси-

фикация по взаимосвязям (sahāya). «Что такое 
группировка по взаимосвязям? — пишет Асан-
га. — Группа материи объединена в [один] 
класс с [другими] группами по причине их вза-
имосвязи; так же и с другими группами, эле-
ментами и источниками [сознания]». Стхира-
мати же проясняет этот вопрос. Рупа-скандха, 
пишет он, выступает опорой (āśraya) для веда-
на-скандхи и других трех скандх, так что между 
ними прослеживается совершенно ясная взаи-
мосвязь: rūpa служит объектом чувственного 
восприятия (vedanā) и связанных с ним аффек-
тов, над нею надстраиваются дхармы, отвеча-
ющие за существование понятий и представле-
ний (saṃjñā), и связанные с ними аффекты, 
и т.д. до скандхи сознания (vijñāna), причем 
каждый предмет (vastu) порождает свою цепоч-
ку надстроенных над ним дхарм. То же самое, 
пишет он, истинно и для элементов познава-
тельного акта и опор сознания. Для каждого 
элемента существует, таким образом, другой 
(относящийся к иной, логически «следующей» 
категории) элемент, что дает нам множество 
эпистемологических цепочек. Каждый эписте-
мологический объект по этой причине предста-
ет перед нами как имеющий пять уровней, со-
ответствующих скандхам: уровень чистой ма-
терии и формы, как она дана в собственно ма-
териальном предмете (vastu); уровень чистых 
ощущений (vedanā-skandha), на основе которых 
потом формируется чувственный образ; уро-
вень представлений о свойствах (saṃjñā-
skandha), из которых формируется чувственный 
объект (viṣaya); уровень формирующих факто-
ров; и, наконец, уровень сознания (vijñāna) как 
инстанции, благодаря которой объект осознает-
ся как объект [Васубандху, 1998, с. 206–207].  

Особо следует сказать о формирующих фак-
торах (saṃskāra). К этой группе относятся все 
дхармы, роль которых — известным образом 
формировать личность человека. «Будучи по 
своей внутренней природе кармическим дей-
ствием, именно они и главенствуют в формиро-
вании [потока дхарм]», — пишет Васубандху в 
карике 1.15 АКБ [Васубандху, 1998,с. 206], 
имея в виду под потоком дхарм то, что мы на 
обыденном нашем языке называем личностью 
(понятно, что, согласно базовым положениям 
буддийской философии, не существует никакой 
постоянной личности, а то, что мы так называ-
ем, в действительности представляет собой по-
ток непрерывно сменяющих друг друга элемен-
тарных психофизических состояний, которые и 
обозначаются термином dharma). Асанга в АС 
определяет термин saṃskāra так: «Суть [группы 
формирующих факторов] — формирование и 
конструирование, посредством которого созна-
ние влечется к благому, неблагому и нейтраль-
ному» (saṃskārabhisaṃskāra (svabhāvo) yena 
kuśalākuśalāvyakṛteṣu pakṣeṣu cittaṃ prerayati) 
[Asanga, 1950, p. 2]. Стхирамати же отмечает в 
комментарии, что в любом случае «основой» 
для вызревания любых кармических послед-
ствий выступает сознание-сокровищница, вме-
щающая как потенциальные аффекты (bīja) и 
кармически обусловленные мыслительные и 
поведенческие диспозиции (vāsanā), так и сами 
дхармы, составляющие группу формирующих 
факторов [Sthiramati, 1976, p. 2]. К группе фор-
мирующих факторов в АС отнесены различные 
эмоциональные состояния и психические спо-
собности — такие как внимание (manaskāra), 
сосредоточение (samādhi), страсть (rāga), лож-
ные воззрения (mithyādṛṣṭi), гнев (krodha), рас-
суждение (vitarka), рефлексия (vicāra) и др., а 
также формирующие факторы, не контролиру-
емые сознанием (citta-viprayukta saṃskāra) 
[Asanga, 1950, p. 5], которые в сумме и обу-
словливают то или иное последующее рожде-
ние индивида. Очевидно, что если в нынешней 
жизни некто дает волю гневу (krodha), злобе 
(pradāśa) и тому подобным аффектам, то они за-
ложат в индивидуальном потоке дхарм такие 
кармические тенденции, которые приведут в бу-
дущей жизни к рождению этого индивида в аду 
(naraka). Но это состояния, которые человек мо-
жет контролировать, наряду же с ними суще-
ствуют факторы, не поддающиеся сознательно-



ФИЛОСОФИЯ 

 60 

му контролю, — prāpti (букв. «постижение» или 
«обретение»), дхарма, обеспечивающая един-
ство индивидуального потока (saṃtāna) дхарм, 
различные виды йогического сосредоточения, 
жизнеспособность (jīvitendriya) и др. [Остров-
ская Е.П., Рудой В.И., 1998, с. 137]. Среди фор-
мирующих факторов, не подлежащих созна-
тельному контролю, перечисляются, в частно-
сти, группы имен (nāmakāya), группы слов 
(padakāya), группы фонем (vyañjanakāya) 
[Asanga, 1950, p. 10], ответственные за вербали-
зацию опыта или, проще говоря, за понимание 
человеком всего, что происходит с ним, включая 
в первую очередь его собственную психику, и за 
возможность передачи этого понимания друго-
му — прежде всего, естественно, наставнику, 
ведущему члена буддийской сангхи по пути к 
просветлению. Действие этих формирующих 
факторов невозможно преодолеть — можно 
только в этой жизни вести себя так, чтобы в сле-
дующей жизни факторы, не поддающиеся со-
знательному контролю, не препятствовали про-
светлению или, лучше, способствовали продви-
жению к нему.  
Возвращаясь к классификации по взаимо-

связям, мы видим, что всякий объект представ-
ляет собой единство всех этих пяти уровней и 
далеко не последнюю роль в его формировании 
играют дхармы санскара-скандхи. Наблюдае-
мый нами предмет есть всегда результат вызре-
вания прежней кармы, следы которой сохраня-
ются в сознании-сокровищнице и проявляются 
в следующей жизни (или одной из следующих 
жизней) как эмпирически воспринимаемые 
предметы. Язык и концептуальные структуры 
вообще существенно важны для этого процес-
са, так как ими в значительной мере определя-
ется поведение человека, его эмоции, цели, ко-
торые он перед собой ставит, — короче говоря, 
все то, что может способствовать или препят-
ствовать просветлению. Стхирамати при этом 
делает одну важную оговорку: «Так ощущения 
и т.д. постигаются каждое с сопровождающими 
[его дхармами] и включаются в пять скандх» 
(evaṃ vedanādayāpi pratyekaṃ saparivārā 
gṛhyamāṇāḥ pañcabhiḥ skandhaiḥ saṃgṛhītā 
bhavanti) [Sthiramati, 1976, p. 46]. Ключевые 
слова в этом фрагменте — «с сопровождающи-
ми [его дхармами]» (saparivārā). Каждое эле-
ментарное психофизическое состояние понима-
ется здесь как такое, которое влечет за собой 

другие состояния и в то же время обусловлено 
какими-то предшествовавшими состояниями, 
которые и выступают как parivāra — букв. 
«окружение, последователи, свита». В АК 
parivāra встречается лишь один раз, но его кон-
текст вполне ясно указывает на смысл этого 
слова. В карике 4.120 Васубандху пишет: «Дей-
ствие называется накопленным вследствие об-
думанности и завершенности, отсутствия сожа-
ления и противодействия, своего сопровожде-
ния (parivāra. — С.Б.) и созревания [плода]» 
(saṃcetanasamāptibhyāṃ niṣkraukṛtya vipak- 
ṣataḥ / parivārādvipākācca karmopacittamucyate) 
[Васубандху, 2001, с. 620; Vasubandhu, 1967, 
p. 271]. Смысл карики, согласно АКБ, таков: 
действие порождает кармический плод, если 
оно было умышленным (случайные или ре-
флекторные действия карму не порождают), 
если оно завершено (его результат налицо) и 
сопровождается благими или неблагими дхар-
мами [Васубандху, 2001, с. 621; Vasubandhu, 
1967, p. 272].  
Классы дхарм, выделяемые по времени и 

направлению в пространстве, специальных 
комментариев не требуют. Асанга пишет о них: 
«Что такое класс, [выделяемый] по направле-
ниям? [Это отнесение] групп, элементов и ис-
точников [сознания] по собственному признаку 
ориентации на восток; так же следует понимать 
и группы, элементы и источники [сознания], 
ориентированные в других направлениях. Что 
такое класс, [выделяемый] по времени? [Это] 
класс групп, элементов и источников [созна-
ния] прошлого, [понимаемого как их] соб-
ственный признак, [а также понимаемых анало-
гичным образом] групп, элементов и источни-
ков [сознания] будущего и настоящего» 
[Asanga, 1950, p. 46]. Стхирамати не уделяет 
этим классам внимания. 
Однако более пространно он пишет о дру-

гом классе — «частичном классе» 
(ekadeśasaṃgraha). Асанга пишет об 
ekadeśasaṃgraha так: «Что такое частичный 
класс? Как частичный класс надо понимать то 
определенное множество дхарм, которое вклю-
чено в группы, элементы и источники [созна-
ния]» [Asanga, 1950, p. 46]. Стхирамати же свя-
зывает этот класс с базовыми этическими поня-
тиями буддизма. Рупа-скандха в его коммента-
рии связывается с группой звеньев благородно-
го восьмеричного пути (ārya-aṣṭāṅgika-mārga), 



С.Л. Бурмистров 

 61 

относящихся к категории śīla (нравственность), 
или правильной (или совершенной) речью 
(samyag vāk), правильным поведением (samyak 
karmānta) и правильным образом жизни 
(samyag ājīva) [Sthiramati, 1976, p. 46]. Совер-
шенная речь понимается как отказ от лжи, кле-
веты, распространения слухов, грубости в сло-
вах и празднословия [Лама Анагарика Говинда, 
1993, с. 67]. Совершенная речь, говорит Будда в 
«Ангуттара-никае», правдива, в то же время 
способствует примирению, устранению споров 
и вражды, укреплению в истинных воззрениях 
и т.д. [The Numerical Discourses…, 2012, p. 267–
268]. Совершенное поведение предполагает от-
каз от насилия, присвоения чужого, половой 
распущенности и заботу о благе всех живых 
существ. Совершенный образ жизни понимает-
ся как отказ от любых занятий, ведущих к при-
чинению вреда живым существам (торговля 
оружием или ядами, ростовщичество, гадание 
и т.п.) [Лама Анагарика Говинда, 1993, с. 68]. 
Интересно, что именно нравственность связы-
вается в комментарии Стхирамати с группой 
дхарм, ответственных за существование мате-
риального мира. Из этого видно, что śīla пони-
мается в буддизме как группа предписаний, 
направленных на контроль за материальной 
стороной жизни адепта — его речью и действи-
ями, тогда как остальные звенья восьмеричного 
пути нацелены более на изменение психологи-
ческих установок индивида. Оставшиеся пять 
звеньев — это группа мудрости (prajñā), вклю-
чающая совершенные воззрения (samyag dṛṣṭi) 
и совершенную решимость (samyak saṃkalpa), 
и группа медитативного сосредоточения 
(samādhi), в которую входят совершенное уси-
лие (samyag vyāyāma), совершенное памятова-
ние (samyak smṛti) и совершенное сосредоточе-
ние (samyak samādhi) [Лама Анагарика Говин-
да, 1993, с. 68–69]. Стхирамати связывает их со 
скандхой формирующих факторов (samādhip- 
rajñāskandhau saṃskāraskandhaikadeśena) [Sthira- 
mati, 1976, p. 46], и это тоже вполне объяснимо: 
совершенное усилие, направленное на уничто-
жение уже возникших в нашем сознании аф-
фектов, предотвращение появления еще не воз-
никших и пестование благих дхарм, совершен-
ное памятование как постоянная рефлексия над 
всем, что происходит с телом и психикой адеп-
та, и другие элементы восьмеричного пути поз-
воляют исключить появление эмоций и воли-

тивных импульсов, которые влекут человека к 
созданию неблагой кармы и закабалению в сан-
саре. Благодаря этому адепт также влияет на 
citta-viprayukta saṃskāra — естественно, не на 
те, что уже наличествуют в его психике, а на те, 
которые появятся в данном потоке дхарм в бу-
дущем рождении.  
Примечательно в комментарии Стхирамати и 

то, что сферу дхарм (или дхармический класс 
элементов, dharmadhātu) он связывает с чув-
ственным миром (kāmadhātu), а манас и дхармо-
вый источник сознания — с миром не-форм. 
Буквально он говорит так: «Сферы чувственно-
сти, враждебности и насилия односторонне 
охватываются сферой дхарм; сферы бесконечно-
го пространства и др. односторонне охватыва-
ются [множеством дхарм] ментального и дхар-
мового источников [сознания]» (kāmavyā- 
pādahiṃsādhātavo dharmadhātvekadeśena saṃg- 
ṛhītāḥ / ākāśānantyāyatanādīni manodharmāya- 
tanaikadeśena saṃgṛhītāni) [Sthiramati, 1976, 
p. 46]. Напомним, что во множество элементов 
(dhātu) входят шесть способностей восприятия 
(пять чувств и mana-indriya, ответственная за 
познание дхарм), шесть соответствующих им 
типов объектов внешнего мира (видимое, слы-
шимое и т.д., а также дхармы как опора или ис-
точник сознания) и шесть соответствующих им 
сознаний, во множество же аятан включаются 
только шесть способностей восприятия и шесть 
типов объектов. Классификация по классам 
элементов предполагает описание психики ин-
дивида в терминах отдельных дхарм (элемен-
тарных психофизических состояний), причем 
психика рассматривается в ее динамике — для 
этого вводится понятие психологического вре-
мени (adhvan), отличного от обычного физиче-
ского времени (kāla) [Рудой В.И., 1998, с. 74]. 
Сфера дхарм в АК и АКБ понимается как мно-
жество дхарм, охватывающее три скандхи 
(vedanā-skandha, saṃjñā-skandha, vijñāna-
skandha), непроявленное (avijñapti), простран-
ство эмпирического опыта (ākāśa) и два вида 
прекращения волнения дхарм — посредством 
разума и без его помощи (pratisaṃkhyānirodha и 
apratisaṃkhyānirodha) [Васубандху, 1998, с. 207; 
Островская Е.П., Рудой В.И., 1998, с. 137]. 
Иначе говоря, Стхирамати истолковывает слова 
Асанги (то есть собственно, всю предшеству-
ющую традицию толкования Абхидхармы) в 
том смысле, что дхармовый элемент включает в 



ФИЛОСОФИЯ 

 62 

себя не просто скандхи ощущений (vedanā), по-
нятий и представлений (saṃjñā) и т.д., но охва-
тывает весь чувственный мир с присущими ему 
враждебностью и насилием, обусловленными 
стремлением непросветленного сознания к чув-
ственным наслаждениям и его страхом перед 
страданием. Однако можно ли сказать, что со-
держание дхармовой сферы полностью исчер-
пывается страстью к чувственным наслаждени-
ям, враждебностью и насилием? Очевидно, 
нет — ведь в dharmadhātu входят также дхармы, 
свободные от причинной обусловленности 
(asaṃskṛta-dharma) — акаша и два прекращения. 
Эти дхармы свободны от притока аффектов 
(anāsrava) и не закабаляют сознание в сансаре, 
так что дхармовая сфера (dharmadhātu) включает 
в себя и то, что является причиной закабаления, 
и то, благодаря чему становится возможным 
освобождение и обретение нирваны.  
Далее Стхирамати говорит о сфере беско-

нечного пространства, которая относится уже 
не к чувственному миру и даже не к миру форм 
(rūpadhātu), а к миру не-форм (arūpyadhātu). В 
этой сфере отсутствуют уже какие-либо чув-
ственно воспринимаемые объекты (которые 
еще наличествуют в мире форм) и объектом со-
знания становится то, что дано ему интуитивно 
и непосредственно (prajñaptyālambana). В каче-
стве такого объекта сознанию в этой сфере да-
но лишь чистое пространство (ākāśa), беско-
нечное и свободное от каких бы то ни было 
предметов. Анагарика Говинда полагает, что в 
этом чистом пространстве еще существуют оп-
позиции типа «выше – ниже» или «слева – 
справа» и т.п., т.е. акаша все же остается до из-
вестной степени структурированной. Отсут-
ствие чего бы то ни было (ākiṃcanyāyatana) в 
этом пустом пространстве само становится 
объектом сознания. Однако согласно одному из 
базовых постулатов не только буддийской, но и 
вообще индийской эпистемологии сознание 
всегда обретает форму того объекта, который 
оно познает, и без этого никакое познание не 
было бы возможным. Это справедливо и для 
мира не-форм: сознание обретает форму беско-
нечного пустого пространства, и результатом 
этого оказывается переживание бесконечности 
уже самого сознания (vijñānānantyāyatana). Это 
в конце концов выводит медитирующего адеп-
та к состоянию «ни восприятия, ни отсутствия 
восприятия» (naivasaṃjñānāsaṃjñāyatana) [Лама 

Анагарика Говинда, 1993, с. 86–87]. В то же 
время непонятно, каким образом мир, про-
странственно структурированный, может назы-
ваться миром не-форм. Хинаянская традиция в 
АК и АКБ Васубандху представляет этот мир 
как совершенно лишенный каких бы то ни бы-
ло пространственных соотношений, о чем не-
двусмысленно сказано в карике 3.3: «Мир не-
форм — без местопребывания» (ārūpyadhā- 
turasthānaḥ) [Vasubandhu, 1967, p. 113; Васубан-
дху, 2001, с. 181]. АКБ гласит, что «у немате-
риальных дхарм нет местоположения. Про-
шедшие и будущие [дхармы], непроявленные и 
нематериальные дхармы не имеют простран-
ственного расположения — такова неизменная 
закономерность» [Васубандху, 2001, с. 181].  
Как бы там ни было, Стхирамати связывает 

четыре сферы мира не-форм с множеством 
дхарм ментального источника сознания (mana-
āyatana) и дхармовой опоры (dharma-āyatana). В 
АКБ mana-āyatana отождествляется со скандхой 
сознания (vijñāna-skandha) [Васубандху, 1998, 
с. 207], сознание же, как пишет Васубандху, 
есть осознавание каждого объекта (vijñānaṃ 
prativijñaptiḥ) [Vasubandhu, 1967, p. 11]. Как по-
ясняют Е.П. Островская и В.И. Рудой в приме-
чании к этому фрагменту, ссылаясь на коммен-
тарий «Спхутартха-Абхидхармакоша-вьякхья» 
Яшомитры, «сознание (vijñāna) здесь — это со-
знавание каждого объекта, “схватывание” 
(upalabdhi) его актуальной перцептивной дан-
ности, т.е. чистой наличности. В абхидхармист-
ском дискурсе upalabdhi интерпретируется как 
“схватывание” только объекта (vastu-mātra), 
восприятие одного лишь факта наличия объек-
та, в противоположность другим элементам 
психики (caitasika), которые представляют со-
бой формы восприятия и интерпретации еди-
ничных и общих свойств объектов» [Васубанд-
ху, 1998, с. 272]. Согласно интерпретации по-
нятия āyatana, данной О.О. Розенбергом, «аята-
ны — это те элементы, на основании которых 
может появиться в данный момент сознание; 
они поэтому называются “воротами”, через ко-
торые проходит сознание, или “базами”, на ко-
торых зиждется сознание» [Розенберг О.О., 
1991, с. 127]. Он подчеркивает при этом, что 
аятаны по отношению к дхату (элементам по-
знавательного акта) определяются хронологи-
чески: классификация дхарм по источникам 
(или базам, как переводит Розенберг) сознания 



С.Л. Бурмистров 

 63 

относится к составу данного момента, класси-
фикация же по дхату — к составу момента, 
непосредственно следующего за данным, ибо 
сознание появляется лишь в следующее мгно-
вение (kṣaṇa) после чувственного восприятия 
[Розенберг О.О., 1991, с. 128]. Из этой короткой 
фразы Стхирамати становится очевидно, что к 
элементам познавательного акта — т.е. к со-
знанию в настоящий момент, со всем его со-
держанием — относится чувственный мир, ис-
точники же ментального или умозрительного 
сознания (как внешние, так и внутренние) ком-
ментатор относит к миру не-форм.  
Следующий класс, о котором говорит Асан-

га, — универсальный. В АС он определяется 
так: «Как универсальный класс надо понимать 
любые дхармы, которые включены в группы, 
элементы и источники [сознания]» [Asanga, 
1950, p. 32]. Стхирамати поясняет: «В универ-
сальный класс входит группа [дхарм, связан-
ных со] страданием, [то есть] пять скандх, со-
провождаемых становлением, восемнадцать 
элементов чувственного мира, [а также] бессо-
знательное сосредоточение как источник со-
знания истины, но не те десять источников со-
знания, [которые связаны с ощущениями] запа-
ха и вкуса» (sakalasaṃgraheṇa duḥkhaskandhaḥ 
pañcabhirupādānaskandhaiḥ saṃgṛhītaḥ, kāmadhā- 
turaṣṭādaśabhirdhātubhiḥ, asaṃjñi sattvāyatanaṃ 
daśabhirāyatanaṃgandharasāyatanavarjaiḥ saṃg- 
ṛhītam) [Sthiramati, 1976, p. 46]. Насколько 
можно понять Асангу и Стхирамати, речь идет 
о множестве дхарм, сопровождаемых притоком 
аффективности, а значит, и страданием, причем 
Стхирамати включает сюда, особо выделяя его, 
один из элементов множества формирующих 
факторов — asaṃjñisamāpatti, бессознательное 
сосредоточение. В карике 1.11 АК Васубандху 
говорит о «непроявленном» (avijñapti), разъяс-
няя, что под этим термином имеется в виду по-
следовательность дхарм индивида, сознание 
которого рассеяно или отсутствует 
(vikṣiptācittaka), а комментарий гласит, что под 
индивидом, сознание которого отсутствует 
(acittaka), имеется в виду индивид, пребываю-
щий в состоянии бессознательного сосредото-
чения или в состоянии «прекращения созна-
ния» [Васубандху, 1998, с. 202]. Далее, в карике 
1.27 и комментарии к ней указано, что точно 
таким же образом следует рассматривать и чи-
стые группы, т.е. дхармы групп нравственно-

сти, сосредоточения, мудрости, освобождения и 
видения, характеризующегося знанием осво-
бождения (соотв. śīla, samādhi, prajñā, vimukti, 
vimuktijñānadarśana). Как поясняют Е.П. Ост- 
ровская и В.И. Рудой, «десять сфер, обозначае-
мых как десять источников всеобщности 
(kṛtsnāyatana), характеризуют ступени йогиче-
ского сосредоточения. Измененные состояния 
сознания на каждой из них описываются с при-
влечением терминов “группа”, “ источник”, 
“элемент”, и в то же время эти специальные 
значения терминов могут быть подведены 
(saṃgṛhita) посредством содержательного ана-
лиза дхарм под установленные классификаци-
онные категории» [Островская Е.П., Ру-
дой В.И., 1998, с. 152]. Речь идет, следователь-
но, о дхармах, относящихся к чистым группам: 
они не входят в число дхарм, сопровождаю-
щихся становлением, с их помощью описыва-
ется психотехнический опыт, но все они наряду 
с дхармами пяти скандх входят в универсаль-
ный класс (sakalasaṃgraha). Об этом, собствен-
но, прямо говорит Стхирамати: «Сколько 
дхарм, групп, элементов и источников сознания 
перечислено в других сутрах, столько, надо по-
нимать, их включено без остатка в универсаль-
ный класс» (evaṃ kṛtvā yāvanto dharmāḥ 
skandhadhātvāyatanāḥ saṃgṛhītāḥ sūtrāntareṣu 
teṣāmaśeṣataḥ saṃgrahaḥ sakalasaṃgraho 
veditavyaḥ) [Sthiramati, 1976, p. 46]. 
О соотносительном классе Асанга говорит 

пространно, и здесь нет необходимости цити-
ровать соответствующий фрагмент. Достаточно 
лишь сказать, что этот класс автор АС понима-
ет как результат рассмотрения групп, элемен-
тов и источников сознания в соответствии с их 
порядком относительно друг друга [Asanga, 
1950, p. 32], Стхирамати же только повторяет 
то, что было сказано в комментируемом тексте.  
Наконец, абсолютный класс (paramārtha- 

saṃgraha) определяется Асангой как «класс 
групп, элементов и источников [сознания] в со-
ответствии с истинной реальностью (tathatā)» 
[Asanga, 1950, p. 32], Стхирамати же вообще 
никак не комментирует этот фрагмент, полагая 
его вполне очевидным и без пояснений.  
Чтобы по достоинству оценить значение 

введения понятия класса (saṃgraha) Асангой, 
следует обратиться теперь к характерным для 
буддизма представлениям о природе понятий-
ного мышления. Когда Васубандху в АК пи-



ФИЛОСОФИЯ 

 64 

шет, что сущность санджня-скандхи — это 
схватывание конкретных, чувственно данных 
свойств и их различение [Васубандху, 1998, 
с. 206], и тем самым проводит разграничение 
между санджня-скандхой и ведана-скандхой 
(группой дхарм, относящихся к ощущениям), 
ясно, что под saṃjñā имеются в виду уже не 
элементарные ощущения, а их осознанные ре-
зультаты, воспринимаемые субъектом как ка-
чества чувственно данных объектов — каче-
ства, которые, в принципе, могут быть абстра-
гированы от них и субстантивированы (напри-
мер, когда мы абстрагируем свойство цвета от 
всех белых предметов и вводим понятие «бе-
лизна»). Как писал значительно позднее другой 
йогачаринский мыслитель — Дхармакирти 
(VII в.), чувствами познается единичная сущ-
ность объекта (svarūpa), тогда как разумом — 
общая его природа, та, которую он разделяет со 
множеством других предметов (sādhāraṇa rūpa), 
причем эта общая сущность есть сущность во-
ображаемая (samāropyamāna) [Щербат-
ской Ф.И., 1995, с. 149]. Общая сущность кон-
струируется мышлением индивида из множе-
ства отдельных элементарных восприятий ка-
честв объекта [Щербатской Ф.И., 1995, с. 152]. 
Мы усматриваем в некотором множестве пред-
метов ряд общих свойств и на этом основании 
объединяем предметы в единый класс, ожидая, 
что и любой другой предмет, если он принад-
лежит к данному классу, будет иметь те же са-
мые свойства, даже если реально на опыте они 
по какой-либо причине не воспринимаются. 
Сознание, таким образом, само конструирует 
свои объекты (ālambana), и не предмет оставля-
ет в сознании свой «отпечаток» или образ, а 
само сознание строит представление о предме-
те [Канаева Н.А., Заболотных Э.Л., 2002, 
с. 229]. В «Хетубинду» Дхармакирти прямо 
называет единичное одним из трех возможных 
оснований для логического вывода (два дру-
гих — это действие и невосприятие) [Dharma- 
kīrti, 1967, Bd. II, S. 39]. Тем не менее никто из 
буддийских мыслителей не считал общие поня-
тия совершенно пустыми — напротив, каждое 
из них (кроме, разумеется, логически-пустых 
понятий типа «деревянного железа») понима-
лось как имеющее определенное наполнение, 
так что между любой парой понятий можно 
было установить определенное отношение. В 
частности, одним из таких возможных отноше-
ний является отношение включения (vyāpti), 

когда экстенсионал одного понятия полностью 
входит в экстенсионал другого. Такие отноше-
ния между понятиями возможны лишь тогда, 
когда их экстенсионалы не просто непусты, но 
включают множество элементов, больше одно-
го. В этом случае мы имеем некоторое множе-
ство объектов, однородных по какому-либо 
признаку или ряду признаков, и на этом осно-
вании можем по наличию некоторого наблюда-
емого признака сделать вывод о существовании 
ненаблюдаемого [Щербатской Ф.И., 1995, 
с. 231–233].  
Каков смысл понятия класса (saṃgraha), ес-

ли учесть сказанное? Очевидно, он не отражает 
никакой истинной реальности (tathatā), как она 
понималась в йогачаре, — saṃgraha представ-
ляет собой всего лишь совокупность тех или 
иных реалий буддийского психокосма, выделя-
емых по определенным признакам. Единствен-
ной реальностью в буддийской философии яв-
ляются дхармы, а согласно философии йогача-
ры просветление наступает тогда, когда пре-
кращается безначальное возникновение и ис-
чезновение обусловленных дхарм и остается 
лишь необусловленная дхарма — сознание-
сокровищница, избавленное от актуальных и 
потенциальных аффектов и кармически детер-
минированных поведенческих и мыслительных 
диспозиций. В трактатах Абхидхармы все эти 
элементарные психофизические состояния 
классифицируются, как известно, по пяти груп-
пам, восемнадцати элементам познавательного 
акта и двенадцати источникам сознания, в АС 
же Асанга вводит как минимум еще одну клас-
сификацию — по классам, не отменяя, есте-
ственно, традиционные классификации и как 
бы надстраивая ее над ними. Распределение 
множеств дхарм по классам в рамках буддий-
ской религиозной прагматики дает возмож-
ность определить место каждого множества — 
группы, совокупности элементов познаватель-
ного акта или источников сознания — по от-
ношению к другим аналогичным множествам, 
выделив для каждого собственный признак 
(svalakṣaṇa), установить их взаимоотношения, 
детерминирующие особенности воспринимае-
мых и познаваемых объектов, и определить их 
отношение к времени, пространству и, что осо-
бенно важно, выявить их эмоциональный ас-
пект, что имеет непосредственное отношение к 
высшей цели буддийских религиозных прак-
тик — просветлению. 



С.Л. Бурмистров 

 65 

Список литературы 

Бурмистров С.Л. Практики трансформации 
сознания в буддийской культуре: деавтоматиза-
ция и ресемантизация // Человек. 2017. № 3. 
С. 141–159. 

Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы 
(Абхидхармакоша). Т. 1. Разд. I: Учение о классах 
элементов; Разд. II: Учение о факторах домини-
рования в психике / изд. подгот. Е.П. Островская, 
В.И. Рудой. М.: Ладомир, 1998. 670 с. 

Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы 
(Абхидхармакоша). Т. 2: Разд. III: Учение о мире; 
Разд. IV: Учение о карме / изд. подгот. Е.П. Ост- 
ровская, В.И. Рудой. М.: Ладомир, 2001. 755 с. 

Канаева Н. А., Заболотных Э. Л. Проблема 
выводного знания в Индии. Логико-эпистемоло- 
гические воззрения Дигнаги и его идейных пре-
емников. М.: Восточная литература, 2002. 326 с. 

Лама Анагарика Говинда. Психология раннего 
буддизма. Основы тибетского мистицизма. СПб.: 
Андреев и сыновья, 1993. 472 с. 

Ньяя-сутры. Ньяя-бхашья: Историко-
философское исследование / пер. с санскрита и 
коммент. В.К. Шохина. М.: Восточная литерату-
ра, 2001. 504 с. 

Островская Е. П., Рудой В. И. Реконструкция 
// Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы 
(Абхидхармакоша). Т. 1. Разд. I: Учение о классах 
элементов; Разд. II: Учение о факторах домини-
рования в психике / изд. подгот. Е.П. Островская, 
В.И. Рудой. М.: Ладомир, 1998. С. 117–191. 

Розенберг О.О. Труды по буддизму. М.: Наука, 
ГРВЛ, 1991. 295 с. 

Рудой В. И. Введение в буддийскую филосо-
фию // Васубандху. Энциклопедия Абхидхармы 
(Абхидхармакоша). Т. 1. Разд. I: Учение о классах 
элементов; Разд. II: Учение о факторах домини-
рования в психике / изд. подгот. Е.П. Островская, 
В.И. Рудой. М.: Ладомир, 1998. С. 11–113. 

Щербатской Ф.И. Теория познания и логика 
по учению позднейших буддистов: в 2 ч. СПб.: 
Аста-пресс ltd., 1995. Т. 2. 282 с. 

Asanga. Abhidharma-samuccaya / ed. by 
P. Pradhan. Santiniketan: Visva-Bharati, 1950. 110 p. 

Asanga. Abhidharma-samuccaya: The Compendi-
um of the Higher Teaching (Philosophy) / transl. 
from French by S. Boin-Webb. Fremont: Asian Hu-
manities Press, 2001. 360 p. 

Asanga. Le compendium de la super-doctrine 
(philosophie) Abhidharmasamuccaya / trad. par 
W. Rahula. Paris: École Française de l’Extrème-
Orient, 1971. 236 p. 

Dharmakīrti . Hetubindu / hrsg. und übers. von 
E. Steinkellner. Wien: Hermann Böhlaus, 1967. 

Sthiramati. Abhidharma-samuccayabhāṣyam / ed. 
by N. Tatia. Patna: Kāśīprasāda Jāyasavāla-
Anuśīlana-Saṃsthā, 1976. 

The Numerical Discourses of the Buddha: A Trans-
lation of the Aṅguttara Nikāya / transl. by Bhikkhu 
Bodhi. Boston: Wisdom Publications, 2012. 1944 p. 

Vasubandhu. Abhidharmakośabhāṣyam / ed. by 
P. Pradhan. Patna: K.P. Jayaswal Research Institute, 
1967. 
 
Получено 10.08.2018 
 

References 

Anagarika Govinda (1993). Psikhologiya rannego 
buddizma. Osnovy tibetskogo mistitsizma 
[Psychology of early Buddhism. The foundations of 
Tibetan mysticism]. Saint-Petersburg: Andreev i 
synov’ia Publ., 472 p. 

Asanga (2001). Abhidharmasamuccaya: The 
Compendium of the Higher Teaching (Philosophy), 
trans. by S. Boin-Webb. Fremont: Asian Humanities 
Press., 360 p. 

Asanga (1971). Le compendium de la super-
doctrine (philosophie) Abhidharmasamuccaya, trad. 
par W. Rahula [The compendium of super-doctrine 
(philosophy) Abhidharma samuccaya, trans. by 
W. Rahula]. Paris: French School of the Far East 
Publ., 236 p. 

Bhikkhu Bodhi (tr.) (2012). The Numerical 
Discourses of the Buddha: A Translation of the 
Aṅguttara Nikāya [The Numerical Discourses of the 
Buddha: A Complete Translation of the Anguttara 
Nikaya]. Boston: Wisdom Publ., 1944 p. 

Burmistrov, S.L. (2017). Praktiki transformatsii 
soznaniya v buddiiskoy kul’ture: deavtomatizatsiya i 
resemantizatsiya [Practices of transformation of 
consciousness in Buddhist culture: deauthomatization 
and resemantization]. Chelovek [Human]. No. 3, 
pp. 141–159. 

Dharmakirti. (1967). Hetubindu, hrsg. und übers. 
von E. Steinkellner [Hetubindu, ed. and trans. by 
E. Steinkellner]. Vienna: Hermann Böhlaus Publ. 

Kanaeva, N.A. and Zabolotnykh, E.L. (2002). 
Problema vyvodnogo znaniya v Indii. Logiko-
epistemologicheskie vozzreniia Dignagi i ego 
ideynykh preemnikov [The problem of inferential 
knowledge in India. Logical and epistemological 
views of Dignāga and his ideological successors]. 
Moscow: Vostochnaya Literatura Publ., 326 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 66 

Ostrovskaia E. P., Rudoi V. I. (1998). 
Rekonstruktsiia [Reconstruction]. Vasubandhu. 
Entsiklopediia Abhidharmy (Abhidharmakośa). T. 1: 
Razdel I: Uchenie o klassakh elementov; Razdel II: 
Uchenie o faktorakh dominirovaniia v psikhike 
[Vasubandhu. The encyclopedia of Abhidharma. 
Vol. 1; Pt. 1: The theory of the classes of elements; 
Pt. 2: The theory of the factors of domination in the 
mind]. Moscow: Ladomir Publ., pp. 117–191. 

Vasubandhu (1998). Entsiklopediia Abhidharmy 
(Abhidharmakośa). T. 1: Razdel I: Uchenie o 
klassakh elementov; Razdel II: Uchenie o faktorakh 
dominirovaniia v psikhike [The encyclopedia of 
Abhidharma. Vol. 1; Pt. 1: The theory of the classes 
of elements; Pt. 2: The theory of the factors of domi- 
nation in the mind]. Moscow: Ladomir Publ., 670 p. 

Vasubandhu (2001). Entsiklopediia Abhidharmy 
(Abhidharmakośa) T. 2: Razdel III: Uchenie o mire; 
Razdel IV: Uchenie o karme [The encyclopedia of 
Abhidharma Vol. 2. Pt. 3: The theory of the world; 
Pt. 4: The theory of karma]. Moscow: Ladomir Publ., 
755 p. 

Asanga (1950). Abhidharma samuccaya, ed. by 
P. Pradhan. Santiniketan: Visva-Bharati, 110 p. 

Vasubandhu (1967). Abhidharmakośabhāṣyam, 
ed. by P. Pradhan. Patna: K. P. Jayaswal Research 
Institute Publ. 

Rozenberg, O.O. (1991). Trudy po buddizmu 
[Essays on Buddhism]. Moscow: Nauka Publ., 
GRVL Publ., 295 p. 

Rudoi, V. I. (1998). Vvedenie v buddiiskuiu 
filosofiiu [Introduction to Buddhist philosophy]. 
Vasubandhu. Entsiklopediia Abhidharmy 
(Abhidharmakośa). T. 1: Razdel I: Uchenie o 
klassakh elementov; Razdel II: Uchenie o faktorakh 
dominirovaniia v psikhike [Vasubandhu. The 
encyclopedia of Abhidharma. Vol. 1; Pt. 1: The 
theory of the classes of elements; Pt. 2: The theory of 
the factors of domination in the mind]. Moscow: 
Ladomir Publ. pp. 11–113.  

Scherbatskoy, F.I. (1995). Teoriya poznaniya i 
logika po ucheniyu pozdneyshikh buddistov: v 2 ch. 
[Theory of knowledge and logic according to later 
Buddhists: in 2 pts]. Saint-Petersburg: Asta-press ltd. 
Publ., vol. 2, 282 p. 

Shokhin, V.K. (tr.) (2001). N’yaya-sutry. N’yaya-
bkhash’ya. Istoriko-filosofskoe issledovanie [Nyaya-
sutras. Nyaya-bhashya. Historical and philosophical 
research.] Moscow: Vostochnaia literatura Publ., 504 p.  

Sthiramati (1976). Abhidharmasamuccaya-
bhāṣyam, pod red. N. Tatia, [Abhidharma samuccaya , 
ed. by N. Tatia]. Patna: Kāśīprasāda Jāyasavāla-
Anuśīlana-Saṃsthā Publ. 
 
Received 10.08.2018 

 

Об авторе About the author 

Бурмистров Сергей Леонидович  
доктор философских наук, 
ведущий научный сотрудник сектора Южной Азии 
отдела Центральной и Южной Азии 

Институт восточных рукописей РАН, 
191186, Санкт-Петербург, Дворцовая наб., 18; 
e-mail: s.burmistrov@hotmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5455-9788 

Sergey L. Burmistrov 
Doctor of Philosophy, 
Leading researcher, Section of South Asian Studies, 
Department of Central Asian and South Asian Studies 

Institute of Oriental Manuscripts 
of the Russian Academy of Sciences, 
18, Dvortsovaya emb., Saint Petersburg, 191186, Russia; 
e-mail: s.burmistrov@hotmail.com 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5455-9788 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Бурмистров С.Л. Понятие класса (samgraha) в логике ранней йогачары (по трактату Асанги «Абхидхарма-
самуччая») // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2019. Вып. 1. С. 55–66. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-55-66 

For citation:  
Burmistrov S.L. The concept of class (samgraha) in early Yogācāra logic (based on Asanga’s «Abhidharma-
samuccaya») // Perm University Herald. Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2019. Iss. 1. P. 55–66.  
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-55-66 

 


