
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2019 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

________________________________________ 

© Воронина О.А., 2019 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 316.34:1 

DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-5-16 

КОНСТРУИРОВАНИЕ И ДЕКОНСТРУКЦИЯ ГЕНДЕРА  

В СОВРЕМЕННОМ ГУМАНИТАРНОМ ЗНАНИИ 

Воронина Ольга Александровна 
Институт философии Российской академии наук 

 
Целью данной статьи является анализ эволюции понятия «гендер» в социальном и гуманитарном 
знании. Термин «гендер» охватывает биологические (половые), психологические, социальные, 
культурные, символические аспекты жизни человека. Еще до введения этого термина в научный 
оборот в 1960-х гг. сам феномен был обнаружен в трех типах знания: в психологии и психиатрии 
при изучении различных форм сексуальности и сексуальной идентичности; в антропологических и 
этнографических исследованиях; в феминистской философии культуры. Это определило основные 
векторы изучения и осмысления гендера в течение нескольких десятилетий. Основную роль 
играла теория социокультурного конструирования гендера. Она развивалась параллельно с други-
ми критическими и конструктивистскими научными концепциями, что в немалой степени обусло-
вило ее принятие «академиками» и включение гендерного подхода в корпус научных исследова-
ний. Однако с развитием постмодернистской феминистской философии концепция гендера 
начинает переосмысляются, на смену конструктивистской приходит перформативная модель 
Джудит Батлер, согласно которой не только гендер, но биологический пол не существуют вне 
культурных рамок и властного дискурса. В рамках господствующего дискурса при помощи 
различных регламентирующих действий (перформативов) утверждается бинарная матрица пола, 
гендерной идентичности и гетеросексуальности. Однако Батлер отвергает эту модель, поскольку 
тела, половая и гендерная идентичность имеют разные конфигурации. Перформативная концепция 
пола была активно востребована в квир-проекте, поскольку давала обоснование для отвержения 
нормативной бинарной концепции телесности и соответствующей ей гетеросексуальности. 
Сегодня квир включает политическое движение, а также исследования и дискурсивную 
деконструкцию нормативной гетеросекуальности. Предложенный в квир-проекте вариант 
мозаичности, гибридности и релятивизма идентичности разрушает саму возможность социальных 
и политических преобразований в сфере гендерного равенства. Вместо этого квир-активисты 
выступают за призрачное равенство возможностей примеривать разные идентичности по личному 
выбору/прихоти. Теоретический радикализм квир на данном этапе делает маловероятным 
развитие новых социальных программ, а они, я думаю, необходимы. В отличие от этого гендерная 
теория (в ее феминистском, конструктивистском и культурно-символическом модусах) произвела 
значительный научный и социальный эффект. Использование гендерного подхода в социальном и 
гуманитарном знании дало возможность более глубокого понимания человека и общества. 
Принцип достижения гендерного равенства акцептирован мировым сообществом и стал частью 
многих программ на международном и национальном уровнях. Однако проблемы в понимании 
соотношения пола и гендера, обнаруженные перформативной теорией и квир, актуализируются в 
ситуации распространения новых биотехнологий (от операций по смене пола до вспомогательной 
репродукции). Это требует проведения более широких исследований и продолжения дискуссий 
между различными школами.  



ФИЛОСОФИЯ 

 6 

Ключевые слова: бинарная матрица, власть, гендер, деконструкция, дискурс, идентичность, квир, 
конструктивизм, культура, перформативная теория, пол, постмодернизм, тело, феминизм, фило-
софия. 

CONSTRUCTION AND DECONSTRUCTION OF GENDER 

IN THE CONTEMPORARY HUMANITIES 

Olga A. Voronina  

Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences 

The purpose of this article is to analyze the evolution of the concept of gender in social knowledge and the 
humanities. The term «gender» encompasses biological (sexual), psychological, social, cultural, symbolic 
aspects of human life. Even before the introduction of this term into scientific publications in the 1960s, the 
phenomenon itself was discovered in three types of knowledge: in psychology and psychiatry when study-
ing various forms of sexuality and sexual identity, in anthropological and ethnographic studies, and in the 
feminist philosophy of culture. This largely determined the main directions in the study and understanding 
of gender for several decades. The theory of socio-cultural construction of gender played the main role. It 
developed in parallel with other critical and constructivist scientific concepts, which in no small part led to 
its adoption by «academics» and the inclusion of the gender perspective in the body of scientific research. 
However, along with the development of postmodern feminist philosophy, the concept of gender undergoes 
redefinition. The constructivist model of gender is displaced by the performative concept of Judith Butler. 
She argues that not only gender but the biological sex does not exist outside the cultural framework and 
power discourse. The binary matrix of gender, gender identity and heterosexuality is approved within the 
framework of the dominant discourse with the help of various regulatory actions (performatives). Butler re-
jects this model because she claims that bodies, sex and gender identity have different configurations. The 
performative concept of sex was actively used in the queer project, as it provided justification for rejecting 
the normative binary concept of femininity and masculinity and the corresponding heterosexuality. Today, 
queer includes political movement, research, art, and discursive deconstruction of normative heterosexuali-
ty. The variant of mosaic nature, hybridity and relativism of identity proposed in the queer project destroys 
the possibility of social and political transformations in the sphere of gender equality. Instead, queer activists 
advocate an elusive equality of opportunity to try on different identities at one’s own discretion. At the pre-
sent stage, the theoretical radicalism of queer makes the development of new social programs unlikely, 
while they appear to be necessary. In contrast, gender theory (in its feminist, constructivist, and cultural-
symbolic modes) has had a significant scientific and social impact. The use of the gender perspective in so-
cial knowledge and the humanities has provided better understanding of the individual and society. The 
principle of achieving gender equality has been accepted by the world community and has become part of 
many programs at the international and national levels. However, the problems in the understanding of the 
relation between sex and gender, discovered in performative and queer theory, become significant against a 
background of spreading biotechnologies (from sex reassignment surgeries to assisted reproduction). This 
requires wider research and further discussion among different schools.  
Keywords: binary matrix, power, gender, deconstruction, discourse, identity, queer, constructivism, culture, 
performative theory, gender, postmodernism, body, feminism, philosophy. 
 

В настоящее время термин «гендер» известен 
не только исследователям, но и широкой обще-
ственности. В конце ХХ в. гендерные исследо-
вания стали достаточно распространенными и 
даже вписанными в научный истэблишмент не 
только за рубежом, но и в России1. Однако до 

________________________________________ 
1 В России термин впервые появился в научной публика-
ции 1989 г. [Воронина О.А., Клименкова Т.А., 1992]. Пер-

 

сих пор нет общепринятой дефиниции этого 
понятия, что связано со многими обстоятель-
ствами объективного и субъективного порядка. 
________________________________________ 
воначально термин не был принят научной общественно-
стью. Более активное его использование началось в сере-
дине 1990-х гг. на фоне участия РФ в международных ме-
роприятиях, присоединения к международным докумен-
там в области гендерного равенства, проведения летних 
школ по гендерным исследованиям и возникновения неза-
висимых центров гендерных исследований. 



О.А. Воронина 

 7 

И прежде всего — со сложностью самого фе-
номена.  
Целью данной статьи является анализ эво-

люции понятия «гендер» в социальном и гума-
нитарном знании. Впервые идея о том, что 
нормативные модели маскулинности и фемин-
ности определяются скорее культурой, чем 
биологическим полом, была высказана антро-
пологом Маргарет Мид еще в 1930-е гг. на ос-
нове своих полевых исследований [Mead M., 
1935, p. 278–280]. Через два десятилетия ме-
дицинский психолог Джон Мани стал исполь-
зовать понятие «гендерная идентичность» при 
изучении гермафродитов. В конце 1960-х гг. 
психоаналитик Роберт Столлер, изучавший 
транссексуалов, в своих статьях и выступлени-
ях на научных конференциях предложил ана-
литически разделить понятия «пол» для обо-
значения биологических характеристик чело-
века и «гендер» для социокультурных ролей и 
идентичностей [Stoller R., 1968]. Возможно, 
этот термин так и не вышел бы за рамки узко-
научных публикаций, если бы идею не подхва-
тили и не развернули представительницы фе-
министских и женских исследований. Ведь за-
долго до введения термина «гендер» философ 
С. Де Бовуар («Second Sex», 1950) описала, как 
традиционная культура создает (конструирует) 
вторичность женщин на фоне «превосходства» 
мужчин. Таким образом, мы можем отметить, 
что уже на заре появления этого термина сам 
феномен был обнаружен в трех типах знания: в 
психологии и психиатрии при изучении раз-
личных форм сексуальности и сексуальной 
идентичности; в антропологических и этно-
графических исследованиях; в феминистской 
философии культуры. Это во многом и опре-
делило основные векторы изучения гендера. 
Пока мы оставим в стороне первый вектор 

изучения гендера — медико-психологические 
исследования соотношения половой и гендер-
ной идентичности. Нас в большей степени ин-
тересует развитие темы в социальном и гума-
нитарном знании. Прежде всего рассмотрим 
антропологические исследования, поскольку 
именно они в середине XX в. представили эм-
пирический материал, показывающий вариа-
тивность моделей и норм мужественности и 
женственности в различных этнокультурах. И 
речь идет не только о том, что в одной культу-
ре мужчины могут играть женственные с за-

падной точки зрения роли, а женщины — мас-
кулинные. Были обнаружены и более сложные 
для интерпретации случаи гендерных первер-
сий. Например, в одном из племен североаме-
риканских индейцев существует феномен бер-
дачей — когда биологически «нормальные» 
мужчины надевают одежду противоположного 
пола и ведут себя как противоположный пол. 
В другом племени младенцам-гермафродитам 
присваивается специальная гендерная роль, 
называемая «надл». Они носят женскую одеж-
ду, когда выполняют женские виды работ, и 
мужскую, когда выполняют мужскую работу. 
Однако им категорически запрещено участво-
вать в охоте и войне. В третьем индейском 
племени существует четыре гендерные ро-
ли — мужчина, женщина, Alyha и Hwame. Al-
yha — это биологические мужчины, которые 
хотят жить в женской роли. Они надевают 
женскую одежду и даже имитируют «критиче-
ские дни». Hwame — это биологические жен-
щины, которые хотят жить как мужчины. Они 
проходят специальную церемонию посвящения, 
носят мужскую одежду и играют мужскую ген-
дерную роль. Однако Hwame запрещено участ-
вовать в битвах и занимать властные позиции в 
управлении племенем [Sapiro E., 1986]. В Чер-
ногории, Косово и в Албании некоторых дево-
чек родители воспитывали как мальчиков, по-
тому что сыновья не рождались или рано уми-
рали. А дом и земля — это наследство, переда-
ющееся только по мужской линии. 
«Вирджина» — это дочь, которую «назначили 
быть сыном», она становилась хозяином дома и 
играла мужскую социальную роль. Феномен 
социального конструирования гендера описы-
вается и в отечественной этнографии. Так, в 
традиционной культуре чукчей принят симво-
лический гермафродитизм некоторых шаманов. 
Однако в случае гендерной дисфории легализо-
ван переход в другой социальный пол не шама-
нами, и это фиксируется в процессе возрастной 
инициации («превращенный пол») [Рабжае-
ва М.В., 2002].  
Разнообразные свидетельства о сложных 

взаимоотношениях между биологическим по-
лом и социальными ролями, об этнической, 
исторической и социальной вариативности 
нормативной феминности и маскулинности 
накапливались и в рамках других наук, прежде 
всего в социальной истории, «новой истории», 



ФИЛОСОФИЯ 

 8 

социологии [Зидер Р., 1997]. Разнообразные 
факты, противоречащие традиционным пред-
ставлениям о том, что резко дифференциро-
ванная и иерархическая система социальных 
ролей мужчин и женщин жестко детерминиро-
вана биологическими различиями между ними, 
были обнаружены в ходе новых академиче-
ских исследований. 
Так, историки, экономисты и социологи, 

более подробно изучая социальный институт 
разделения труда между мужчинами и женщи-
нами, которое существует практически во всех 
обществах, обнаружили, что представления о 
мужских и женских видах труда вариативны: 
работы, которые в одних регионах считались 
типично «мужскими», в других регионах не-
редко выполнялись женщинами. Исследования 
историков доказали, что разделение труда 
нельзя механически выводить из биологиче-
ских различий между полами. В основе разде-
ления труда часто лежат не биологические 
различия между женщинами и мужчинами или 
принципиальная биологическая неспособность 
женщин выполнить тот или иной вид работ. И 
проблема заключается не в самой системе раз-
деления труда, а в той оценке, которую обще-
ство дает тем или иным его видам. В традици-
онном обществе система разделения труда 
между мужчинами и женщинами организована 
иерархически — и в зависимости от этого рас-
пределяется власть и общественное признание. 
Актуализированным в поле науки этот ма-

териал стал только в результате проблематиза-
ции пола в феминистской теории. Именно в 
процессе многолетних дискуссий о сущности 
«женщины» были сформулированы идеи, ко-
торые впоследствии легли в основу гендерной 
теории. Прежде всего это мысль о необходи-
мости различать понятие пола как совокупно-
сти анатомо-физиологических особенностей и 
понятие гендера как созданного культурой об-
раза (R. Unger). Но гендер — это не просто 
«культурная маска пола», это такой феномен, 
который превращает биологические различия 
между мужчинами и женщинами в иерархиче-
ские отношения и структуры.  
Такой подход, равно как и критика феми-

нистками андроцентризма традиционной 
науки, были активно восприняты многими 
женщинами-исследовательницами и прежде 
всего антропологами. Феминистская критика 

социальной антропологии была вызвана тем 
двусмысленным отношением к теме женского, 
которое имманентно присутствовало в этой 
дисциплине. С одной стороны, описание жен-
щин всегда присутствовало в этнографических 
исследованиях, в первую очередь, благодаря 
традиционной озабоченности антропологов 
проблематикой родства и брака. Как констати-
ровал Б. Малиновский, антропология — это 
изучение того, как мужчины обнимают жен-
щин [цит. по: Moore H.L., 1988, p. 1]. Антро-
пологи новой волны осознали, что проблема 
представленности женщин связана не с описа-
нием, а с интерпретацией и пониманием эмпи-
рических данных.  
Новый подход был предложен Шерри Орт-

нер. Резюмируя представленные в сборнике 
«Woman, Culture & Society» («Женщина, куль-
тура и общество») материалы эмпирических 
исследований, она выдвинула гипотезу, что 
универсальной причиной гендерного неравен-
ства является характерное для всех обществ и 
культур символическое отождествление жен-
щин с природой, а мужчин — с культурой 
[Ortner S.B., 1974]. Развитие и подтверждение 
эта идея получила в других работах. Но осо-
бенно интересной представляется концепция 
антрополога и историка Гейл Рубин. Она 
предложила свою интерпретацию символиче-
ского значения обмена женщинами в прими-
тивных племенах, описанное К. Леви-
Строссом в работе «Элементарные структуры 
родства». Он утверждал, что обмен женщина-
ми («дарение женщин») между биологически-
ми семьями является первым актом налажива-
ния социальных отношений и означает «реши-
тельный разрыв человека с животными» [Levi-
Strauss C., 1969, p. 51]. Но Рубин пришла к вы-
воду, что обмен женщинами (и только женщи-
нами) между племенами — это не просто спо-
соб социальных связей. Сущность этой тради-
ции заключается в выражении мужской власти 
и в утверждении патриархального социального 
порядка. Г. Рубин первой ввела понятие поло-
гендерной системы (sex/gender system), кото-
рую она определила как «набор соглашений, 
посредством которых общество трансформи-
рует биологическую сексуальность в продукт 
человеческой активности, в которой эти 
трансформированные сексуальные потребно-
сти удовлетворяются» [Rubin G., 1975, p. 171]. 



О.А. Воронина 

 9 

Иными словами, гендерная система фактиче-
ски является иерархической структурой, осно-
ванной на приписывании биологическим отли-
чиям символического значения. Целью этой 
системы, считает она, является концентрация 
материального и символического капитала в 
руках мужчин.  
В 1980-е гг. в западных университетах ста-

ли развиваться учебно-исследовательские про-
граммы «женских исследований» (women’s 
studies). Ученые — историки, социологи, эко-
номисты, правоведы, философы — обнаружи-
ли, что научные концепции далеко не свобод-
ны от андроцентризма и маскулинизма [Воро-
нина О.А., 2017]. Поиск новых методологиче-
ских путей в социальном и гуманитарном по-
знании привел к тому, что исследователи все 
чаще стали обращаться к гендерной теории и 
методологии. Не только феминистские теоре-
тики, но и академические исследователи при-
шли к выводу, что необходимо создание новых 
концепций, позволяющих понимать и объяс-
нять существующие различия между людьми. 
Эти новые подходы были призваны объяснить 
как радикальные социальные различия кон-
струируются через гендер, расу, этничность. 
Попытки нового понимания культуры и че-

ловека предпринимаются и в постмодернист-
ских философских и психоаналитических кон-
цептах. Некоторые из этих идей оказывались 
очень плодотворными для гендерной теории. 
Конечно, прежде всего следует выделить кон-
цепцию тела как эффекта власти М. Фуко. 
Анализируя в работе «История сексуальности» 
исторические механизмы субъективации ин-
дивида через практики сексуальности, 
М. Фуко устанавливает связь власти, насилия, 
знания и сексуальности. Сексуальность опре-
деляется им не как биологическое проявление, 
а как социальный конструкт, связанный с из-
менением социальных конструкций власти. 
Фуко показывает, что история сексуальных 
отношений фактически является историей вла-
сти. Он интерпретирует тело как поверхность, 
на которую «записываются» социальные нор-
мы посредством политических механизмов 
принуждения, медицинских практик и практик 
сексуальности. Один из важных выводов, ко-
торый следует из работ Фуко, заключается в 
том, что гендерные маркировки субъективно-
сти являются не неизменными биологически-

ми, а социально сконструированными и произ-
водимыми определенными типами властных 
стратегий. На этой основе культура определя-
ется М. Фуко как технология власти, произво-
дящая в том числе и гендерное неравен-
ство/гендерные неравенства.  
Идеи о бинарной и иерархической структу-

ре гендерных различий получили дополни-
тельное обоснование в работах некоторых 
мыслителей, далеких от гендерной проблема-
тики. Так, размышляя о бинарности западного 
типа мышления, Ф. де Соссюр отмечал, что 
значение какого-либо феномена задается через 
скрытый или явный контраст с другим фено-
меном, т.е. через фиксированную оппозицию. 
Позитивные определения базируются на отри-
цании или подавлении чего-то, что представ-
ляется как антитеза определяемого. Ж. Дер- 
рида поддержал мысль, что западная философ-
ская традиция покоится на системе бинарных 
оппозиций, в которых различение феноменов 
основывается на доминировании одного над 
другим. Иными словами, многие понятия 
идеологически или культурно сконструирова-
ны, и для преодоления этого необходимо их 
деконструировать, т.е. разоблачать скрытую 
логику бинарной иерархии. Деконструкция 
значений бинарных оппозиций позволяет уви-
деть, что оппозиция сконструирована для 
определенных целей в определенном истори-
ческом контексте.  
Применяя эти идеи к нашей теме, мы мо-

жем обнаружить, что в патриархатном дискур-
се половые различия (контраст мужско-
го/женского) служат кодированию или утвер-
ждению значения, которое буквально не отно-
сится к гендеру. В этом случае значение ген-
дера становится связанным со многими типами 
культурных репрезентаций, а они, в свою оче-
редь, формируют понятия, в которых органи-
зуются и понимаются отношения между жен-
щинами и мужчинами. Так, мужчины посто-
янно выступают как некоторая норма, эталон, 
стандарт для сравнения при обсуждении во-
проса о сходстве или различиях между полами. 
Вопрос всегда ставится следующим обра-
зом — похожи женщины на мужчин или 
женщины отличаются от мужчин? Иерархия 
полов не только продуцирует неравенство, но 
и придает социальную значимость половым 
различиям: пока биология одного пола являет-



ФИЛОСОФИЯ 

 10 

ся социальным неудобством, а биология дру-
гого пола таковым не является, оба пола оди-
наково различны, но не одинаково сильны. Ре-
альная проблема заключается не в том или 
ином биологическом отличии, но и в их соци-
альной и культурной оценке. В демистифика-
ции этих бинарных оценок и заключается суть 
гендерной методологии.  
Содержательно философские и гендерные 

дискурсы объединяют темы, которые парал-
лельно обсуждаются с той и другой сторо-
ны — власть, субъективность, соотношение 
духовного и телесного — специфика совре-
менного научного знания. Однако философия 
по-прежнему довольно осторожно относится к 
использованию аналитической категории ген-
дера. В целом можно заметить, что более ак-
тивно гендерный подход актуализируется в 
философии и теории культуры. Интервенция 
гендерных идей в теорию культуры вырази-
лась в ярко выраженном интересе к анализу 
практик символизации и репрезентации пола. 
Гендер рассматривается как культурная мета-
фора, которая при использовании в научной 
дискурсивной практике организует бинарное 
восприятие мира и производит нормирование 
культурных норм. Введение гендера как ана-
литической категории создает возможность 
деконструировать оппозицию между женщи-
нами и мужчинами и одновременно обозна-
чить, что такая оппозиция является механиз-
мом создания социальной, культурной и поли-
тической иерархии. Понимание гендера как 
метафоры и символа характерно для филосо-
фии, культурологии, лингвистики, теории 
коммуникации, литературоведения, а методом 
работы с материалом является деконструкция 
гендера и связанных с ним феноменов.  
В социологии, социальной психологии, со-

циальной истории, этнографии и антропологии 
чаще всего используется теория социального 
конструирования гендера. Идеи о социальном 
конструировании реальности, выраженные в 
работах А. Шютца, П. Бергера и Т. Лукмана, 
И. Гофмана, Г. Гарфинкела, стали очень попу-
лярными в конце ХХ в. [Бергер П., Лукман Т., 
1995; Труфанова Е.О., 2018]. Собственно идея 
гендера как социального конструкта известна 
по работе К. Уэст и Д. Зиммермана «Создание 
гендера» [Уэст К., Зиммерман Д., 1997]. В 
рамках этой концепции анализируют, как ген-

дер конструируется через институты социали-
зации, разделения труда, семьи, массмедиа. 
Основными темами оказываются гендерные 
роли и стереотипы, гендерная идентичность, 
проблемы гендерной стратификации и нера-
венства. В гендерной психологии и педагогике 
изучают практики социализации, в ходе кото-
рых происходит принудительное принятие 
нормативной гендерной идентичности. Ген-
дерная принадлежность индивида — это то, 
что человек сам создает и воспроизводит по-
стоянно в процессе взаимодействия с другими 
людьми. 
Эти подходы характерны для конструкти-

вистской гендерной теории, инкорпорирован-
ной в академическое знание. Она развивалась 
параллельно с другими критическими и кон-
структивистскими научными концепциями, 
что в не малой степени обусловило ее приня-
тие «академиками» и включение гендерного 
подхода в корпус научных исследований. Кри-
тический социальный запал, унаследованный 
некоторыми гендерными теоретиками от фе-
министской теории, привел к тому, что прин-
цип соблюдения гендерного равенства вошел в 
политическую повестку дня международного 
сообщества [Гендерное равенство…, 2008]. 
Однако вместе с развитием постмодернист-

ской феминистской философии концепция 
гендера начинает переосмысливаться, на сме-
ну конструктивистской приходит перформа-
тивная модель. Зачатки этой идеи можно уви-
деть уже в работе Уэст и Зиммерман, в кото-
рой они проводят идею, что гендер создается 
(делается) самими индивидами в процессе по-
вседневной жизни. Иными словами, гендер яв-
ляется не только социальным конструктом, но 
и продуктом представления (перформанса) 
определенных идей посредством языка, искус-
ства, литературы, кино, научных теорий. 
Именно поэтому Тереза де Лауретис назвала 
гендер продуктом идеологии [Лауретис де Т., 
1998, с. 136]. М. Фуко отмечал, что биологиче-
ский пол и тело также находятся в сфере идео-
логического контроля, поскольку именно об-
щество делит человеческие существа на муж-
чин и женщин (хотя биология не так одно-
значно бинарна), контролируя этот процесс 
посредством общественной морали, системы 
здравоохранения, законов о браке, о возрасте 
вступления в половую жизнь, норм и законов 



О.А. Воронина 

 11 

[Современный философский словарь…, 1998, 
c. 183–186]. В бинарной гендерной культуре 
тела определяются как мужские или женские, 
им предписывается соответствующий гендер и 
гетеросексуальные желания. Иными словами, 
тела тоже конструируются.  
В основе перформативной теории гендера, 

которую выдвигает Джудит Батлер, лежит фу-
кианская трактовка субъектности. Фуко 
утверждал, что субъект является продуктом 
властного дискурса, и его бытие всегда отме-
чено подчинением. Батлер рассматривает гене-
зис субъекта через подчинение на основе ана-
лиза механизмов становления и производства 
субъективности у Гегеля, Ницше, Фрейда, Фу-
ко и Альтюссера. Помимо этого она использу-
ет постструктуралистский подход, апеллируя к 
этимологической общности в английском язы-
ке существительного субъект (a subject) и гла-
гола подчиняться, покоряться (to subject). На 
этих основаниях Батлер построила свою кон-
цепцию «субъекта подчинения», который по-
является в результате дискурсивных практик и 
не существует вне речевых актов и властных 
отношений. Она резко критикует попытки фе-
министок представить женщину как автоном-
ного субъекта, выдвигая два контраргумента. 
Во-первых, это эссенциалистский подход, при 
котором утверждается единая концепция фе-
минности. Во-вторых, и это еще более значимо 
с точки зрения Батлер, попытка интегрировать 
женщину в мужской дискурс субъективности 
ведет к укреплению бинарной матрицы и соот-
ветствующей ей нормы гетеросексуальности.  
Батлер отвергает принятую в социальном 

знании дифференциацию анатомического пола 
как некоей природной сущности и культурного 
гендера, который специфическим образом трак-
тует биологию для обоснования социального 
неравенства. Она утверждает, что эта концеп-
ция основана на представлении о существова-
нии вне культуры некоей незыблемой «приро-
ды» мужчин и женщин. Однако, как считает 
Батлер, тело и гендер не существуют вне куль-
турных рамок; «природа» недоступна нам в 
«чистом» виде, и ее понимание возможно лишь 
через знание, которое само является продуктом 
социальных институтов и властного дискурса. 
Таким образом, анатомия тела подвергается 
культурной интерпретации, которая утверждает 
неразрывность связи между анатомическим по-

лом, гендерной идентичностью и сексуальной 
ориентацией, формируя таким образом норма-
тивную бинарную матрицу. Батлер оспаривает 
неразрывность этой связи на том основании, 
что любая гендерная идентичность, как и сама 
«норма», не существуют вне перформативных 
актов. Понятия перформативность/перформанс 
(performativity/performance) обозначают регла-
ментирующие и регулирующие действия [Бат-
лер Дж., 2000, с. 318]. Идея о том, что гендер 
формируется в процессе действий (gender 
doing), не нова. Уэст и Зиммерман давно писа-
ли, что феминность и маскулинность являются 
и процессом, и результатом постоянных повто-
рений культурных практик (без начала и кон-
ца), типичных для той или иной гендерной 
идентичности: жестикуляции, форм артикуля-
ции, моды, походки, общественных норм пове-
дения и т.д. Гендерная идентичность формиру-
ется при помощи специальных действий, пер-
формансов, демонстрации принятия правил 
общества. Однако в процессе перформанса 
происходит и оспаривание, смещение норм (что 
Батлер пытается показать на примере поведе-
ния трансвеститов, у которых облик и идентич-
ность не совпадают). Продолжая развивать 
свою концепцию, Батлер оспаривает тезис 
Фрейда о том, что первичным фактором воз-
никновения культуры и создания идентичности 
является запрет инцеста. Таковым, по ее мне-
нию, является запрет гомосексуальности. 
Эдипов комплекс и его успешное разрешение, 
по ее мнению, возможны лишь при условии за-
прета гомосексуальности и утверждения гете-
росексуальной нормы [Батлер Дж., 2000; 
Butler J., 1990, p. 16].  
Возникновение перформативной концепции 

гендера связано с несколькими обстоятель-
ствами. Это, во-первых, переориентация соци-
альной и гуманитарной науки с изучения 
структуры на изучение деятельности (agency). 
Во-вторых, лингвистический поворот в фило-
софии, социологии и антропологии, который 
означал переосмысление социальных практик 
(в том числе так называемых новых сексуаль-
ностей) с точки зрения символических форм, в 
которые они облечены. «Перформанс и пер-
формативность становятся новыми ключевыми 
понятиями культуры», — констатирует анали-
тик-культуролог Дорис Бахман-Медик. Если 
категория текста связана с пониманием и ин-



ФИЛОСОФИЯ 

 12 

терпретацией смыслов, то при перформатив-
ном подходе возникает вопрос о том, какие 
действия создают культурные значения: 
«смыслообразующая сила человеческих дей-
ствий» вновь оказывается в поле зрения [Бах-
ман-Медик Д., 2017, с. 129]. Помимо этого, 
вместе с развитием процессов глобализации 
отмечается кризис идентичности. Плюрализм 
идентичностей, сексуальных ориентаций, со-
циальных практик, жизненных стилей — это 
характерная черта общества постмодерна, в 
котором люди формируются в социальном и 
культурном отношении как искатели и кол-
лекционеры чувственного опыта, а не как про-
изводители и солдаты (З. Бауман). Мужчинам 
и женщинам эпохи постмодернити не требует-
ся тщательного проектирования своей иден-
тичности, более ценным качеством становится 
гибкость: все компоненты должны быть лег-
кими и мобильными, чтобы их можно было 
мгновенно перегруппировать; не следует до-
пускать слишком прочных, мешающих свобо-
де движения связей между компонентами. 
Прочность, как и постоянство в целом, теперь 
считаются признаком плохой приспособляе-
мости к быстро и непредсказуемо меняюще-
муся миру. Сексуальность тоже стала объек-
том вторжения культуры, половые характери-
стики личности, как и другие ее аспекты, не 
являются данными раз и навсегда, они должны 
быть выбраны и могут быть отвергнуты, если 
считаются неудовлетворительными или недо-
статочно удовлетворяющими. Не удивительно 
(хотя и печально), что новые поколения стре-
мятся к «гибридности», квир-идентичности: 
«девочки, которые хотят быть мальчиками, 
мальчики, которые хотят быть девочками, 
мальчики и девочки, которые настаивают, что 
они — и то, и другое вместе; белые, которые 
хотят быть черными, чернокожие, которые хо-
тят быть белыми; люди, которые идентифици-
руют себя как белые и черные, беззаботные и 
жесткие, маскулинные и феминные одновре-
менно; или те, кто находит способы быть и не 
называть себя никак из вышеупомянутого» 
[Heywood L., Drake J., 1997, p. 8].  
До эпохи постмодерна и глобализации иден-

тичность формировалась в значительной степе-
ни на основе происхождения, расовой, религи-
озной принадлежности, национального един-
ства. Теперь очевиден скорее разлом, переход, 

пересечение, трансформация, мозаичность. Пе-
реключение с идентичности на различие заста-
вило по-новому взглянуть на формирование 
культурной идентичности как на артикуляцию 
различий [Бахман-Медик Д., 2017, с. 243]. В со-
временном мире из-за массовой миграции, ин-
формационной открытости и глобальной цир-
куляции культурных знаков и символов дихо-
томическая картина мира и старые способы по-
строения идентичности разрушены. 
Ситуация «мозаичной или множественной» 

идентичности детерминирует необходимость 
по-новому осмыслить соотношение биологи-
ческого и социального в человеке. Так, если 
ранее людей с затруднениями гендерной иден-
тичности формально (через обряды инициа-
ции) приписывали к той, которую они предпо-
читали в противоположность своей биологии, 
то теперь стало возможным изменение биоло-
гического статуса таких людей при помощи 
технологий. Таким образом, помимо женщин и 
мужчин (как бы ни понимались их роли) стали 
появляться люди с другими поло-гендерными 
статусами2. В связи с этим несколько лет назад 
социальная сеть Facebook ввела для пользова-
телей англоязычной версии в США возмож-
ность выбора в профиле не менее 58 вариантов 
самоназваний и самоидентичностей поло-
гендерной идентичности. Список включает все 
варианты, которые можно было обнаружить в 
сети на тот момент (2014 г.) — от традицион-
ных «мужчина», «женщина», до малопонятных 
«неопределившийся» и «всеполый». Частично 
категории пересекаются и дублируются — 
например, термины «genderqueer» и «non-
binary» используются для обозначения людей, 
принципиально отвергающих существование 
дихотомии полов. Публичное признание в со-
временном обществе людей с ненормативной 
гендерной идентичностью3, выпадающей из 

________________________________________ 
2 По оценке Williams Institute в США насчитывается 
700 000 трансгендерных индивидуумов, и по оценке аме-
риканской организации Human Rights Campaign (HRC) 
примерно 10 % из них при заполнении графы «социальный 
пол» в различных анкетах пишут «трансгендер». Иногда 
еще уточняют – из мужчины в женщину или из женщины 
в мужчину [Райбман Н., Смирнов С., 2014]. 
3 Организация Объединенных Наций в 2018 г. включила 
в перечень базовых (критически необходимых) прав че-
ловека свободный доступ к операциям по смене пола 
[Гонтермахер Б., 2018]. 



О.А. Воронина 

 13 

бинарной матрицы, привело к появлению но-
вого термина для обозначения этого феноме-
на — квир (queer)4. Перформативная концеп-
ция пола была активно востребована в квир-
исследованиях, поскольку давала обоснование 
для отвержения нормативной бинарной кон-
цепции телесности и соответствующей ей ге-
теросексуальности [Пулькинен Т., 1999, 
с. 177]. 
Первоначально квир использовался для по-

зитивного самообозначения геев и лесбиянок. 
Сегодня он включает политическое движение, 
исследования и дискурсивную деконструкцию 
нормативной гетеросекуальности. Квир как 
политическое движение объединяет геев, лес-
биянок, би-, транс- и интерсексуалов, трансве-
ститов и многих других носителей альтерна-
тивных форм сексуальности и представителей 
субкультур (ЛГБТ). Квир-исследования (рас-
пространенные в основном в университетах 
США и Германии) изучают гендерные иден-
тичности в их историческом развитии, куль-
турной значимости и в связи с этнической, 
классовой, возрастной, политической, эконо-
мической и т.д. принадлежностями [Техника 
«косого взгляда»…, 2015, с. 15].  
Квир-теория определяется ее сторонниками 

как дискурсивная стратегия, «деконструкти-
вистская фигура нестабильности, текучести и 
вариативности, “косого”, децентрирующего 
взгляда на структуры общества и его властные 
отношения». Эта стратегия, утверждают его 
адепты, может выступать «как инструментом 
анализа, так и эстетическим и/или политиче-
ским механизмом деконструктивистского 
смыслопроизводства, которое направлено на 
вскрытие и дестабилизацию иерархий, осно-
ванных и легитимируемых господствующей 
гендерной и сексуальной политикой» [Техника 
«косого взгляда»…, 2015, с. 16]. Квир-страте- 
гия нацелена на оспаривание концепции мас-
кулинности и феминности, на разрыв связи 
между идентичностью и предписываемыми ей 
сексуальными практиками; она отвергает би-
нарность гетеро/гомо и выступает за призна-
ние сексуального плюрализма (вплоть до са-
домазохизма) [Техника «косого взгляда»…, 

________________________________________ 
4 Queer – букв. протипоставленный правилам, вопреки 
нормам. 

2015, с. 16]. Квир-стратегия и квир-эстетика 
(квир-искусство) нередко выступают как си-
нонимы; их задачи декларируются как поиски 
новых способов самовыражения квир, не ис-
пользующих язык и средства репрезентаций 
господствующих (гетеросексуальных) дискур-
сов. Например, в своем романе «Письмена на 
теле» Джанет Уинтерсон использует только 
местоимения первого и второго лица един-
ственного числа, которые в английском языке 
не имеют рода. Остается неясным, идет ли 
речь о герое или героине, и именно это являет-
ся основой драматургического конфликта. 
Фильмы «Жестокая игра» (Нил Джордан, 
1992) или «Парни не плачут» (Кимберли 
Прайс, 1999) представляют эстетику немарки-
рованного пола героев.  
Иногда квир представляют как продолже-

ние и расширение гендерных исследований — 
такова, в частности, позиция авторов сборника 
«Техника косого взгляда». Однако это пред-
ставляется неверным. Квир-концепт (квир-
стратегия) выглядит пока скорее как арт-
проект, чем как теория, пусть даже и неклас-
сического типа. Понимание внутренних меха-
низмов взаимодействия биологических основ 
сексуальности, сексуальной ориентации, поло-
вой и/или гендерной идентичности (как и от-
каз от последней) пока не стало задачей этих 
исследований. Речь идет скорее об утвержде-
нии статуса квир наравне с другими культур-
ными проектами. Более того, квир-концепт 
фактически не предлагает позитивной про-
граммы, а идея плюрализма сексуальных прак-
тик, вплоть до социально агрессивных (вроде 
садомазохизма), не кажется многим столь за-
манчивой.  
В заключение необходимо кратко подвести 

итоги.  
Гендерная теория (в ее феминистском, кон-

структивистском и культурно-символическом 
модусах) произвела значительный научный и 
социальный эффект. Использование гендерно-
го подхода в социальном и гуманитарном зна-
нии дало возможность более глубокого пони-
мания человека и общества. Принцип дости-
жения гендерного равенства акцептирован ми-
ровым сообществом, он стал частью многих 
программ на международном и национальном 
уровнях. 



ФИЛОСОФИЯ 

 14 

Что же касается радикальной деконструкции 
гендера в квир и перформативной теории, то ее 
заслугой, возможно, стоит считать выявление 
некоторых не до конца осмысленных проблем 
гендерной теории. Но при этом, как справедли-
во отмечает Анна Номеровская, «отличитель-
ным признаком перформативов является отсут-
ствие у них истинностного значения, так как их 
верификация невозможна или затруднена» 
[Номеровская А.Д., 2015, с. 80]. Но тогда не-
вольно возникает вопрос: а как работать с этим 
вне абстрактных теоретических построений? 
Предложенный в квир-проекте вариант мозаич-
ности, гибридности и релятивизма идентично-
сти разрушает саму возможность социальных и 
политических преобразований в сфере гендер-
ного равенства. Вместо этого квир-активисты 
выступают за призрачное равенство возможно-
стей примеривать разные идентичности по лич-
ному выбору/прихоти. Но такой релятивизм 
пока трудно понимается и принимается даже на 
уровне теории, не говоря о практических мерах. 
Теоретический радикализм квир на данном эта-
пе делает маловероятным развитие новых соци-
альных программ, а они, по нашему мнению, 
необходимы. Однако проблемы в понимании 
соотношения пола и гендера, обнаруженные 
перформативной теорией и квир, актуализиру-
ются в ситуации распространения новых био-
технологий. Это требует проведения более об-
стоятельных исследований и продолжения дис-
куссий между различными школами.  

Список литературы 

Батлер Дж. Гендерное беспокойство // Анто-
логия гендерной теории / под ред. Е. Гаповой. 
Минск: Пропилеи, 2000. С. 297–346. 

Бахман-Медик Д. Культурные повороты. Но-
вые ориентиры в науках о культуре / пер с нем. 
М.: Новое литературное обозрение. 2017. 504 с. 

Бергер П., Лукман Т. Социальное конструиро-
вание реальности / пер. с англ. М.: Медиум, 1995. 
323 с.  

Воронина О.А. Основные идеи и концепты 
феминистской социальной эпистемологии // 
Вестник Пермского университета. Философия. 
Психология. Социология. 2017. Вып. 2. С. 141–
151. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-2-141-151. 

Воронина О.А., Клименкова Т.А. Гендер и 
культура // Женщины и социальная политика 
(гендерный аспект) / под ред. З.А. Хоткиной. М., 
1992. С. 10–22. 

Гендерное равенство в современном мире: 
роль национальных механизмов / отв. ред. 
О.А. Воронина. М.: Макс-Пресс. 2008. 768 с.  

Гонтермахер Б. ОНН включила смену пола в 
список базовых прав человека // Панорама. 2018. 
11 апр. URL: https://panorama.pub/2792-oon-
vklyuchila-smenu-pola.html (дата обращения: 
16.09.2018). 

Зидер Р. Социальная история семьи в Запад-
ной и Центральной Европе (конец XVIII–XX вв.) 
/ пер. с нем. М.: ВЛАДОС, 1997. 301 c. 

Лауретис де Т. Американский Фрейд // Ген-
дерные исследования. Харьков, 1998. № 1. 
С. 136–137. 

Номеровская А.Д. Исследование гендерной 
идентичности в философско-антропологической 
перспективе: дис. … канд. филос. наук. СПб., 
2015. 168 с.  

Пулькинен Т. О перформативной теории пола. 
Проблематизация категории пола Юдит Батлер // 
Герменевтика и деконструкция. СПб., 1999. 
С. 167–181. 

Рабжаева М.В. Гендерная антропология: кон-
цептуальная и институциональная характеристика 
// Журнал социологии и социальной антрополо-
гии. 2002. Т. 5, № 2. С. 133–147. 

Райбман Н., Смирнов С. Facebook предложила 
пользователям 58 полов на выбор // Ведомости. 
2014. 14 февр. URL: https://www.vedomosti.ru/ 
technology/articles/2014/02/14/facebook-rasshiryaet-
profil-polzovatelej (дата обращения: 16.09.2018). 

Современный философский словарь / под ред. 
В.Е. Кемерова. Лондон и др.: Панпринт, 1998. 
1064 с. 

Техника «косого взгляда». Критика гетеро-
нормативного порядка / под ред. И. Градинари. 
М.: Изд-во Ин-та Гайдара, 2015. 352 с. 

Труфанова Е.О. Субъект и познание в мире 
социальных конструкций. М.: Канон+: РООИ 
«Реабилитация», 2018. 320 с. 

Уэст К., Зиммерман Д. Создание гендера / 
пер. с англ. Е. Здравомысловой // Гендерные тет-
ради. Вып. 1: Труды СПб-филиала ИС РАН. 
СПб., 1997. С. 94–120.  

Butler J. Gender Trouble: Feminism and the 
Subversion of Identity. N.Y., L.: Routledge, 1990, 
256 p. 

Heywood L., Drake J. Third-Wave Agenda: Be-
ing Feminist, Doing Feminism. Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press, 1997. 280 p.  

Levi-Strauss C. The Elementary Structures of 
Kinship. Boston: Beacon Press, 1969. 524 p. 



О.А. Воронина 

 15 

Mead M. Sex and Temperament in three Primi-
tive Societies. N.Y.: W. Morrow & Company, 1935. 
335 p.  

Moore H.L. Feminism and Anthropology. Cam-
bridge: Polity Press, 1988. 320 p. 

Ortner S.B. Is Female to Male as Nature is to 
Culture? // Woman, Culture & Society / ed. by 
M. Rosaldo, L. Lamphere. Stanford, CA: Stanford 
University Press, 1974. P. 67–88. 

Rubin G. The Traffic in Women: Notes on the 
«Political Economy» of Sex // Toward an Anthro-
pology of Women / ed. by R.R. Reiter. N.Y.: Month-
ly Review Press, 1975. P. 157–210. 

Sapiro E. Women in American Society: an Intro-
duction to Women’s Studies. Mountain View, CA: 
Mayfield Publishing Co., 1986. 511 p. 

Stoller R. Sex and gender: on the development of 
masculinity and femininity. N.Y.: Science House, 
1968. 383 p. 
 
Получено 27.09.2018 
 

References 

Bachmann-Medik, D. (2017). Kult’urnye 
povoroty. Novye orientiry v naukakh o kulture. [Cul-
tural turns. New landmarks in the sciences of culture]. 
Moscow: Novoe Literaturnoe Obozrenie Publ., 504 p.  

Berger, P. and Lukman, T. (1995). Sotsial’noe 
konstruirovanie real’nosti [Social construction of 
reality]. Moscow: Medium Publ., 323 p.  

Butler, J. (1990). Gender Trouble: Feminism and 
the Subversion of Identity. New York, London: 
Routledge, 256 p.  

Butler, J. (2000).Gendernoe bespokoystvo [Gender 
Trouble]. Antologiya gendernoy teorii [Anthology of 
gender theory]. Minsk: Propilei Publ., pp. 297–346.  

De Lauretis, T. (1998). Amerikanskiy Freud 
[American Freud]. Gendernye issledovaniya [Gen-
der Studies]. Kharkov, no. 1, pp. 136–137. 

Gontermakher, B. (2018). OON vklyuchila smenu 
pola v spisok bazovykh prav cheloveka [The United 
Nations has included gender transition in the list of 
basic human rights]. Panorama. Apr. 11. Available 
at: https://panorama.pub/2792-oon-vklyuchila-
smenu-pola.html (accessed 16.09.2018). 

Gradinari, I. (ed.) (2015). Tekhnika «kosogo 
vzglyada». Kritika geteronormativnogo poryadka 
[Technique Oblique view. Criticism of heteronorma-
tive order]. Moscow: The Gaidar Institute Publ., 352 p.  

Heywood, L. and Drake, J. (1997). Third-Wave 
Agenda: Being Feminist, Doing Feminism. Minne-
apolis: University of Minnesota Press, 280 p. 

Kemerov, E.V. (ed.) (1998). Sovremennyy 
filosofskiy slovar’ [Modern philosophical diction-
ary]. London et al.: Panprint Publ., 1064 p. 

Levi-Strauss, C. (1969). The Elementary Struc-
tures of Kinship. Boston: Beacon Press, 524 p. 

Mead, M. (1935). Sex and Temperament in three 
Primitive Societies. New York: W. Morrow & 
Company, 335 p.  

Moore, H.L. (1988). Feminism and Anthropolo-
gy. Cambridge: Polity Press, 320 p. 

Nomerovskaya, A.D. (2015). Issledovanie gen-
dernoy identichnosti v filosofsko-antropologicheskoy 
perspective: dis. … kand. filos. nauk [The research 
of gender identity in the philosophical and anthropo-
logical perspective: dissertation]. Saint-Petersburg, 
168 p.  

Ortner, S.B. (1974). Is Female to Male as Nature 
is to Culture? Woman, Culture & Society. Stanford, 
CA: Stanford University Press, pp. 67–88. 

Pulkinen, T. (1999). O performativnoy teorii po-
la. Problematizatsiya kategorii pola Judith Butler 
[On the performative theory of sex. The problemati-
zation of the categories of sex by Judith Butler]. 
Germenevtika i dekonstruktsiya [Hermeneutics and 
deconstruction]. Saint-Petersburg, pp. 167–181. 

Rabzhaeva, M.V. (2002). Gendernaya an-
tropologiya: kontseptualnaya i institutsionalnaya 
kharakteristika [Gender anthropology: conceptual and 
institutional characteristics]. Zhurnal sotsiologii i sot-
sial’noy antropologii [The Journal of Sociology and 
Social Anthropology]. Vol. 5, no. 2, pp. 133–147.  

Raibman, N., Smirnov, S. (2014). Facebook pred-
lozhila pol’zovatelyam 58 polov na vybor [Facebook 
offered users 58 sexes to choose from]. Vedomosti. 
Feb. 14. Available at: https://www.vedomosti.ru/ 
technology/articles/2014/02/14/facebook-rasshiryaet-
profil-polzovatelej (accessed 16.09.2018). 

Rubin, G. (1975). The Traffic in Women: Notes 
on the «Political Economy» of Sex. Toward an An-
thropology of Women. New York: Monthly Review 
Press, pp. 157–210. 

Sapiro, E. (1986). Women in American Society: 
an Introduction to Women’s Studies. Mountain View 
CA: Mayfield Publishing Co., 511 p. 

Stoller, R. (1968). Sex and gender: on the devel-
opment of masculinity and femininity. New York: 
Science House, 383 p. 

Trufanova, E.O. (2018). Sub’ect i poznanie v 
mire sotsialnykh konstruktsiy. [Subject and 
knowledge in the world of social constructions]. 
Moscow: Canon+ Publ., ROOI «Rehabilitation» 
Publ., 320 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 16 

Voronina, O.A. (ed.) (2008). Gendernoe ra-
venstvo v sovremennom mire [Gender equality in the 
modern world: the role of national machinery]. 
Moscow: Max-Press Publ., 768 p.  

Voronina, O.A. (2017). Osnovnye idei i kontsepty 
feministskoy sotsial’noy epistemologii [Main ideas 
and concepts feminist social epistemology]. Vestnik 
Permskogo Universiteta. Filosophiya. Psikhologiya. 
Sotsiologiya [Perm University Herald. Series «Phi-
losophy. Psychology. Sociology»]. Vol. 2, pp. 141–
151. DOI: 10.17072/2078-7898/2017-2-141-151.  

Voronina, O.A. and Klimenkova, T.A. (1992). 
Gender i kul’tura [Gender and culture]. Zhenschiny i 
sotsial’naya politika [Women and social politics 

(gender aspect)]. Moscow: ISEPN Publ., pp. 10–22. 
West, K. and Zimmerman, D. (1997). Sozdanie 

gendera [Doing gender]. Gendernye tetradi [Gender 
Notebooks]. Iss. 1: Proceedings of St. Petersburg 
Branch of Inst. Of Sociology of RAS, Saint Peters-
burg, pp. 94–120.  

Zider, R. (1997). Sotsial’naya istoriya sem’i v 
zapadnoy i tsentralnoy Evrope (konets XVIII–XX ve-
ka) [Social history of the family in Western and 
Central Europe (late 18th and 19th centuries)]. Mos-
cow: VLADOS Publ., 301 p.  
 
Received 27.09.2018 
 

 

Об авторе About the author 

Воронина Ольга Александровна 
доктор философских наук,  
ведущий научный сотрудник сектора 
философии культуры 

Институт философии Российской академии наук, 
109240, Москва, ул. Гончарная, 12/1; 
e-mail: olga-voronina777@yandex.ru 
ORCID: 0000-0002-1122-2886 

Olga A. Voronina 
Doctor of Philosophy, 
Leading Researcher (Professor) of the Department 
of Philosophy of Culture 

Institute of Philosophy, Russian Academy of Sciences, 
12/1, Goncharnaya str. Moscow, 109240, Russia; 
e-mail: olga-voronina777@yandex.ru 
ORCID: 0000-0002-1122-2886 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Воронина О.А. Конструирование и деконструкция гендера в современном гуманитарном знаниии // Вестник 
Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2019. Вып. 1. С. 5–16.  
DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-5-16 

For citation:  
Voronina O.A. Construction and deconstruction of gender in the contemporary humanities // Perm University Herald. 
Series «Philosophy. Psychology. Sociology». 2019. Iss. 1. P. 5–16. DOI: 10.17072/2078-7898/2019-1-5-16 
 


