
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Поросенков С.В., Шишкина М.К., 2020 

УДК 141.45 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-560-568 

ТЕИЗМ И АТЕИЗМ: 

ГНОСЕОЛОГИЧЕСКОЕ ТОЖДЕСТВО В РАЗЛИЧИИ 

Поросенков Сергей Владимирович, Шишкина Мария Константиновна 

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

 

Гносеологическое исследование особенностей теистическоого и атеистического мышления вне ак-

сиологической и культурно-исторической противопоставленности соответствующих мировоззрен-

ческих позиций открывает взаимодействие и моменты тождества теизма и атеизма. Принцип акаде-

мического объективизма, который сводит к минимуму аксиологическую обусловленность оппози-

ции теизма и атеизма, позволяет в гносеологическом аспекте установить взаимополагание теизма и 

атеизма, тождественные антропоморфные познавательные компоненты в теистическом и атеистиче-

ском мышлении, одинаковое развертывание оппозиций общего и единичного в объеме исходного 

понятия теистического и атеистического объяснения мира. Экзистенциальная потребность человека 

в определенности абсолютного бытия также ведет к однотипному процессу рационального выраже-

ния принципов теизма и атеизма. В этом выражении значительную роль играют символы, образую-

щие смысловое поле рационализации указанных принципов. Моменты гносеологического тождества 

теизма и атеизма позволяют сделать вывод о возможности положительного продуктивного взаимо-

действия субъектов виртуального общения в Интернете и при глобальном взаимодействии культур. 

Также процесс быстрого роста религиозности в России после эпохи атеизации в значительной сте-

пени объясняется гносеологическими компонентами тождества и совпадения теизма и атеизма. Гно-

сеологические особенности теистического и атеистического мышления в их взаимосвязи позволяют 

согласовать различные мировоззренческие позиции субъектов образовательного процесса, особенно 

связанные с преподаванием социально-гуманитарных дисциплин. 

Ключевые слова: теистическое мышление, атеистическое мышление, бог, материя, бытие, знак, 

символ. 

THEISM AND ATHEISM: 

EPISTEMOLOGICAL IDENTITY IN DIFFERENCE  

Sergey V. Porosenkov, Maria K. Shishkina 

Perm State University 

The epistemological study of the features of theistic and atheistic thinking outside the axiological and cul-

tural-historical opposition of the corresponding worldview positions reveals the interaction and moments of 

identity of theism and atheism. The principle of academic objectivism minimizes the axiological depend-

ence of the oppositions of theism and atheism. In the epistemological aspect, it allows for determining the 

interreliance between theism and atheism, identical anthropomorphic cognitive components in theistic and 

atheistic thinking, identical development of the oppositions of the general and singular to the extent of the 

original concepts of theistic and atheistic explanations of the world. The man’s existential demand for the 

certainty of absolute being also leads to a similar process of rational expression of the theism and atheism 

principles. In this expression, a significant role is played by symbols that form the semantic field of rational-

ization of these principles. The moments of epistemological coincidence of the theism and atheism identity 

allow us to draw a conclusion about the possibility of positive productive interaction between the subjects of 

virtual communication on the Internet and global interaction of cultures. Moreover, the rapidly increasing 

religiosity in Russia after the era of atheization is largely explained by the epistemological components of 



С.В. Поросенков, М.К. Шишкина 

 561 

the identity and coincidence of theism and atheism. Epistemological features of theistic and atheistic think-

ing in the aspect of their relationship allow us to reconcile different worldview positions of the educational 

process subjects, especially the teaching of social disciplines and humanities. 

Keywords: theistic thinking, atheistic thinking, God, matter, being, sign, symbol. 

 

В истории человеческой культуры оппозиция 

теизма и атеизма многообразно проявлялась в 

познании, мировоззренческих ориентациях, по-

литических процессах, философских дискусси-

ях. По словам Л.Н. Митрохина, «попытки вели-

чайших мыслителей всех времен объяснить 

тайны религиозного мироощущения, выразить 

его в непротиворечивой, рационально обосно-

ванной форме, как правило, сопровождались 

изнурительными сомнениями и яростными 

спорами относительно ключевых догматов 

христианства, в том числе и конфронтацией 

атеистической и теистической позиций, кото-

рые (по крайней мере, на “цивилизованном” 

Западе) не завершились по сию пору» [Митро-

хин Л.Н., 1993, с. 17]. Такая оппозиция несет в 

себе высокую ценностную нагрузку. И сегодня 

в контексте этой оппозиции возникают акту-

альные вопросы, отражающие те или иные гра-

ни сложных социальных процессов, процессов 

познания, где имеет значение взаимодействие 

теистического и атеистического мышления. 

Поколению людей, выросших в СССР, было 

бы трудно и, быть может, невозможно предста-

вить, что религия сместится с периферии в 

центр духовной сферы российского общества, а 

абсолютное большинство респондентов в со-

циологических опросах будет определять свою 

мировоззренческую позицию как позицию ве-

рующих. Следовательно, возникают два взаи-

мосвязанных вопроса. Во-первых, был ли в со-

ветском обществе массовый атеизм? Во-

вторых, действительно ли в постсоветской Рос-

сии имеет место массовая религиозность? 

В этих вопросах присутствует дилемма про-

тивоположных ценностных ориентаций, истори-

чески сформировавшихся в мировоззрении и ра-

ционально выраженных в теологических, фило-

софских и политических учениях. Поскольку 

большинство конфессий в России оформилось в 

рамках теистических религий, то основанная 

мировоззренческая дилемма, подразумевающая-

ся в сформулированных выше вопросах, сводит-

ся к оппозиции принципов теизма и атеизма. 

Сравнение гносеологических особенностей 

мышления, основанного на этих принципах, от-

части может дать ответ, объясняющий столь 

быстрое по историческим меркам движение ми-

ровоззренческого маятника от атеизма к теизму. 

Установить точное число верующих в Рос-

сии довольно сложно, поскольку на данный 

момент не разработан универсальный крите-

рий, по которому можно делить респондентов 

на верующих и неверующих. Поэтому характе-

ристику верующих можно давать только на ос-

новании опросов, вопросы в которых не всегда 

составлены корректно и не могут показать всей 

картины. С конца 90-х гг. XX в. произошел рез-

кий рост религиозности, о чем свидетельствуют 

статистические данные социологических ис-

следований ФОМ и Сектора социологии рели-

гии ИСПИ РАН, а также В.Ф. Чесноковой из 

книги «Тесным путем». В период с 1989 г. до 

середины 90-х гг. можно говорить об увеличе-

нии почти в два раза числа верующих: с 20–

30 % верующих в 1988–1989 гг. до 50–60 % к 

1995 г. В это же время снизилось количество 

атеистов (неверующих):с 50 % до 30 %. Со-

гласно результатам социологических опросов, 

число респондентов, называющих себя право-

славными, особенно резко выросло с 1991 по 

1992 г. [Чеснокова В.Ф., 2005, с. 54]. Представ-

ляется, что это связано с крушением Советско-

го Союза, с исчезновением советской идеоло-

гии, которая объединяла людей. В этот период 

людям было необходимо что-то, что могло бы 

помочь им идентифицировать себя, соотнести с 

другими. Так как в это время людей уже нельзя 

было назвать советскими, они снова стали рус-

скими, а русский человек для большинства си-

нонимичен православному человеку. 

В 2004–2005 гг. рост уровня религиозности 

практически прекратился, появились признаки 

стабилизации числа православных верующих. 

В 2011 г. доля верующих составила 65 %, тогда 

как в 2004 г. она составляла 59 %. Проведенные 

исследования подтверждают тот факт, что доля 

опрошенных, причисляющих себя к православ-

ным, выше, чем доля людей, называющих себя 

верующими. Как уже отмечалось, это связано с 

тем, что респонденты соотносят себя скорее с 

православной культурой, чем с верой. 



ФИЛОСОФИЯ 

 562 

По данным опроса, проведенного американ-

ским исследовательским центром Pew в 2017 г., 

71 % россиян исповедуют православие и 75 % 

населения России верит в Бога. В исследовании 

также приводятся данные о мусульманах — их 

10 %. Кроме того, исследователи пришли к вы-

воду, что в России и странах Восточной Евро-

пы большинство верующих связывают свое 

мировоззрение с национальной идентичностью 

[Куперман А. и др., 2017]. 

Также весьма значимым выступает сопо-

ставление теистического и атеистического 

мышления в вопросе о многообразных взаимо-

действиях в мировом информационном про-

странстве, где общаются представители разных 

культур, религий, мировоззрений. Существуют 

ли гносеологические предпосылки позитивного 

взаимодействия субъектов интернет-общения, 

исходящие из принципов теизма и атеизма? 

Не теряет актуальности и вопрос о сопоста-

вимости принципов теизма и атеизма в образо-

вательной деятельности. Реализация принципа 

светского образования в России при доминиро-

вании религиозной ориентации в духовной 

жизни общества и мировоззрении людей пред-

полагает определение познавательных позиций, 

где соизмеримы принципы теизма и атеизма. 

В культурно-историческом контексте аль-

тернатива «теизм – атеизм» выглядит как жест-

кое противопоставление мировоззренческих и 

познавательных позиций. В связи с этим возни-

кает вопрос о том, насколько эта альтернатива 

детерминирована именно познавательным про-

цессом. Иначе говоря, относительно обособ-

ленно от аксиологической составляющей этой 

альтернативы можно выделить следующую 

проблему: гносеологические особенности теи-

стического и атеистического мышления и 

наличие или отсутствие в этих особенностях 

совпадений и даже тожества. Рассмотрение 

этой проблемы позволит внести определен-

ность в интерпретацию быстрых массовых пе-

реходов от теизма к атеизму и наоборот. 

Философское исследование, которое не за-

висит от регулятивного воздействия как теизма, 

так и атеизма, может исходить из принципов 

агностицизма, скептицизма, а также выражать 

мировоззренческую индифферентность. Одна-

ко позитивное исследование теистического и 

атеистического мышления не приведет к зна-

чимым результатам, если будет исходить толь-

ко из принципа сомнения или отрицательного 

отношения к исследуемой предметной области. 

В философской литературе достаточно обосно-

вана методологическая позиция, сохраняющая 

гносеологическую дистанцию по отношению к 

теизму и атеизму. Это методологическая пози-

ция академического объективизма, выраженная 

в философских работах Ю.А. Кимелева. Он по-

лагает, что только методологические подходы 

академического объективизма и нейтрализма 

«позволяют воздать должное очевидному факту 

плюралистичности философии религии» [Ки-

мелев Ю.А., 1998, с. 3]. Методология академи-

ческого объективизма имеет в виду исследова-

ние на основе законов и правил логики, опре-

деляющих пользование арсенала гносеологиче-

ских и онтологических аргументов при ориен-

тации на нейтральность по отношению к теиз-

му и атеизму. Это означает элиминирование 

оценочных и деонтических суждений. 

Атеистическое мышление, отрицая объек-

тивное существование бесконечной, вечной, 

духовной, личностной реальности, опирается 

на идею естественной целесообразности суще-

ствующего мира, которая открывается человеку 

по мере прогресса познания. Тем не менее гно-

сеологические особенности теистического 

мышления присущи и мышлению атеистиче-

скому. Во-первых, если иметь в виду материа-

листический вариант атеизма, то материя пред-

стает в мышлении в качестве и всеобщего по-

нятия, и понятия единичного. Как единичное 

понятие материя функционирует в мышлении, 

когда ей придается смысл единой и единствен-

ной субстанции. Так и в теистическом мышле-

нии бог — это и всеобщее понятие, и понятие 

единичное, если речь идет о принципе моноте-

изма. То есть общая гносеологическая особен-

ность теистического и атеистического мышле-

ния заключается в том, что в познании на раци-

ональном уровне развертывается и воспроизво-

дится антиномия общего и единичного в объе-

ме исходного понятия. 

Во-вторых, как в теистическом мышлении 

понятие «бог» обозначает абсолютное бытие, 

так и в атеистическом мышлении понятие «ма-

терия» обозначает абсолютное бытие. Абсо-

лютное основание познания в аспекте соб-

ственного уникального понимания бытия и в 

аспекте всеобщего объяснения существующего 

мира необходимо для рационального системно-



С.В. Поросенков, М.К. Шишкина 

 563 

го отношения разума ко всему, что доступно 

познанию. Абсолютность бытия, приписывае-

мая богу в теистическом мышлении или мате-

рии в атеистическом мышлении, может быть 

реализацией экзистенциальной потребности 

или основанием методологии, но в том и дру-

гом случае процесс рационализации познания 

приобретает определенность. 

В эпоху неклассической рациональности 

плюрализм всеобщих объяснений мира, которые 

основываются на несоизмеримых друг с другом 

способах понимания абсолютности бытия, по-

ставил под вопрос вообще саму возможность 

монистического мировоззрения, как и возмож-

ность единой религиозной или единой научной 

картины мира. Поэтому оппозиция теистическо-

го и атеистического мышления включена в этот 

растущий плюрализм, но вместе с тем эти фор-

мы понимания и объяснения мира содержат об-

щий гносеологический исток, заключающийся в 

потребности и способности человека понять и 

объяснить все существующее из некоторого аб-

солютного основания бытия. 

В-третьих, общей гносеологической особен-

ностью теистического и атеистического мышле-

ния выступает большая или меньшая мера про-

явления антропоморфизма. Если говорить ис-

ключительно формально-логически, то теология 

и атеизма дистанцируются от проявлений ан-

тропоморфизма в познании. Материалисты мо-

гут сказать, что, например, признание у материи 

способности порождать новое подразумевает 

чисто объективный смысл и что понятие «спо-

собность» берется лишь как формально антро-

поморфное. Однако необходимость мыслить ма-

терию как единичное понятие, имея в виду 

принцип материального единства мира, и подра-

зумевать наличие именно способности придает 

материи те же черты тотальной субъектности, 

которая содержится в теистическом мышлении. 

Точно так же и теологии, отрицая антропомор-

физм в познании бога, никуда не уходят от соот-

ветствующих антропоморфных экстраполяций. 

Крайняя форма отрицания антропоморфизма в 

теистическом мышлении представлена диалек-

тической теологией К. Барта. Барт отвергает 

«естественную теологию» во всех ее вариантах: 

«…от разума к вере, от философии к теологии, 

от человека к Богу нет и не может быть перехо-

да. Бог на небе, а человек на земле, между ни-

ми — непроходимая пропасть» [Барт К., 2010, 

с. 218]. Диалектическая теология основывается 

на идее о том, что бог всегда иной по отноше-

нию ко всем возможностям человеческого по-

знания. Однако диалектическое мышление по-

нятий, как и отрицание человеческих возможно-

стей, осуществляется человеком. В этом смысле 

и диалектическая теология сохраняет антропо-

морфные элементы мышления. 

Наиболее сложно в рамках философии рели-

гии сохранить позицию нейтральности при 

изучении теизма и атеизма, когда речь идет о 

проявлении через изучаемую оппозицию поли-

тических, правовых, идеологических и различ-

ных субъективных интересов. Регулятивное 

воздействие принципов теизма и атеизма на 

процесс познания проявляется в том, что фор-

мируемые знания, концепции оказываются 

оцененными. Процессы оценки с позиций те-

изма и атеизма во взаимодействии с политиче-

скими, правовыми, идеологическими ценно-

стями вовлекают исследователя, а философия 

религии превращается в ценностно-

ориентированное познание. Вовлеченность ис-

следователей в такие оценочные процессы 

снижает научную значимость получаемых зна-

ний. Поэтому универсальная философская ре-

флексия относительно собственных ценност-

ных ориентаций исследователя, предполагаю-

щая гносеологическую дистанцию по отноше-

нию к ценностям, определяет объективный ха-

рактер изучения теизма и атеизма. Исследова-

тель, будучи вовлеченным в те или иные поли-

тические или идеологические процессы, зани-

мает те или иные социальные позиции при реа-

лизации универсальной философской рефлек-

сии, принимает условность философского по-

нимания религии вне ценностных регулятивов.  

Академический объективизм и нейтральность 

по отношению к оппозиции теизм-атеизм не 

означает исключения познания ценностей, но 

предполагает признание принципа аксиологиче-

ского плюрализма. Аксиологический плюрализм 

в объективном подходе к теизму и атеизму 

предполагает признание аксиологического ра-

венства всех форм религиозного и атеистическо-

го мышления при условии их соответствия об-

щечеловеческим ценностям. Плюрализм фило-

софских концепций «ведет к плюрализму фило-

софских концепций религии, которые демон-

стрируют качественную несоизмеримость онто-

логических и аксиологических объяснений ре-



ФИЛОСОФИЯ 

 564 

лигии» [Поросенков С.В., 2010, с. 73]. Это зна-

чит, что ценностные системы, с которыми свя-

заны формы теизма и атеизма, самодостаточны 

и в этом смысле равны. Следует отличать этот 

подход от постмодернистского уравнивания 

всех возможных ценностей вообще. Принцип 

аксиологического плюрализма в объективном 

подходе к теизму и атеизму не отрицает значе-

ния для каждого человека его личной веры, его 

нуминозного отношения к ценностям. Но имен-

но философское исследование, опирающееся на 

принцип академического объективизма, предпо-

лагает и личную веру, и нуминозное отношение 

к ценностям предметом категориального анали-

за, где применяются философские принципы, а 

не эмпирические правила повседневной личной 

или общественной жизни. 

Когда ценности, взаимодействующие с оппо-

зицией теизм-атеизм, становятся предметом фи-

лософского исследования, то формируемые в 

таком исследовании оценочные суждения отно-

сятся не к теизму или атеизму вообще, а к неко-

торым смысловым полям, образуемым опреде-

ленными категориями рассматриваемой оппози-

ции. Так понятие монотеизма определяет в рам-

ках теистического мышления смысловое поле 

единственной, несотворенной, вечной, беско-

нечной, духовной, личностной реальности. Оце-

ночные суждения в рамках этого смыслового 

поля могут касаться понимания единственности 

бога в христианстве, иудаизме, брахманизме, 

исламе. Эти оценочные суждения могут раскры-

вать степень явного или скрытого влияния поли-

теизма на понимание монотеистичности в раз-

личных религиях. Сравнения и оценки меры мо-

нотеистичности в данном случае ограничивают-

ся смыслом принципа монотеизма. 

Универсальной философской рефлексией в 

познании оппозиции теизм-атеизм, обусловле-

но исходное понимание бытия и тем самым 

превращение философа в субъекта таких логи-

ческих высказываний, где проявляется дина-

мичное дистанцирование от их ценностного со-

держания. В этом дистанцировании реализует-

ся автономность философского познания по от-

ношению к ценностным регулятивам религии, 

искусства, политики, права. Философия, как 

особый род познания, не сводима к этим явле-

ниям культуры, а значит, соответствующим ве-

рованиям, убеждениям, нормам, ценностным 

ориентациям.  

Ключевым понятием в теистических выска-

зываниях является понятие «бог». Для европей-

ских народов этот термин со временем стал ос-

новным и вместе с тем наиболее часто упо-

требляемым. Бог как исходное понятие, закре-

пившись в том или ином языке, начинает про-

являть себя как конечную языковую структуру. 

Это демонстрируется, например, при осу-

ществлении таких функций языка, как инфор-

мационная, эмоционально-побудительная, а 

также регулятивная. 

Поскольку принцип монотеизма имеет в ви-

ду единственную и самотождественную беско-

нечную личностную реальность, постольку в 

монотеистических высказываниях слово «бог» 

приобретает значение имени «Бог». Имя в дан-

ном случае понимается и используется не в ви-

де знаковой формы, оторванной от предметно-

го содержания. Теология на протяжении всей 

своей истории обосновывает сопряженность 

всех значений слов естественного языка с име-

нем бога. Имя Бог для субъекта теистического 

мышления является основанием психолингви-

стического самоопределения, так как служит 

объединяющим символом в диалоге между 

людьми и в диалоге человека с самим собой.  

Законы формальной логики действуют в теи-

стическом мышлении при использовании связки 

«есть» в суждениях и умозаключениях. Но су-

щественной особенностью теистических выска-

зываний является модальная нагруженность 

связки «есть». В теистических высказываниях 

связка «есть» подразумевает долженствование и 

оценку, некоторую принудительность предписа-

ния и оценки в значениях, которыми оперирует 

мышление. Чтобы своеобразие данных логиче-

ских особенностей теистического мышления 

было более понятно, следует выяснить логиче-

скую специфику слова и понятия «бог».  

Несмотря на различные трактовки понятия 

«бог» теми или иными направлениями теоло-

гии, общим для них является признание для 

этого понятия в качестве необходимого при-

знака признак «существование». Фома Аквин-

ский специально рассматривает эту особен-

ность понятия «бог». «…Бог есть не только 

своя же сущность, но и свое же существова-

ние… Его сущность есть Его же существова-

ние» [Аквинский Ф., 2002, с. 35]. Следователь-

но, логика теистических высказываний, опери-

руя понятием «бог», подразумевает в связке 



С.В. Поросенков, М.К. Шишкина 

 565 

«есть» не формальное указание на простое 

наличие бога, а указание на абсолютное суще-

ствование. Поэтому и такие функции связки 

«есть», как функция отождествления субъекта 

и предиката, функция связи субъекта и преди-

ката, совмещены с признанием абсолютного 

существования понятия «бог».  

Отмеченная особенность понятия «бог» свя-

зана с динамикой объема этого понятия в теи-

стическом мышлении. Понимание бога в каче-

стве творца всего сущего определяет мышление 

о нем как о понятии, включающем в себя объем 

всех понятий, образованных через обобщение 

предметных областей сотворенного существу-

ющего мира. В этом смысле понятие «бог» в 

теистическом мышлении выступает как пре-

дельно общее понятие. Разрабатывая онтологи-

ческое доказательство, Ансельм Кентерберий-

ский определяет понятие «бог» следующим об-

разом: «Бог есть то, более чего нельзя ничего 

помыслить» [Кентерберийский А., 1995, с. 141]. 

Д.В. Пивоваров так анализирует доказательство 

Кентерберийского: «…то, более чего нельзя 

помыслить, необходимо должно пребывать и в 

мысли, и в действительности. Если Бог это аб-

солютное совершенное Существо, то среди 

всех атрибутов Бога непременно должно быть 

также и бытие. То, что нельзя помыслить небы-

тие Бога, составляет одно из Его свойств. Из 

понятия совершенства вытекает наличие всего, 

в том числе и бытия; следовательно, Бог есть» 

[Пивоваров Д.В., 2006, с. 178]. 

Динамика объема понятия «бог» в теистиче-

ском мышлении заключается в том, что наряду 

с тем, что бог наиболее общее понятие, оно 

вместе с тем понятие единичное. В иудаизме, 

христианстве, исламе утверждается, что бог 

один. И если один, он единственен, он поиме-

нован, то это значит, что бог — единичное по-

нятие. Его объем включает только один эле-

мент. Со времен Платона и Аристотеля извест-

но, что в мышлении человека реализуется две 

сопряженные операции: обобщение понятий и 

ограничение понятий. Операция обобщения 

приводит к формированию наиболее общих по-

нятий, включая философские категории, а опе-

рация ограничения ведет к формированию еди-

ничных понятий. В теистическом мышлении 

понятие «бог» функционирует в единстве про-

тивоположных операций ограничения и обоб-

щения, причем в некоторых предельных вари-

антах. Предельная общность понятия «бог» ве-

дет к отождествлению бога и бытия. А пре-

дельная единичность понятия «бог» ведет к 

идее предметной воплощенности бога в виде 

отдельного существа.  

Отождествление понятия «бог» в предельно 

общем значении с понятием «бытие» много-

кратно встречалось и встречается в теологии и 

религиозной философии. Как в онтологическом 

доказательстве А. Кентерберийского бытия бо-

га, именно предельность обобщения приводит к 

отождествлению бога и бытия. А. Кентер- 

берийский, осуществляя доказательство бытия 

бога, предполагал, что бог — это то, больше 

чего нельзя представить или помыслить. Идея 

А. Кентерберийского о том, что бог, это то, бо-

лее чего нельзя ничего помыслить, содержит 

операциональный смысл, некоторую откры-

тость в бесконечность операций обобщения по-

нятий. Между тем часто этот операциональный 

смысл подменяют предметным смыслом: «Бог 

есть совокупность всех совершенств» [Кентер-

берийский А., 1995, с. 159]. При опровержении 

доказательства бога А. Кентерберийским часто 

не замечают, что он доказывает существование 

бытия, а не существования бога.  

На это обстоятельство обратил внимание 

С.Л. Франк «Истинный и поучительный недо-

статок онтологического доказательства состоит 

совсем не в том, что он не в состоянии убеди-

тельно доказать свой тезис, а в том, что сам 

этот тезис остается двусмысленным. А именно, 

пытаясь доказать “|бытие” Бога, он проникает 

только до безусловного бытия и должен как-то 

отождествить Бога с последним» [Франк С.Л., 

1990, с. 459]. 

Однако одновременно с этими особенностя-

ми нужно определить смысл понятия «бог» как 

символа. Так, например, П. Рикер считал, что 

под символом понимается «всякая структура 

значения, где один смысл, — прямой, первич-

ный, буквальный, означает одновременно и 

другой смысл, косвенный, вторичный, иноска-

зательный, который может быть понят лишь 

через первый. Этот круг выражений с двойным 

смыслом составляет собственно герменевтиче-

ское поле» [Рикер П., 1995, с. 18]. Или, иными 

словами, символ — знак с избыточным значе-

нием. К.А. Свасьян изучил множество исследо-

ваний и выделил смыслопорождающую функ-

цию символа: он выступает «в качестве всеобъ-



ФИЛОСОФИЯ 

 566 

емлющего и собирательного понятия» [Свась-

ян К.А., 2000, с. 54]. Особенности символа сле-

дует принимать во внимание при исследовании 

теистических высказываний, так как бог — это 

всеобъемлющий символ для субъекта этих вы-

сказываний. При этом следует различать би-

нарные оппозиции знак-значение и символ-

смысл. Оппозиция знак-значение ведет мышле-

ние к завершенности однозначности интерпре-

таций. Оппозиция «символ–смысл» направляет 

человеческое мышление за границы однознач-

ных предметных интерпретаций, ведет к пони-

манию внепредметной целостности сущего. 

Когда бог как символ привлечен к диалогу и 

стороны диалога будут сводить его смысл к ка-

кой-то абсолютной завершенности, то неявно 

произойдет реинтерпретация символа в знак. 

Сохранение символической функции понятия 

«бог» в теистическом мышлении предполагает 

открытость его смысла бесконечному числу 

значений. Бог как символ ориентирует теисти-

ческое мышление не только на осознание неко-

торой интеграции всех значений существующе-

го, но и на сопряженность с этим процессом эк-

зистенциального самопонимания. Мышление 

на основе атеизма, так же, как и теистическое 

мышление, может опираться на исходное поня-

тие, выполняющее символическую функцию. 

Так, материалистический вариант атеистиче-

ского мышления в таком качестве опирается на 

категорию «материя». Признание бесконечно-

сти материи для атеистического мышления от-

крывает смысловое поле интеграции всех 

предметных значений существующего мира. 

Формально в гносеологическом отношении че-

рез символический смысл всеобщих понятий 

нивелируется различие теистического и атеи-

стического мышления о мире. 

Глубокая связь принципов теизма и атеизма 

в человеческом познании является для филосо-

фии религии основой выхода за рамки проти-

вопоставленности мировоззрения субъектов, 

стоящих на той или иной позиции. Это позво-

ляет изучить действительную роль в познании 

этих способов понимания всего существующе-

го. И. Ньютон руководствовался принципом 

теизма при обосновании всеобщности тополо-

гических и метрических свойств математиче-

ского времени и математического простран-

ства. Как пишет П.П. Гайденко, «налицо панте-

истическая тенденция в ньютоновской натур-

философии, тенденция к сближению Бога и ми-

ра» [Гайденко П.П., 2003, с. 184]. Всеобщность 

математических формул по отношению к физи-

ческой реальности обретала смысл, т.к. для 

И. Ньютона изначально единство мира было 

обусловлено единым источником его бытия. 

Вместе с тем автономность причинных и функ-

циональных связей физических процессов, 

включая вопрос о собственной природе центро-

стремительной силы во всех телах (так имено-

вал И. Ньютон силу тяготения), не исключает-

ся, а, наоборот, подлежит изучению на основе 

возможностей человеческого разума. 

С универсальной философской позиции 

можно также обосновать единство физической 

реальности и всеобщность топологических и 

метрических свойств пространства и времени 

на основе идеи материального единства мира, 

которая исключает допущение существования 

бога и представляет собой реализацию принци-

па атеизма. Как теизм, так и атеизм выполняют 

и могут выполнять конструктивную роль в 

научном познании. Разумеется, план сопостав-

ления принципов теизма и атеизма как регуля-

торов научного познания не следует путать с 

различием религиозной и научной картины ми-

ра. Картины мира исторически преходящи и 

насыщены разнообразным содержанием, несу-

щим в себе отпечаток конкретно-исторических 

условий, различий темпов изменения тех или 

иных компонентов мира. В частности, совер-

шенно очевидно, что темп изменения содержа-

ния научных картин мира несоизмеримо более 

высок, чем темп смены содержания религиоз-

ных картин мира. 

В изучении концепций религий гносеологи-

ческое уравнивание принципов теизма и атеиз-

ма позволяет избежать односторонних оценок и 

неконструктивного отрицания одних концеп-

ций на основе других. Возможным становится 

и адекватное воспроизведение принципов по-

знания и связи категорий, реализованных в той 

или иной концепции. 

Итак, во-первых, гносеологические особен-

ности теистического и атеистического мышле-

ния определяют не только их содержательное 

противопоставление и взаимное отрицание, но 

и взаимополагание, неявное воспроизведение 

друг в друге. Во-вторых, теистическое и атеи-

стическое мышление в различной форме реали-

зуют один и тот же процесс антропоморфности 



С.В. Поросенков, М.К. Шишкина 

 567 

познания, поэтому в мировоззрении человека, в 

теоретической части мировоззрения конфесси-

ональных групп, в атеистических учениях со-

держатся общие познавательные компоненты. 

В-третьих, общая гносеологическая особен-

ность теистического и атеистического мышле-

ния в том, что развертывается и воспроизво-

дится антиномия общего и единичного в объе-

ме исходного понятия. В-четвертых, как на ос-

нове принципа теизма, так и на основе принци-

па атеизма реализуется экзистенциальная по-

требность в выражении абсолютности бытия и 

его рациональной определенности. Исходя из 

вышесказанного, можно заключить, что при 

глобальном взаимодействии культур, общении 

в Интернете субъекты общения, воспроизводя-

щие для объяснения мира принципы теизма и 

атеизма, не противопоставлены друг другу в 

каком-то исключительно взаимоотрицающем 

смысле. Также процесс роста религиозности 

после эпохи атеизации в России за последние 

десятилетия не является чем-то необычным и 

исключительным, т.к. точки взаимополагания 

принципов теизма и атеизма в мировоззрении 

сыграли роль гносеологической основы пере-

хода к массовой религиозности. 

И последний вывод, касающийся препода-

вания социально-гуманитарных дисциплин, где 

существенно значимым является воспроизведе-

ние культурно-исторических различий, в том 

числе различий между теистическим и атеисти-

ческим мировоззрениями. Гносеологические 

особенности теистического и атеистического 

мышления в аспекте их взаимосвязи позволяют 

согласовать различные мировоззренческие по-

зиции субъектов образовательного процесса, 

найти основы взаимопонимания на фоне плю-

рализма мировоззрений. 

Список литературы 

Аквинский Ф. Сумма теологии. М.: Элькор-

МК, 2002. Ч. 1. 560 с. 

Барт Карл // Новая философская энциклопе-

дия: в 4 т. М.: Мысль, 2010. Т. 1. С. 217–219. 

Гайденко П.П. Научная рациональность и фи-

лософский разум. М.: Прогресс–Традиция. 2003. 

528 с. 

Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. 

Н.О. Лосского. М.: Мысль, 1994. 591 с. 

Кентерберийский А. Прослогион // Ансельм 

Кентерберийский. Сочинения. М.: Канон, 1995. 

С. 123–165.  

Кимелев Ю.А. Философия религии: системати-

ческий очерк. М.: Изд. дом «Nota Bene», 1998. 

424 с. 

Куперман А., Сайгал Н., Шиллер А. Религия и 

национальная принадлежность в Центральной и 

Восточной Европе. Вашингтон: Pew Research 

Center, 2017. 52 с. 

Митрохин Л.Н. Философия религии. М.: Рес-

публика, 1993. 416 с. 

Пивоваров Д.В. Философия религии. Екате-

ринбург: Деловая книга, 2006. 640 с. 

Поросенков С.В. Теизм и атеизм в определе-

нии предмета философии религии // Религиоведе-

ние. 2010. № 3. С. 73–80. 

Поросенков С.В. Философия религии. Пермь: 

Изд-во Перм. гос. техн. ун-та, 2006. 114 с. 

Рикер П. Конфликт интерпретаций: очерки о 

герменевтике. М.: Медиум, 1995. 415 с. 

Свасьян К.А. Проблема символа в современ-

ной философии. Ереван: Изд-во АН АрмССР, 

2000. 200 с. 

Франк С.Л. Непостижимое // Франк С.Л. Со-

чинения. М.: Правда, 1990. С. 181–559.  

Чеснокова В.Ф. Тесным путем: процесс воцер-

ковления населения России в конце XX века. М.: 

Академ. проект, 2005. 297 с. 

 

Получено 15.07.2020 

 

References 

Aquinas, T. (2002). Summa teologii [Summa the-

ologiae]. Moscow: Elkor-MK Publ., pt. 1, 560 p. 

Barth Karl (2010). Novaya filosofskaya entsi-

klopediya: v 4 t. [New philosophical encyclopedia: in 

4 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., vol. 1, pp. 217–219. 

Canterbury, A. (1995). Proslogion [Proslogion]. 

Sochineniya [Works]. Moscow: Kanon Publ., 

pp. 123–165. 

Сhesnokova, V.F. (2005). Tesnym putem: 

protsess votserkovleniya naseleniya Rossii v kontse 

20 veka [Close way: the process of church formation 

of the Russian population at the end of the 20th cen-

tury]. Moscow: Akademicheskiy Proekt Publ., 297 p. 

Cooperman, A., Sahgal, N. and Shiller, A. (2017). 

Religiya i natsional’naya prinadlezhnost’ v Tsen-

tral’noy i Vostochnoy Evrope [Religious belief and 

national belonging in Central and Eastern Europe]. 

Washington: Pew Research Center Publ., 52 p. 

Frank, S.L. (1990). Nepostizhimoe [The incom-

prehensible]. Sochininiya [Works]. Moscow: Pravda 

Publ., pp. 181–559. 



ФИЛОСОФИЯ 

 568 

Gaydenko, P.P. (2003). Nauchnaya ratsion-

al’nost’ i filosofskiy razum [Scientific rationality and 

philosophical mind]. Moscow: Progress Publ., 528 p. 

Kant, I (1994). Kritika chistogo razuma. Per. s 

nem. N.O. Losskogo [Critique of pure reason. Trans. 

from Germ. by N.O. Lossky]. Moscow: Mysl’ Publ., 

591 p. 

Kimelev, Yu.A. (1999). Filosofiya religii: siste-

maticheskiy ocherk [Philosophy of religion: a sys-

tematic essay]. Moscow: Nota Bene Publ., 424 p. 

Mitrokhin, L.N. (1993). Filosofiya religii [Philos-

ophy of religion]. Moscow: Respublika Publ., 416 p. 

Pivovarov, D.V. (2006). Filosofiya religii [Phi-

losophy of religion]. Yekaterinburg: Delovaya Kniga 

Publ., 640 p. 

Porosenkov, S.V. (2006). Filosofiya religii [Phi-

losophy of religion]. Perm: PSTU Publ., 114 p. 

Porosenkov, S.V. (2010). Teizm i ateizm v opre-

delenii predmeta filosofii religii [Theism and atheism 

in defining of philosophy of religion subject]. 

Religiovedenie [Study of Religion]. No. 3, pp. 73–80. 

Riker, P. (1995). Konflikt interpretatsiy: ocherki o 

germenevtike [Conflict of interpretations: essays on 

hermeneutics]. Moscow: Medium Publ., 415 p. 

Svasyan, K.A. (2000). Problema simvola v sov-

remennoy filosofii [The problem of symbol in 

modern philosophy]. Erevan: Academy of Sciences 

of the Armenian SSR Publ., 200 p. 

 

Received 15.07.2020 

 

 

 

Об авторах About the authors 

Поросенков Сергей Владимирович 

доктор философских наук, доцент, 

профессор кафедры философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: svp53@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2331-8276 

Шишкина Мария Константиновна 

аспирант кафедры философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: mshishkina34@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4427-3639 

Sergey V. Porosenkov 
Doctor of Philosophy, Docent, 

Professor of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: svp53@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-2331-8276 

Maria K. Shishkina 

Ph.D. Student of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: mshishkina34@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-4427-3639 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Поросенков С.В., Шишкина М.К. Теизм и атеизм: гносеологическое тождество в различии // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социология. 2020. Вып. 4. С. 560–568.  

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-560-568 

For citation: 

Porosenkov S.V., Shishkina M.K. [Theism and atheism: epistemological identity in difference]. Vestnik Permskogo uni-

versiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2020, is-

sue 4, pp. 560–568 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-560-568 

 


