
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Политов А.В., 2020 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 1:316 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-531-540 

ДИАЛЕКТИКА ФОРМИРОВАНИЯ И РАЗВИТИЯ 

ПРОСТРАНСТВЕННО-ВРЕМЕННОЙ СТРУКТУРЫ ЧЕЛОВЕЧЕСКОЙ 

ЛИЧНОСТИ. ОТКРЫТИЕ И КРАХ ЭКЗИСТЕНЦИАЛЬНОГО 

ГОРИЗОНТА ДЛЯ-СЕБЯ 

Политов Андрей Викторович 

Пермский национальный исследовательский политехнический университет 

 

Цель данной статьи — исследование сущности диалектических принципов для-другого и для-себя и 

присущих им модусов, формирующих один из уровней пространственно-временной структуры че-

ловеческого бытия — личностную хронотопологию. Теоретическая и методологическая база обу-

словлена синтезом культур-центристской программы, диалектической и органицистской моделей 

мироздания, реляционистского истолкования времени-пространства, хронотопологической концеп-

ции А.А. Ухтомского и М.М. Бахтина. В результате раскрыты диалектические основания формиро-

вания пространственно-временного каркаса человеческой личности согласно принципам для-

другого и для-себя. Принцип для-другого формирует личностный мир-хронотоп человека, помещая 

его в ситуацию коммуникации с другими, лишая личностное бытие самостоятельности, обособлен-

ности, погружая его в сферу отчужденности и заботы, характеризующую публичное пространство 

социальной хронотопологии. Но именно в событии отчуждения и экзистенциальной падшести ком-

муникации для-другого личностный мир посредством деформации и разрушения реконструируется 

в сферу, которая обладает способностью к соприсутствию с личностными мирами Других, впервые 

обнаруживаемых в качестве равноправных и самостоятельных акторов общественной жизни. На 

стадии для-другого личность приобщается к социальной хронотопологии, получает способность 

ориентирования в окружающем мире и открывает путь к обретению следующей стадии — для-себя. 

Хронотопологический принцип для-себя служит заключительной порождающей моделью простран-

ства и времени человеческой личности, согласно которой личностному миру открывается возмож-

ность экзистирования, свободы, приобщения к трансцендентному, катарсического и экстатического 

переживания, полноты бытия, экзистенциально подлинного со-бытия с Другим. Принцип для-себя 

окончательно конструирует личностный хронотоп человека, обогащая его этическим, эстетическим, 

аксиологическим и экзистенциальным горизонтом. 

Ключевые слова: хронотоп, пространство, время, локус, личность, человек, культура. 

DIALECTICS OF THE FORMATION AND DEVELOPMENT 

OF THE HUMAN PERSONALITY’S SPATIOTEMPORAL STRUCTURE. 

OPENING UP AND CRASH OF THE FOR-SELF EXISTENTIAL HORIZON 

Andrey V. Politov 

Perm National Research Polytechnic University 

The goal is to study the essence of dialectical principles for-other and for-self and their modes, which form 

one of the levels of the spatiotemporal structure of human existence — personal chronotopology. The theo-

retical and methodological basis is due to the synthesis of the cultural centrism, dialectical and organicist 



ФИЛОСОФИЯ 

 532 

models of the universe, the relational interpretation of time and space and the chronotopological concept. As 

a result, the dialectical foundations of the formation of the spatiotemporal frame of the human personality 

are revealed according to the principles for-other and for-self. The principle for-other forms the personal 

chronotope, placing it in a situation of communication with others, depriving the personal being of inde-

pendence, isolation, immersing it in the sphere of alienation and care that characterizes the public space of 

social chronotopology. But it is precisely in the event of alienation and the existential fall of communication 

for-other that the personal world is reconstructed through deformation and destruction into a sphere that has 

the ability to copresence with the personal worlds of Others, who are firstly discovered as equal and inde-

pendent actors of social sphere. At the for-other stage, the person joins social chronotopology, gets the abil-

ity to orientate in the world around him and opens the way to finding the next for-self stage. The chronotop-

ological principle for-self serves as the final generative model of space and time of the human personality, 

according to which the personal world opens up the possibility of existence, freedom, involvement with the 

transcendent, catharsis and ecstatic experience, fullness of being, existentially genuine coexistence with the 

Other. The principle for-self finally constructs a personal chronotope and enriching him with an ethical, aes-

thetic, axiological and existential horizon. 

Keywords: chronotopos, space, time, locus, personality, human, culture.  

 

Модусы для-другого: линейный 

и петлевой хронос 

На стадии для-другого проявляются два моду-

са, линейный и петлевой хронос, с возникно-

вением своим конституирующих человече-

скую жизнь до самого ее завершения, стано-

вящихся способом человеческого бытия, его 

временем в полноценном смысле: линейный и 

петлевой хронос — это и есть то время, кото-

рое мы знаем. Пространство отходит на второй 

план, становится не более чем фоном, декора-

цией, на фоне которой каждому отведено свое 

место. Пространство навсегда застревает в ди-

хотомии внешнего и внутреннего и неразрыв-

но связанного с ней противоречии подлинного 

и неподлинного, собственного и чужого; от-

ныне личностный мир будет разорван в этих 

антиномиях, преодолеть которые человек ока-

зывается не в состоянии, ибо они становятся 

способом его ориентирования в окружающем 

мире-хронотопе. Линейный и петлевой хронос 

есть две стороны одного и того же времени, 

пульсирующего в локусе, точке, складке 

настоящего здесь и сейчас, необратимо ничто-

жащегося (здесь отсылаем к знаменитому 

сартровскому термину «неантизация», «ни-

чтожение» [Филиппов Л.И., 1977, с. 120]) в 

уже-не-существующее, присутствующего как 

еще-не-существующее [Нестерова О.Е., 2002; 

Черняков А.Г., 2001, с. 37–46]. В вечной по-

вторяемости, но временности существования 

только здесь и сейчас заключена суть негатив-

но-диалектической и парадоксально-

диалектической природы хроноса. Время не 

может быть как вечное есть [Аврелий Авгу-

стин, 1991, с. 58], но может только как есть 

здесь и сейчас, всякий раз уже и еще не суще-

ствующее, бесконечное слабое бытие сущего 

(вспомним положение Фомы Аквинского о ма-

терии как слабейшем виде бытия [Фома Акви-

нский, 2000, c. 389; 2006, c. 534]), но — един-

ственно возможный способ его существова-

ния, поскольку он делает возможным путь, по 

которому должно пройти сущее. В этом этиче-

ская глубина времени: бесконечно слабый, но 

единственно возможный способ бытия сущего. 

Линейность хроноса — выстраиваемая 

постфактум причинно-следственная цепь пуль-

саций, колебаний, мерцаний временения (ис-

пользуется термин «мерцание», обоснованный 

в [Комаров С.В., 2007, с. 716–726]); именно ли-

нейный хронос, парадоксально-диалектическим 

образом как бы и не существующий, но только 

преходящий (поскольку каждый временной акт 

есть уже-не-бытие), существует неизбывно в 

приносимой им с собой необходимости, необ-

ратимости, цепи причин и следствий — симво-

ле фаталистичности и бренности пути сущего. 

Хронос линеен, но вместе с тем цикличен, пе-

риодичен, поскольку представляет собой по-

стоянное, вечное колебание, замкнутый цикл 

есть – уже-не-есть – еще-не-есть. Время снова 

показывает противоречивость — линейный 

хронос есть хронос петлевой, замкнутый в себе 

цикл, путь прехождения, но и одновременно 

постоянное возвращение одного и того же. От-

резок бытия сущего — репрезентант линии 

времени — осуществляется как череда повто-

ряющихся циклов, периодов. В имманентном, 



А.В. Политов 

 533 

наличном человек не только буквально живет 

настоящим, поскольку таков способ его бытия 

[Хайдеггер М., 1998, c. 277–280], но вместе с 

тем как бы несет в-себе, в своем локусе ареал 

последних нескольких лет, повторяющихся — 

мерцающих — в настоящем, причем это повто-

рение спаивает воедино имманентную, лич-

ностную и когнитивную хронотопологию: вре-

мя застревает и в наличной повседневности (в 

виде локально-временных сгустков вещей, рас-

киданных по окружающему пространству и 

напоминающих о себе — сигнализирующих о 

времени), и в сознании (в виде лабиринта иду-

щих по кругу мыслей). Вещи и особенно книги 

представляют собой спрессованное время, сжа-

тые временные континуумы, обретшие вещно-

предметный облик. 

Время обнаруживает себя в пространстве 

как локально сгущенное непрошедшее в 

настоящем; эти сгустки сжатого времени 

наполняют локус и топос человеческой жизни. 

Индивид, живя настоящим, на деле не может 

жить только им (а может, и вовсе не живет 

настоящим), ибо он существует не только во 

множестве временных форм разных хроното-

пологий настоящего, но и во множестве вре-

мен прошедшего непрошедшего, еще дляще-

гося, незаконченного, разбросанного в окру-

жающем локусе. Линейное время оказывается 

вовсе не линейным, но множеством цикличе-

ских процессов, бесконечно однообразно по-

вторяющихся, являющихся способом бытия 

сущего. Эволюция сущего повторяется не 

только в его онтогенезе, а экзистенциально, 

эстетически она соприсутствует в каждом 

мгновении, в каждой пульсации временения 

сущего, которое несет в своем локусе-складке 

всю родовую и индивидуальную историю, яв-

ленную бесконечность в конечности здесь и 

сейчас; в каждом акте временения явлена вся 

сущность времени. Временная нагруженность 

локуса-складки и линейна — развертывается в 

целокупную причинно-следственную цепь 

эволюции, истории, и циклична, поскольку 

однообразно повторяется по кругу, в замкну-

той периодичности. Опять противоречие: вре-

мя бесконечно в своем мерцании (но это дур-

ная бесконечность слабейшего вида бытия), но 

его линейность не может быть бесконечной 

(время провиденциально сосчитано и потому 

есть ограниченное прехождение) и, строго го-

воря, не может быть линейностью как таковой, 

поскольку всякая линия есть топологическая 

явленность бесконечности; поэтому конечная 

линейность реализуется только как отрезок — 

временный путь сущего, точнее — множе-

ственная, и в этом бесконечная цикличность 

отрезков (путей сущего). 

Петлевой хронос сообщает имманентной, 

личностной, когнитивной, социальной хроно-

топологии бесконечную (для конечного суще-

го) периодичность, цикличность: жизнь дви-

жется по кругу, все существует и воспроизво-

дится в бесконечной череде циклических про-

цессов: «Все опять возвратится ко мне: раска-

ленная ночь и томленье…» [Ахматова А.А., 

1999, с. 56]. Время и жизнь петляют, запуты-

вают человека в себе, застывают, словно в бо-

лоте, или скачут, несутся. Подобным способом 

структурированное время естественным обра-

зом отчуждается от сущего, становится внеш-

ним или внутренним, моим либо чужим, что 

приводит к необратимому разрушению це-

лостного ценностного горизонта мироздания, 

отныне и навеки расколотого в дурной беско-

нечности антиномичного дифференцирования. 

Человек сталкивается с бесконечным разнооб-

разием топологических и хрональных форм, 

уровней, со сложносочетанной неоднородной 

структурой, экзистенциально отчужденной, 

чужеродной, враждебной. Для-другого пред-

ставляет собой такую стадию функционирова-

ния и формирования личностной (и взаимосвя-

занных с ней иных форм) хронотопологии, в 

которой отчетливо, картинно является дурная 

бесконечность пульсаций, циклов, отрезков, 

метаморфоз времени и следующего за ним 

пространства; в этой стадии для сущего впер-

вые в явственной форме выступает метауров-

невое, метафорическое в бытии. 

Когнитивная хронотопология, в свою оче-

редь, воспринимает и воспроизводит в-себе 

развертывающийся перед ней и погружающий 

внутрь себя мир линейного и петлевого хроно-

са — неприятный и неблизкий топос беско-

нечных коридоров, переходов, тоннелей, сби-

вок, шахт, засоров, тупиков, запертых или от-

крытых дверей, помещений, явленно выража-

ющих отчужденность своего пространства, 

транспортных узлов, систем коммуникаций, 

транзитных потоков, являющихся ничем 

иным, как превращенной формой времени, его 



ФИЛОСОФИЯ 

 534 

символической и топологической репрезента-

цией, не реальным бытием, но метафорой, ме-

таобразом хроноса, антибытием, вывернутым 

наизнанку, характеризующимся принципиаль-

ной неполнотой, отчуждением. Закрытое, за-

мкнутое время предстает не просто в качестве 

завершенной длительности, но представляет 

собой навсегда закрытую возможность, 

смерть, ничто, небытие, ад: 

«Гарсэн. … А [что находится] снаружи? 

Коридорный (оторопело). Снаружи? 

Гарсэн. Да, снаружи. По другую сторону 

этих стен. 

Коридорный. Там коридор. 

Гарсэн. А в конце коридора? 

Коридорный. Другие комнаты, и коридо-

ры, и лестницы. 

Гарсэн. А дальше? 

Коридорный. Это все» [Сартр Ж.-П., 2008, 

c. 117]. 

 

Принцип для-себя. Открытие экзистенции 

в падшести для-другого 

Вторичная стадия формирования и функцио-

нирования личностной хронотопологии для-

другого оставляет ее локусом отчужденности, 

падшести, растворенным в социальной хроно-

топологии без следа какой-либо автономности, 

где принцип в-себе полностью отрицается и 

функционально исключается. Именно в стадии 

для-другого социальная хронотопология полу-

чает свое наибольшее развитие и влияние. 

Пространственные модусы в-себе оказываются 

разрушенными хрональными модусами для-

другого и более не восстановимыми: петлевой 

и линейный хронос навсегда вторгаются в ло-

кус бытия сущего, становятся его распоряд-

ком, способом и узкоограниченным смыслом 

бытования. Но парадоксально-диалектическим 

образом именно в экзистенциальном дне без-

выходности и бессмысленности однообразного 

течения жизни («существования»), дурной 

бесконечности повторяющихся процессов, 

может зародиться обратное, противодейству-

ющее движение третичного модуса формиро-

вания и функционирования личностной хроно-

топологии для-себя, выступающего тотальным 

противоположением, отрицанием для-другого. 

Множество индивидов может вовсе не ока-

заться в возможности открытия третичного 

принципа для-себя просто потому, что они 

находятся в ином экзистенциальном чувстве 

бытия, другой экзистенциальной настроенно-

сти, и, как следствие, либо не способны, либо 

не нуждаются в каком-либо ином для-другого 

способе существования, всецело оставаясь во 

втором как в раз и навсегда обретенном жиз-

ненном смысле и основании. Подобные субъ-

екты попросту не видят падшести, — хотя 

объективно могут существовать в ней и быть 

ее проводниками, — но они не способны 

отрефлексировать данную экзистенциальную 

ситуацию (и для таковых она не является ни 

экзистенциальной, ни ситуацией), поскольку 

загораживаются от трансцендентного горизон-

та, живя буквальностью наличного бытия, ре-

дуцирующего всякий ценностный, эстетиче-

ский, экзистенциальный горизонт. 

В обмирщенности принцип для-другого 

торжествует, самочинно утверждая себя как 

единственно данный. Борьба эстетического, 

экзистенциального и наличного, имманентного 

в локусе-складке сущего предельно обострена. 

Живущие принципом для-другого делают ло-

кус своего бытия эманацией повседневности, 

полным уничтожением эстетического и экзи-

стенциального горизонта. Не случайно об-

мирщенность руководствуется усредненно-

стью и нормальностью. Локус-складка, в кото-

ром разыгрываются модусы для-другого, слу-

жит словно бы заслоном, тупиком, уничтожа-

ющей силой для экзистенциальных исканий, 

отрицаемых проводниками наличного бытия, 

обыденности. Чтобы выйти из локуса падше-

сти для-другого, нужно из него выпасть, по-

пасть в ситуацию вненаходимости по отноше-

нию к всегдашней озабоченности, анти-

экзистенциальной, но социализированной 

находимости для-другого; для этого необхо-

дима способность экзистенциальной настро-

енности на трансцендентное, возможность 

уловить подлинный сигнал потустороннего в 

бренности посюстороннего. Экзистенциальная 

настроенность рождается парадоксально-

диалектическим и негативно-диалектическим 

способом — в абсолютной падшести налично-

го бытия; только тотально утверждаемая по-

сюсторонность может породить горизонт по-

тустороннего, но для присутствия при таком 

рождении, для получения вести о нем, нужно 

иметь возможность экзистенциальной настро-



А.В. Политов 

 535 

енности на понимание падшести и видения па-

радоксально-диалектического порождения 

иного в утверждаемом только-одном. 

Первым модусом для-себя выступает от-

крытие экзистенции в падшести линейного и 

петлевого хроноса; экзистенция (экзистирова-

ние) понимается как особого рода временение, 

впервые проявляющееся время для-себя, рож-

дающееся из своей противоположности време-

ни для-другого, коим выступал линейный и 

петлевой хронос. Экзистенция в качестве спо-

соба временения противоречива — как сам 

хронос в целом, — поскольку зарождается 

именно потому, что ей не в чем зародиться, 

неоткуда прийти; она связана с трансцендент-

ным [Ясперс К., 2012a, c. 36–40], потусторон-

ним, является его проводником и, в свою оче-

редь, делает сущее проводником трансцен-

дентного тоже. Но поскольку экзистенция есть 

форма временности и, следовательно, несет в 

себе все противоречия и неукорененность вре-

мени, то она открывает горизонт трансцен-

дентного сущему не как таковым, но парадок-

сально-диалектическим, более того — нега-

тивно-диалектическим образом. По сравнению 

с линейным и петлевым хроносом наличного 

бытия, принципом для-другого, экзистентное 

время для-себя слишком рафинированно, сла-

бо и утонченно, эстетично и возвышенно, как 

вообще все трансцендентное, чтобы противо-

стоять бренности и падшести для-другого и 

освободить сущее от его оков, цепей. Экзи-

стенция как временная форма поступает соот-

ветствующим времени образом, не открываясь, 

но приоткрываясь сущему лишь на миг, в то 

время как линейный и петлевой хронос гос-

подствует в онтической сфере безраздельно. 

Сущее не может отказаться от линейного и 

петлевого времени, оно укоренено в них, пад-

шесть не может быть преодолена никоим обра-

зом, и в этой ситуации, в этом локусе время 

экзистенции приходит буквально ниоткуда, 

открывая возможность горизонта трансцен-

дентного, но только на мгновение. 

Время экзистенции есть парадоксальный 

миг свободы и стремление к трансцендентно-

му, открывающиеся в локусе человека вопреки 

причинности наличной бытийности: «От ми-

рового бытия я прихожу, разбивая его, к себе 

самому, как возможной экзистенции. Я есмь в 

ней как свобода и обращен в коммуникации на 

другую свободу» [Ясперс К., 2012b, c. 4]. Про-

тиворечие экзистирования состоит в том, что 

его как временной формы оказывается катего-

рически недостаточно для собственно суще-

ствования сущего, способ которого укоренен 

как раз в линейно-петлевом времени, в модусе 

для-другого, но не для-себя и не в-себе, что 

сигнализирует об экзистенциальной падшести 

и неподлинности всего сущего. Тем не менее 

модус осуществления принципа для-себя все-

таки оказывается возможен, но лишь как по-

рыв, стремление, движение от противного; эк-

зистентно-трансцендирующее движение инди-

вида от… к… диалектически скоррелировано, 

синхронизировано с над- и внесубъектным 

движением к личности трансцендентного, эк-

зистентного, вступающего в противостояние с 

линейно-петлевым хроносом и проявляющего-

ся не в образе-символе течения, хода, потока, 

линии, периода, цикла, но, наоборот, в виде 

единственного мига, момента, события. В эк-

зистировании-трансцендировании локус бы-

тия, выражаясь языком Бахтина, ценностно 

уплотняется и обогащается [Бахтин М.М., 

2003b, c. 55–56], событийность бытия достига-

ет подлинного экзистенциального выражения, 

что невозможно в наличном бытии, но и не-

возможно на сколь-нибудь долгий промежуток 

времени. Экзистенция, открываясь, сразу же 

захлопывается, закрывается, лишая локус лич-

ностного хронотопа трансцендентного гори-

зонта и оставляя ему лишь след, остаток, па-

мять. Ценностный горизонт времени экзистен-

ции остается в круге сущего как мнемониче-

ский горизонт. 

Понятие времени экзистенции ведет к от-

крытию философии события. В действии 

принципа для-себя происходит частичное вос-

становление принципа в-себе, архетипичного 

образа ближнего круга — локуса первичной 

протоэкзистенциальной подлинности. Лич-

ность испытывает тоску и тягу к утраченному, 

стремится восстановить, восполнить его, но, 

поскольку существует в необратимости ли-

нейно-петлевого времени, не может, а способ-

на только сообразно налично приобретенному 

способу временения для-себя противостоять 

принципу для-другого в форме определенной 

реплики стадии в-себе. Речь идет об открытии 

событийной (со-бытийной) свободы в откры-

тости экзистенции — впервые обретаемой в 



ФИЛОСОФИЯ 

 536 

человеческой жизни в-себе и для-себя бытии: 

«Именно на следующее утро он и не пошел в 

школу. […] Но объяснять матери ничего не 

хотелось. […] Игорь поехал на ВДНХ. И там в 

одиночестве шатался по павильонам […]. Бы-

ло свободно, тревожно, странно, одиноко и 

хорошо. Впервые было так» [Амлинский В.И., 

1982, c. 164–165]. Открытость и со-бытийность 

экзистенции ведут к возможности ее подлин-

ной со-разделенности с другим и другими, от-

личной от падшести коммуникации для-

другого. Со-разделенность бытия парадок-

сальным образом как раз невозможно принять 

и воспринять в социализированности и обоб-

ществленности модуса для-другого, поскольку 

экзистенциалы настроенности, подлинности, 

открытости этому модусу чужды и всячески 

им уничтожаются; экзистенциальная со-

разделенность, подлинность и действительная 

со-бытийность бытия, когда человек истинно 

со-разделяет и со-раскрывает локус своей 

жизни иным экзистенциям, возможна только в 

действии по принципу для-себя. На ступени 

для-другого имеет место со-разделенность не 

экзистенциальная, но фактичная, налично дан-

ная со-расположенность, не характеризующая-

ся со-творчеством экзистенций. На пустынной 

поверхности наличного бытия экзистенция, 

которая есть и глубина и возвышенность, не 

выживает, не может раскрыться; обыденность 

сглаживает, упрощает, сравнивает локус чело-

века, экзистенция же его углубляет, возвыша-

ет, усложняет, облагораживает. 

Ближний круг восстанавливается в круге 

общения, со-разделенности, со-причастности, 

со-бытийности, в раскрывшемся, ставшем 

окрепшим локусе которого человек уже может 

быть для-других, оставаясь для-себя. В откры-

тости и свободе со-общения, со-бытия экзи-

стенции происходит этическое, эстетическое 

восстановление и принципиально новое фор-

мообразование мира личностной хронотополо-

гии, бросившего вызов падшести круга для-

другого и начинающего путь для-себя. Экзи-

стенциальный горизонт события, стадии для-

себя, раскрывается в понятии со-творчества, 

со-обогащения локуса бытия, что чуждо соци-

альной механике для-другого. Истинное бытие 

другого сохраняется и выражается в событии, 

в его локусе, в его хронотопе, поскольку по-

следний истинно не может быть приватизиро-

ван никем из участников события, но может 

быть только действительно со-разделен — 

быть локусом экзистенциальной подлинности, 

неотчужденности, совместного экзистенци-

ального, эстетического, этического со-

творчества [Бахтин М.М., 2003a, c. 102–104]. 

Экзистентный модус для-себя переоткрывает и 

неоценимо усиливает ценностный и бытийный 

горизонт личностного мира-хронотопа, делая 

его полноценным, самостоятельным, развер-

нутым; время экзистенции проявляется как 

время подлинного чувства, открытости и со-

разделенности моего локуса бытия с Другим, 

открытым мне в подлинности со-бытийности. 

Вторичная падшесть. Пустота и закрытие 

экзистенции. Оставшееся время 

Время экзистенции имеет недостаточное 

основание и не может быть ни способом бы-

тия, ни сколь угодно устойчивой хрональной 

формой. Экзистенцией можно дышать, вдох-

новляться ее порывом, но нельзя избрать спо-

собом существования; экзистенцией можно 

жить (как вдохновением), но жить ей нельзя 

(как жизнью), что еще раз демонстрирует па-

радоксальную природу времени. Экзистенция 

связана с катарсисом и экстасисом [Желез-

няк В.Н., 2015, c. 563–564], не могущими 

длиться ни вечно, ни продолжительно долго, 

но только миг. Человек, живущий экзистенци-

ей, избравший ее, стремится перебороть бес-

смысленность и тщету наличного бытия, на 

всю жизнь оставшись в экзистенциальном по-

рыве. Всякое время конечно, а экзистенция 

конечна вдвойне, поскольку есть только миг, и 

потом закрывается, оставляя личность наедине 

с наличным бытием. Неукорененность экзи-

стенции является причиной и ее необратимого 

краха, и краха обретенного ценностного гори-

зонта личностного мира, который вновь, уже 

вторично, погружается в ситуацию падшести, 

отчужденности, пустоты здесь-бытия: «Веч-

ную действительность мы нигде не находим 

как некое вневременно наличное иное и не 

находим ее также как постоянное во времени. 

[…] Она не получает формы долговечности, 

или формы устойчивого порядка, но обретает 

только вид краха» [Ясперс К., 2013, c. 235]. 

Причинность, необходимость, необратимость, 

вечный бег времени толкают человека на от-

ход от экзистенции, ее предательство и забве-



А.В. Политов 

 537 

ние; следствием прихода экзистенции в локус 

человека является не только открытие цен-

ностного и трансцендентного горизонта, обре-

тение подлинности и свободы, но и неизбеж-

ное последующее падение в забвение. 

Разочарование в экзистенции есть разоча-

рование в жизни, когда человек вновь, уже на 

новом этапе и с большим опытом, сталкивает-

ся с самой сущностью времени. Очаровывая 

человека, экзистенция точно с такой же силой 

разочаровывает; последним, завершающим 

модусом принципа для-себя становится вто-

ричная падшесть, повторно отчужденное про-

странство и оставшееся время. Экзистирова-

ние, каким оно было, представляется невоз-

можным, неповторимым для разочаровавшего-

ся и теперь уже окончательно экзистенциально 

падшего человека. Экзистенциальную ситуа-

цию перехода к зрелости и затем постепенно к 

старости сопровождает метаморфоза «жизнен-

ного» мира в «жилое» пространство, неизмен-

но приходящая к человеку с течением време-

ни. Для того чтобы мир был «жизненным», 

необходима прежде всего молодость, юность 

экзистенции, возможность которой посещает 

индивида в его существовании лишь одно-

кратно. Человеку не остается ничего, кроме 

оставшихся времени существования (именно 

существования, а не жизни) и локуса бытия. 

Свободы нет, со-творчество, со-разделенность, 

со-открытость скоротечны, призрачны и в це-

лом невозможны. Все, что у меня есть, — это 

мое, оставшееся мне время и мое простран-

ство, разумеется, отчужденные, не «мои», но 

все-таки являющиеся единственным сверше-

нием моего оставшегося пути.  

Хронос стал моим только потому, что он 

остался мне как сущему после всех метамор-

фоз жизненного пути. Оставшееся время по-

рождает подчиненную топологическую фор-

му — заботу о пространстве, обустройство че-

ловеком собственного локуса, в целом бес-

смысленное в бренности и преходящести всего 

окружающего, но остаточно-экзистенциально 

оправданное; вариант экзистенциального 

осмысления заботы о пространстве-локусе су-

ществования можно найти в [Железняк В.Н., 

2016]. Событийный ряд жизни сохраняется, но 

со-бытие существенно меняет ценностный го-

ризонт, воспринимается намного суше — как 

набор возможностей, что свидетельствует о 

ситуации экзистенциальной вненаходимости, 

потерянности. Не в силах противостоять брен-

ности хроноса, индивид может только попы-

таться содержать, обустраивать локус соб-

ственного существования. Оставшееся время 

рождает паллиатив экзистирования — тополо-

гически модифицированную заботу о локусе 

собственного существования; ее вариантом яв-

ляется забота о себе [Фуко М., 1998, c. 109–

117], забота о теле, уход за телом как тополо-

гически организованной структурой [Азарен-

ко С.А., 2019, c. 10]. Своеобразное топологи-

ческое оформление озабоченности в ситуации 

оставшегося времени становится формой и 

способом жизни; не в силах противостоять 

хроносу, человек переключается на простран-

ство. Обустройство локуса и обустройство 

жизни представляют собой форму экзистенци-

альной смиренности перед открытой закрыто-

стью будущего времени, знаменует собой 

свершившийся переход от жизни к «существо-

ванию». Закат личностного ценностного гори-

зонта смыкается с обмирщенным падшим го-

ризонтом равнодушного ко всему и ко всем 

времени: 

«…— А ты что будешь делать? 

— Я буду вырезать по дереву. […] 

— А я что буду делать?  

— Что захочешь! — великодушно сказал 

товарищ секретаря. […] 

— Не хочу я вырезать по дереву. Я матема-

тик.  

— И пожалуйста! И занимайся себе мате-

матикой на здоровье!  

— Математикой я и сейчас занимаюсь на 

здоровье.  

— Сейчас ты получаешь за это жалованье. 

Глупо. Будешь прыгать с вышки.  

— Зачем?  

— Ну как — зачем? Интересно ведь…  

— Не интересно.  

— Ты что же хочешь сказать? Что ты ни-

чем, кроме математики, не интересуешься?  

— Да вообще-то ничем, пожалуй… День 

проработаешь, до того обалдеешь, что больше 

ничем уже не интересуешься» [Стругац-

кий А.Н., Стругацкий Б.Н., 1999, c. 487–488]. 

Заключение 

Подведем итоги исследования, в завершающей 

части которого были представлены два важ-



ФИЛОСОФИЯ 

 538 

нейших принципа формирования личностного 

мира. Центральное значение принципа для-

другого состоит в том, что он приобщает досе-

ле закрытый и замкнутый в-себе микрокосм 

только что начинающей свое оформление лич-

ностной сферы к открытости публичного про-

странства, к безграничности коммуникации 

(еще раз подчеркнем, что социальная комму-

никация для-другого принципиально внеэкзи-

стенциальна, а экзистенциальное ее воплоще-

ние возможно только по принципу для-себя) и 

общности социальной хронотопологии. Лич-

ность буквально выходит в мир — ее про-

странственные и временные координаты, 

бывшие до этого самозамкнутыми, приобща-

ются, присоединяются к социальным про-

странству и времени, а в этом движении лич-

ностному миру постепенно открывается и все 

мироздание, что означает, что личностный 

хронотоп человека из буквального микрокосма 

превращается в макрокосм, начинает носить 

собственно человеческий, относящийся ко 

всей цивилизации и культуре характер, — 

происходит приобщение к культурной и циви-

лизационной хронотопологии. 

Принцип для-себя открывает в простран-

стве и времени личностного мира горизонты 

самости, экзистенции, трансцендентного, сво-

боды, подлинности и полноты бытия. Без этого 

последнего принципа невозможно понять эс-

тетическую, этическую, аксиологическую, се-

мантическую нагруженность и личностно-

индивидуальную определенность (действи-

тельную связь с человеком) времени и про-

странства. Не «только» человек, развиваясь, 

стремится к приобретению подлинного бытия 

для-себя — синхронным с ним образом обо-

гащаются и эволюционируют его время и про-

странство — его жизнь и мир. Личностный 

мир-хронотоп не сводится буквально к окру-

жающему человека локусу, в котором он жи-

вет, не просто означает собой жизненный мир 

индивида; подобное понимание при всей своей 

общей правильности остается поверхностным, 

неглубоким. 

Человеческая личность и личностная хроно-

топология сопряжены в бытийной диалектике 

как одно целое. Личностный хронотоп пред-

ставляет собой единственную, единичную и 

уникальную, становящуюся здесь и сейчас в 

событийности бытия свершившуюся возмож-

ность моей жизни. В каждом бытийном акте, в 

каждой событийности бытия пространство и 

время человеческой жизни раскрываются как 

экзистенциальная, эстетическая, этическая, 

ценностная смыслонаполненность бытия лич-

ности. Вместе с тем следует признать, что в 

сложном процессе становления и всего эволю-

ционного пути человеческих пространства и 

времени имеют место и негативно-диалек- 

тические, парадоксально-диалектические сто-

роны, деструктурирующие и деформирующие 

личностный хронотоп и весь жизненный путь 

человека. Время и пространство в таком случае 

вырождаются в своих аксиологических и экзи-

стенциальных антиподов — анти-время и анти-

пространство со всеми присущими этой отри-

цательной метаморфозе последствиями.  

Список литературы 

Аврелий Августин. Исповедь. М.: Ренессанс: 

ИВО–СиД, 1991. 488 с. 

Азаренко С.А. Социальная онтология и топо-

логическое философствование // На философ-

ских перекрестках. М.: Академ. проект; Екате-

ринбург: Деловая книга, 2019. С. 6–39. 

Амлинский В.И. Нескучный сад // Амлин-

ский В.И. Московские страницы. М.: Моск. ра-

бочий, 1982. С. 109–309. 

Ахматова А.А. Собр. соч.: в 6 т. Т. 2, кн. 1: 

Стихотворения, 1941–1959. М.: Эллис Лак, 1999. 

640 с. 

Бахтин М.М. Автор и герой в эстетической де-

ятельности // Бахтин М.М. Собр. соч.: в 7 т. М.: 

Рус. словари: Языки славянской культуры, 2003. 

Т. 1. С. 69–263. 

Бахтин М.М. К философии поступка // Бах-

тин М.М. Собр. соч.: в 7 т. М.: Рус. словари; Язы-

ки славянской культуры, 2003. Т. 1. С. 7–68. 

Железняк В.Н. Мышление и воля. Принцип 

тождества мышления и воли в классическом ра-

ционализме и его историческая эволюция. 

Пермь: Изд-во ПНИПУ, 2015. 616 с. 

Железняк В.Н. Урбанизация и рустическая эк-

зистенция // Уральская философская школа: 50 

лет — 50 имен. Екатеринбург: Изд-во Урал. ин-

та управления – филиала РАНХиГС, 2016. 

С. 285–293. 

Комаров С.В. Метафизика и феноменология 

субъективности: исторические пролегомены к 

фундаментальной онтологии сознания. СПб.: 

Алетейя, 2007. 736 с. 



А.В. Политов 

 539 

Нестерова О.Е. Историко-философские 

предпосылки учения Августина о соотношении 

времени и вечности // Августин: pro et contra. 

Личность и идейное наследие блаженного Авгу-

стина в оценке русских мыслителей и исследова-

телей. Антология. СПб.: Изд-во Рус. Христиан. 

гуманит. ин-та, 2002. С. 707–722. 

Сартр Ж.-П. За закрытыми дверями // Хре-

стоматия по философской антропологии. Пермь: 

Изд-во Перм. гос. техн. ун-та, 2008. С. 114–152. 

Стругацкий А.Н., Стругацкий Б.Н. Улитка на 

склоне // Стругацкий А.Н., Стругацкий Б.Н. 

Пикник на обочине. Отель «У погибшего альпи-

ниста». Улитка на склоне. М.: АСТ; СПб.: Terra 

Fantastica, 1999. С. 379–613. 

Филиппов Л.И. Философская антропология 

Жан-Поля Сартра (критический очерк). М.: 

Наука, 1977. 290 с. 

Фома Аквинский. Сумма против язычников. 

Кн. 1. Долгопрудный: Вестком, 2000. 464 с. 

Фома Аквинский. Сумма теологии. Часть пер-

вая. Вопросы 1–64. М.: Издатель Савин С.А., 

2006. 870 с. 

Фуко М. История сексуальности III: забота о 

себе. Киев: Дух и литера; Грунт; М.: Рефл-Бук, 

1998. 288 с. 

Хайдеггер М. Введение в метафизику. СПб.: 

Высш. религ.-филос. шк., 1998. 303 с. 

Черняков А.Г. Онтология времени. Бытие и 

время в философии Аристотеля, Гуссерля и 

Хайдеггера. СПб.: Высш. религиоз.-филос. шк., 

2001. 460 с. 

Ясперс К. Разум и экзистенция. М.: Канон+; 

РООИ «Реабилитация», 2013. 336 с. 

Ясперс К. Философия. Книга первая. Фило-

софское ориентирование в мире. М.: Канон+; 

РООИ «Реабилитации», 2012. 384 с. 

Ясперс К. Философия. Книга третья. Метафи-

зика. М.: Канон+; РООИ «Реабилитация», 2012. 

296 с. 

 

Получено 27.05.2020 

 

References 

Akhmatova, A.A. (1999). Sobranie sochineniy: v 

6 t. T. 2, kn. 1. Stikhotvoreniya. 1941–1959 [Collect-

ed works: in 6 vols. Vol. 2, pt. 1: Poems. 1941–

1959]. Moscow: Ellis Lak Publ., 640 p. 

Amlinskiy, V.I. (1982). Neskuchnyy sad [Boring 

garden]. Moskovskie stranitsy [Moscow pages]. 

Moscow: Moskovskiy Rabochiy Publ., pp. 109–309. 

Aquinas, Thomas (2000). Summa protiv yazych-

nikov. Kn 1 [Summa against the Gentiles. Book 1]. 

Dolgoprudny: Vestkom Publ., 464 p. 

Aquinas, Thomas (2006). Summa teologii. Chast’ 

pervaya. Voprosy 1–64 [Summa of theology. 

Pt. one. Questions 1–64]. Moscow: Savin S.A. Publ., 

870 p. 

Augustinus (1991). Ispoved’ [Confessions]. 

Moscow: Renessans Publ., IVO–SiD Publ., 488 p. 

Azarenko, S.A. (2019). Sotsial’naya ontologiya i 

topologicheskoe filosofstvovanie [Social ontology 

and topological philosophy]. Na filosofskikh 

perekrestkakh [At philosophical intersections]. Mos-

cow: Akademicheskiy Proekt Publ., Yekaterinburg: 

Delovaya Kniga Publ., pp. 6–39. 

Bakhtin, M.M. (2003). Avtor i geroy v estetich-

eskoy deyatel’nosti [Author and hero in aesthetic ac-

tivity]. Sobranie sochineniy: v 7 t. [Collected works: 

in 7vols]. Moscow: Russkie Slovari Publ., Yazyki 

Slavyanskoy Kul’tury Publ., vol. 1, pp. 69–263. 

Bakhtin, M.M. (2003). K filosofii postupka [To 

the philosophy of the act]. Sobranie sochineniy: 

v 7 t. [Collected works: in 7vols]. Moscow: Russkie 

Slovari Publ., Yazyki Slavyanskoy Kul’tury Publ., 

vol. 1, pp. 7–68. 

Chernyakov, A.G. (2001). Ontologiya vremeni. 

Bytie i vremya v filosofii Aristotelya, Gusserlya i 

Khaideggera [Ontology of time. Being and time in 

the philosophy of Aristotle, Husserl and Heidegger]. 

Saint Petersburg: HRPS Publ., 460 p. 

Filippov, L.I. (1977). Filosofskaya antropologiya 

Zhan-Polya Sartra (kriticheskiy ocherk) [Philosoph-

ical anthropology of Jean-Paul Sartre (critical es-

say)]. Moscow: Nauka Publ., 290 p. 

Foucault, M. (1998). Istoriya seksual’nosti III: 

zabota o sebe [The history of sexuality III: self-

care]. Kiev: Dukh i Litera Publ., Grunt Publ., Mos-

cow: Refl-Buk Publ., 288 p. 

Heidegger, M. (1998). Vvedenie v metafiziku [In-

troduction to metaphysics]. Saint Petersburg: HRPS 

Publ., 303 p. 

Jaspers, K. (2013). Razum i ekzistentsiya [Reason 

and existence]. Moscow: Kanon+ Publ., ROOI «Re-

abilitatsiya» Publ., 336 p. 

Jaspers, K. (2012). Filosofiya. Kniga pervaya. 

Filosofskoe orientirovanie v mire [Philosophy. The 

first book. Philosophical orientation in the world]. 

Moscow: Kanon+ Publ.; ROOI «Reabilitatsiya» 

Publ., 384 p. 

Jaspers, K. (2012). Filosofiya. Kniga tret’ya. 

Metafizika [Philosophy. The third book. Metaphys-

ics]. Moscow: Kanon+ Publ.; ROOI «Reabilitatsiya» 

Publ., 296 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 540 

Komarov, S.V. (2007). Metafizika i fenome-

nologiya sub’ektivnosti: istoricheskie prolegomeny k 

fundamental’noy ontologii soznaniya [Metaphysics 

and phenomenology of subjectivity: historical prole-

gomens to the fundamental ontology of conscious-

ness]. Saint Petersburg: Aleteyya Publ., 736 p. 

Nesterova, O.E. (2002). Istoriko-filosofskie 

predposylki ucheniya Avgustina o sootnoshenii 

vremeni i vechnosti [Historical and philosophical 

background of the teachings of Augustinus on the 

relationship of time and eternity]. Avgustin: pro et 

contra. Lichnost’ i ideynoe nasledie blazhennogo 

Avgustina v otsenke russkikh mysliteley i issle-

dovateley. Antologiya [Augustinus: pro et contra. 

The personality and ideological heritage of St. Au-

gustinus in the assessment of Russian thinkers and 

researchers. Anthology]. Saint Petersburg: RCHI 

Publ., pp. 707–722. 

Sartre, J.-P. (2008). Za zakrytymi dveryami [Be-

hind closed doors]. Khrestomatiya po filosofskoy an-

tropologii [Anthology on philosophical anthropolo-

gy]. Perm: PSTU Publ., pp. 114–152. 

Strugatskiy, A.N. and Strugatskiy, B.N. (1999). 

Ulitka na sklone [Snail on the slope]. Piknik na 

obochine; Otel’ «U pogibshego al’pinista»; Ulitka na 

sklone [Roadside picnic; Hotel «At the deceased 

climber»; Snail on the slope]. Moscow: AST Publ., 

Saint Petersburg: Terra Fantastica Publ., pp. 379–613. 

Zheleznyak, V.N. (2015). Myshlenie i volya. 

Printsip tozhdestva myshleniya i voli v klas-

sicheskom ratsionalizme i ego istoricheskaya evoly-

utsiya [Thinking and will. The principle of the iden-

tity of thinking and will in classical rationalism and 

its historical evolution]. Perm: PNRPU Publ., 616 p. 

Zheleznyak, V.N. (2016). Urbanizatsiya i rus-

ticheskaya ekzistentsiya [Urbanization and rustic ex-

istence]. Ural’skaya filosofskaya shkola: 50 let — 50 

imen [Ural School of Philosophy: 50 years — 50 

names]. Yekaterinburg: Ural Institute of Manage-

ment – a branch of RANEPA Publ., pp. 285–293. 

 

Received 27.05.2020 

 

 

 

Об авторе About the author 

Политов Андрей Викторович 

кандидат философских наук,  

доцент кафедры философии и права 

Пермский национальный исследовательский 

политехнический университет, 

614990, Пермь, Комсомольский пр., 29; 

e-mail: erikhczeren@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4175-9040 

Andrey V. Politov 
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 

of the Department of Philosophy and Law 

Perm National Research Polytechnic University, 

29, Komsomolskiy av., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: erikhczeren@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4175-9040 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Политов А.В. Диалектика формирования и развития пространственно-временной структуры человеческой лично-

сти. Открытие и крах экзистенциального горизонта для-себя // Вестник Пермского университета. Философия. 

Психология. Социология. 2020. Вып. 4. С. 531–540. DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-531-540 

For citation: 

Politov A.V. [Dialectics of the formation and development of the human personality’s spatiotemporal structure. Open-

ing up and crash of the for-self existential horizon]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia 

[Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2020, issue 4, pp. 531–540 (in Russian).  

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-4-531-540 

 


