
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Горчакова С.А., 2020 

УДК 141.1 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-375-383 

ЧЕЛОВЕЧЕСКАЯ ТЕЛЕСНОСТЬ В ГЕТЕРОЛОГИИ Ж. БАТАЯ 

Горчакова Светлана Александровна 

Курский государственный университет 

 

В гетерологии Ж. Батая человек предстает как существо, обреченное на смерть и обнаруживающее 

в глубине себя разрывы, а потому представления о человеческой телесности оказываются связан-

ными с идеей внутреннего опыта, который являет собой движение на «край возможного» и в ко-

тором открывается смерть. Именно смерть и способность ее открытия делают человека тем, кем 

он является, полагая трансгрессивность человеческого тела и существа вообще. Смерть, будучи 

абсолютно гетерогенной, конституирует человека как я-которое-умирает, обнажая разрыв, состав-

ляющий его природу. Осознание смерти приводит к чувству эротики, которая содержит в себе од-

новременное утверждение жизни с признанием смерти; более того, смерть составляет смысловое 

ядро эротизма. Человек есть распахивающаяся навстречу иному «зияющая брешь», а все его суще-

ствование предполагает разорванность и экстатичность. Это означает, что только эксцесс доводит 

до предельных состояний, позволяя переступить всякие границы. Внутренний опыт при этом во 

многом оказывается опытом телесным, ведь гетерогенное постоянно проявляется в предельных 

переживаниях тела и предельных проявлениях человеческой телесности, где слиты воедино ужас 

и вожделение, притягательность и отвращение. Человеческий опыт есть опыт пределов и разры-

вов, в котором человек стремится выйти из себя, превзойти свои антропоморфные и телесные гра-

ницы в акте саморастраты. Так, оказываясь на самом краю, через трансгрессию человек обнару-

живает смерть, но именно в осознании и признании смерти он обретает подлинное бытие и пре-

одолевает собственную телесность. 

Ключевые слова: гетерология, гетерогенное, трансгрессия, телесность, трансгрессивное тело, эро-

тизм, смерть. 

HUMAN CORPOREALITY IN GEORGES BATAILLE’S HETEROLOGY 

Svetlana A. Gorchakova 

Kursk State University 

In the heterology of G. Bataille, a person appears as a being doomed to death and revealing gaps in the 

depths of himself. That is why the idea of human corporeality turns out to be connected with the idea of in-

ner experience, which represents a movement to the «edge of the possible» and through which death is re-

vealed. It is death and the ability to discover it that makes a person who he is, affirming the transgressive-

ness of the human body and human being. Death, being absolutely heterogeneous, constitutes a person as a 

self-that-dies, revealing the gap that comprises its nature. Awareness of death leads to a feeling of eroticism, 

which contains the simultaneous affirmation of life in combination with the acceptance of death. Moreover, 

death is the semantic core of eroticism. The human is a «gaping hole» opening wide to the other, and all his 

being presupposes discontinuity and ecstasy, which means that only excess puts a man on the edge, allowing 

him to transcend all boundaries. In this case, the inner experience turns out to be in many ways a body expe-

rience, because the heterogeneous is constantly manifested in the ultimate experiences of the body and the 

ultimate manifestations of the human corporeality, where horror and lust, attractiveness and disgust are 

fused together. Human experience is the experience of the limits and gaps in which a person seeks to get be-

yond his limits, to surpass his anthropomorphic and body boundaries in an act of self-waste. Thus, being on 

the extreme edge, the human discovers death through transgression, but exactly in the understanding and ac-

ceptance of death he acquires true being and overcomes his own corporeality. 

Keywords: heterology, heterogeneous, transgression, corporeality, transgressive body, eroticism, death. 

https://www.multitran.com/m.exe?s=sexual+excess&l1=1&l2=2
https://www.multitran.com/m.exe?s=temporal+transgression&l1=1&l2=2


ФИЛОСОФИЯ 

 376 

 

«И вот с определенного момента у вашей 

чувственности появляется потребность 

в боли, страдании. Вы не можете испыты-

вать эмоций, если не испытываете боли». 

Ж. Батай [«Жорж Батай…», 1997] 

Введение 

Вопрос о человеческой телесности и об отно-

шении человека к своему телу является одним 

из наиболее обсуждаемых в философском дис-

курсе XX в. Не обошел вниманием эту тему и 

Жорж Батай, рассматривающий ее в гетероло-

гической перспективе, где в едином контексте 

представлены общая экономика, сакральная со-

циология, эротософия и т.д., и таким образом 

выводящий ее за рамки только лишь антропо-

логической проблематики. 

Выйдя из сокровенной непрерывности и от-

делившись от состояния зверя, человек стал 

дискретным и индивидуализированным, но он 

навсегда сохранил двойственность своего су-

щества, ибо в нем присутствует божествен-

ность духа и у него есть тело как свидетельство 

его животности и вещественности, т.к. он 

навсегда вовлечен в игру жизни и смерти. Че-

ловеческое существование характеризуется 

разорванностью, ведь жизнь в своем разверты-

вании стремится утвердить себя в качестве не-

прерывного процесса: будучи живыми суще-

ствами, мы хотели бы иметь возможность жить, 

как если бы не собирались умирать, однако 

«смерть нарушает эту континуальность, грубо 

вставляя разрыв в структуру вселенной» [Rich-

ardson М., 1994, р. 104]. Внутренний опыт об-

нажает этот разрыв, за которым кроется неиз-

бежность смерти, а потому он оказывается пре-

дельным опытом, опытом переживания невоз-

можного, что составляет основу бытия челове-

ка. Внутренний опыт ведет к открытию и при-

знанию смерти, он подразумевает падение в 

смерть, приводящее человека к освобождению, 

обретению суверенности. Именно смерть воз-

вращает нам утраченную сокровенность, 

утверждая подлинность нашего бытия, даруя 

нам сообщение с другими и соединяя нас со 

всей вселенной. С этой точки зрения смерть 

есть одновременное утверждение жизни и ее 

отрицание, освящение жизни и ее разорение. 

Тем самым смерть выступает в качестве абсо-

лютно гетерогенного, равно как и сакрального, 

она вырывает нас из привычной повседневно-

сти, указывает нам на наши собственные пре-

делы, призывая к трансгрессии. 

Предельный опыт делает существование че-

ловека экстатичным, поскольку только эксцесс 

может довести до дионисисйского разгула и 

ярости, сопровождающих всякое предельное 

переживание. Глубокая связь духа и тела в че-

ловеке обусловливает то, что предельное со-

стояние выражается через телесность: смех и 

слезы как ее крайние манифестации, наготу и 

боль, возбуждение и вожделение и даже раз-

личного рода «низшие» материальные субстан-

ции, которые уже оказываются инородными 

элементами. Гетерогенное при этом нарушает 

течение обыденной жизни и толкает человека к 

преодолению запретов и границ, вырывая его 

из профанного мира и доводя до головокруже-

ния и обморока, а «спазматическое и конвуль-

сивное ведет на край смерти» [Пази К., 2006, 

c. 139]. Тело, переживая предельный опыт, дви-

гаясь к невозможному, а значит, бестелесному, 

сакрализуется и становится инородным. 

Гетерология и гетерогенное 

В конце 1920–30-х гг. Жорж Батай предприни-

мает попытку создания новой науки — гетеро-

логии — «науки об ином», которая противо-

стоит как привычной научной рациональности, 

так и академической философии в целом, являя 

собой альтернативную точку зрения на суть и 

основы человеческого существования. Кроме 

того, разработку гетерологии можно рассмат-

ривать как возможный ответ на решение про-

блемы, занимающей в этот период времени 

мысли французского автора, — необходимость 

связать воедино идеи, интуиции и методологи-

ческие приемы с уже представленными в «До-

кументах» или «Истории глаза», отделяя их при 

этом от сюрреализма, несмотря на недолгое 

увлечение последним. Можно сказать, что ге-

терология объемлет весь спектр произведений 

и философских изысканий Ж. Батая, простира-

ющийся более чем на четыре десятилетия «от 

научного материализма до общего эротизма, от 

наиболее интимных страданий до обществен-

ного утверждения жизни, от архивной стара-

тельности до порнографической страсти, от 

точности сиюминутной поэтической вырази-



С.А. Горчакова 

 377 

тельности до самых радикальных заявлений в 

политической сфере» [Coelen M., 2016, p. 87]. 

Как отмечает во вводной статье к «Прокля-

той части» С.Н. Зенкин, «“наука об ином” — 

это парадоксальным образом наука обо всем» 

[Зенкин С.Н., 2006b, с. 9]. Она базируется на 

целостном подходе и не приемлет специализа-

ции и разделения на частности, так свойствен-

ного традиционной науке. Но гетерология так-

же внеположна философии: как наука об ино-

родном она противопоставляется любому од-

нородному представлению о мироздании, а 

стало быть, и любой философской системе. Тем 

самым, объясняет Ж. Батай, это не является ни 

наукой в ее обычном смысле, ни философией и 

ни религией — здесь мы имеем дело с совер-

шенно новым исследовательским направлени-

ем, которое можно обозначить как «науку о 

том, что является совершенно иным» [цит. по: 

Coelen M., 2016, p. 89]. Ж. Батаю удается, по 

словам М. Фуко, открыть возможность иного 

языка, свободного от принуждений диалектич-

ности и дискурсивности, лишающих естествен-

ности всякое философствование. И тем не ме-

нее, по мнению автора, гетерология предстает 

перед нами как подлинное философское начи-

нание. 

Гетерология — это логика самого гетеро-

генного, которое скорее не противопоставлено 

однородному, а в себе имеет уже противопо-

ложность, инородность или, как сказал бы 

Ж. Батай, «полярность». Неудивительно, что 

при этом объектом пристального внимания 

французского автора оказывается сакральное, 

понимаемое как «абсолютно иное», ведь об-

ласть священного выступает одновременно 

пространством благого и проклятого, ужаса и 

экстаза, «в котором сосуществуют противопо-

ложности притягательности и отвращения» 

[Пази К., 2006, с. 137]. Поэтому для Ж. Батая 

гетерология является также агиологией, где 

древнегреческое «agios», обозначая священное, 

выказывает эту фундаментальную двусмыслен-

ность. Согласно Ж. Батаю, «гетерогенное (или 

сакральное) определяется как сама область по-

лярности. Это значит, что сильно поляризован-

ные элементы оказываются совершенно иными 

по отношению к обычной жизни» [цит. по: Coe-

len M., 2016, p. 91]. Гетерогенное лежит за пре-

делами досягаемости научного знания, оно да-

ется нам лишь в предельном внутреннем опыте. 

Безмерность, непрерывность, множественная 

инородность, полярность и аффективность ха-

рактеризуют гетерогенное как противолежащее 

однородному, порядок которого подчиняется 

принципам дискретности, тождества, меры. За-

являя о себе и обнаруживаясь на всех уровнях 

действительности, инородное нарушает и раз-

рывает привычный ход вещей, а потому его ат-

рибутивными качествами выступают исклю-

ченность, инаковость и чрезмерность. Опыт 

«иного» — это опыт того, что одновременно 

вселяет ужас, вызывает отвращение и обладает 

притягательностью, поскольку в основе своей 

инородное полярно и освещено запретом, а по-

тому это опыт невозможного, омерзительного, 

грязного, низкого и невыносимого. Тем самым 

еще одним более экспрессивным и даже скан-

дальным дубликатом названия науки об ином 

выступает скатология, смысловая основа кото-

рой определяется древнегреческим «scatos» — 

«экскременты», ведь именно они зачастую ока-

зываются ярким выражением исключенного и 

отвергаемого гетерогенного. Инородное объем-

лет также аморфные, жидкообразные, гниющие 

и разлагающиеся субстанции, в том числе свя-

занные с человеческой телесностью. Возможно, 

как считает М. Колен, термин «агиология» бо-

лее точен, но скатология акцентирует внимание 

на амбивалентности и полярности гетерогенно-

го или сакрального, подчеркивая выразитель-

ную ценность его левого полиса, являющегося 

мрачно-злотворным, грязным и неприемлемым. 

Таковы, например, различные жидкости и вы-

деления человеческого тела: двойственные и 

инородные, притягательные и отвратительные 

одновременно [Coelen M., 2016, p. 91–92]. Ска-

тологические элементы также наделяются ан-

тропологическим смыслом, ведь само челове-

ческое происхождение и развитие есть посто-

янно прогрессирующий процесс отчуждения 

человека от «почвы» и различных «нечистот», 

представляющих собой «инородное». При пе-

реходе от зверя к человеку эта область инород-

ного становится тем, что негуманно замечать и 

о чем даже не принято говорить.  

Смерть и предел 

Гетерогенное для Ж. Батая находится в тесной 

связи с идеей «предела», достижение которого 

возможно только в «эксцессе» как «внезапном 

знамении того, чем является мир в своей выс-



ФИЛОСОФИЯ 

 378 

шей истине» [цит. по: Зенкин С.Н., 1995, 

с. 803]. Таким образом, опыт инородного как 

преимущественно критический опыт, достига-

ющий «предела возможного» и исчерпываю-

щий тождественное, есть также трансгрессия, 

утверждающая его преступление. Опыт-предел 

как внутренний опыт — опыт невозможного — 

фундирует человеческое существо, полагая 

экстатичность его существования, в свою оче-

редь, «трансгрессия — это жест, который об-

ращен на предел» [Фуко М., 1994, с. 117]. Пре-

дел и трансгрессия взаимообусловливают бы-

тие друг друга, определяя его плотность, по-

скольку нет такого предела, преступление ко-

торого было бы абсолютно невозможным; точ-

но так же невозможна никакая трансгрессия без 

реально существующего предела. Трансгрессия 

возвещает об исключенном и отверженном, 

восславляя его, она «доводит предел до предела 

его бытия» [Фуко М., 1994, с. 117], пробуждая в 

нем идею исчезновения и самоутраты в попыт-

ке отыскания себя в неистовом движении к то-

му, что им исключается.  

Стоя на самом краю, обращенные к зияю-

щей пропасти, мы обнаруживаем разорванность 

и экстатичность, являющиеся фундаменталь-

ным основанием нашей природы, мы суще-

ствуем, влекомые смертью. Опыт невозможно-

го в сердцевине своей заключает стремление к 

падению в смерть, а инородное напоминает нам 

о двойственности последней, о том, что смерть 

есть абсолютное иное. В смерти, полагает 

Ж. Батай, сливаются и безмерно возрастают 

«отвращение» и «пылкая обольстительность», 

сталкиваются и неистовствуют «последняя 

ненасытность» и «предельное омерзение» [Ба-

тай Ж., 1997, с. 135]. При этом силы и энергии, 

управляющие этими страстями, представляют 

собой движение ничтожения и самоутраты: это 

не яростно вожделеющее устремление обрете-

ния своего «я», но вожделение не быть им, это 

желание соединиться с ничто.  

Недоступная для животного и незнаемая им, 

но неизбежная для человека, смерть все же от-

брасывает его назад, к зверю и сокровенности 

[Батай Ж., 1997, с. 135]. Чтобы открыть самого 

себя, человек должен умереть, однако, как счи-

тает Ж. Батай, совершить это надлежало бы при 

жизни, созерцая свою собственную смерть. Но 

как это возможно? Эротизм утверждает жизнь 

на грани смерти, выступая одним из наиболее 

существенных путей к достижению невозмож-

ного. Смерть и эротика обращают человека 

назад к изначальной непрерывности и утрачен-

ной сокровенности, призывают его к выходу за 

антропоморфные границы и выскальзыванию 

за пределы дискретной индивидуальности. 

Эрос и Танатос требуют разрушения и слияния, 

оргии и жертвоприношения, яростного разгула 

и празднества, жестоко врывающихся в повсе-

дневность и лишающих ясного сознания чело-

века, являя ему истину бытия и пробуждая 

ощущение полного присутствия в мире. От-

крывают возможность достижения такого со-

стояния только «самый разнузданный эротизм 

и самая черная смерть» [Сюриа М., 2000].  

Для Ж. Батая человеческий опыт есть опыт 

пределов, и эти пределы определяются тем, что 

условием жизни человека является признание 

смерти. Человек носит в себе смерть, а его те-

лесность предстает как некий предел, а потому 

человеческое тело «становится трансгрессив-

ным телом, превозмогающим собственную гра-

ницу» [Подорога В., 1995, с. 65]. Вообще 

Ж. Батай в «Теории религии» указывает на не-

вероятную сложность отношения человека к 

телу. Человек есть существо, обладающее ду-

хом, однако тело человека — это тело животно-

го. Тем самым складывается амбивалентная, 

противоречивая ситуация: с одной стороны, те-

ло животного как свидетельство вещественно-

сти человека — это его «убожество», с другой 

стороны, тело как вместилище духа — «слава 

тела». Дух и «тело-вещь» тесно привязаны друг 

к другу. Тело, перманентно тревожимое духом, 

всегда оказывается вещью лишь в некоем пре-

деле, окончательно закрепляясь в качестве та-

ковой лишь с наступлением смерти, но при 

этом дух здесь присутствует в наивысшей сво-

ей степени, являемый мертвым телом сильнее 

всего. Как пишет французский автор, «в неко-

тором смысле труп — совершеннейшее утвер-

ждение духа» [Батай Ж., 2006, с. 67]. Признавая 

смерть и размышляя о ней, человек преступает 

границы собственной телесности в пылу само-

разрушения и разгула и тем самым обретает су-

веренность и сверхчеловечность.  

Перед лицом смерти, предстающей как аб-

солютное отрицание и негативность, человек в 

попытках ее преодоления обращается к эротиз-

му и жертвоприношению, которые включаются 

в область сакрального и являются формой тра-



С.А. Горчакова 

 379 

ты, т.е. относятся к «проклятой части». Экстаз 

и насилие сопутствуют этому движению само-

утраты и саморазрушения. Трансгрессивное те-

ло — это одновременно жертва и жертвующий, 

которые, пребывая в экстазе, совершая насилие 

и подвергаясь ему, соединяются в сокровенной 

сопричастности. 

Символическим и мифологическим выраже-

нием этого может выступать фигура Ацефала, 

изображенная на рисунке А. Массона: он «дер-

жит в руках ритуальные инструменты. Слева — 

неблагополучная сторона — орудие кровавого 

жертвоприношения; справа — благополучная 

сторона — факел, напоминающий святое серд-

це (не сердце распятия, а сердце Диониса, как 

уточнял сам Массон), который освещает ноч-

ное пространство всеобщего праздника. Ампу-

тированная самобытность приоткрывает края 

раны, позволяя другому проникнуть туда. 

Жертвенность Я размывает принцип индивиду-

ации и ведет к всеобщему экстазу. За Ацефалом 

крадется, захватывая сцену, его зеркальный 

двойник, ницшевский Дионис, который в тран-

се и оргиях восхваляет свое земное рождение» 

[Пази К., 2006, с. 144]. 

Ацефал составлен из разных частей, его тело 

децентрированно, оно словно разорвано взры-

вом. Гетерогенный Ацефал не является ни че-

ловеком, ни богом: обезглавленный, он означа-

ет смерть бога и выход человека из себя, иными 

словами, он соотносится со сверхчеловеческим, 

пронизанным божественной суверенностью. 

Сам Ж. Батай описывает Ацефала следующим 

образом: «По ту сторону моего “я” … сталки-

ваюсь с существом, которое вызывает у меня 

смех, ибо оно без головы; которое переполняет 

меня тоской, ибо соткано оно из невинности и 

преступления: в его левой руке кинжал, а в 

правой — языки пламени, похожие на Сердце 

Господне. Оно извергает из себя и Рождение, и 

Смерть. Это не человек. И не бог. Это не мое я, 

но это больше, чем я: в чреве его лабиринт, в 

котором теряется сам ацефал, в котором я те-

ряюсь вместе с ним и в котором себя обретаю, 

оказавшись им, то есть чудовищем» [цит. по: 

Фокин С.Л., 2002, с. 121]. Монструозность 

означает нестабильность тела, ведь его части 

оказываются подвижными и способными к пе-

ремещению: тело монстра исторгается из себя 

самого, оно неустойчиво, дисгармонично и ли-

шено всякого равновесия. Неслучайно, как от-

мечает С.Н. Зенкин, часто Ацефала можно уви-

деть на иллюстрациях одноименного журнала 

«в неустойчивых и рискованных позах»: воссе-

дающим на вулкане, колеблющимся на облаке 

и даже взмывающим на воздух от взрыва; его 

тело вместе с потерей головы утрачивает рав-

новесие, затерявшееся теперь «в лабиринте его 

кишечника» [Зенкин С.Н., 2006a, с. 121]. Аце-

фал совмещает в себе человеческое и нечелове-

ческое, указывая на шаткость баланса между 

ними, ставя вообще человечность под вопрос и 

сводя ее на нет, — это и есть выражение чудо-

вищности.  

Если сравнить Ацефала с витрувианским че-

ловеком Леонардо (а такие попытки уже со-

вершались), то мы увидим разницу. Вписанный 

итальянским художником в магический круг 

человек-микрокосм с его каноническими и гар-

моничными пропорциями тела демонстрирует 

всеобщую гармонию и упорядоченность мак-

рокосма. Что касается фигуры Ацефала, то он 

воплощает тело монстра: хтоническое и хаоти-

ческое, лишенное целостности и мировой пол-

ноты, которые, однако, преодолеваются в дви-

жении навстречу смерти. Отрезанная голова 

Ацефала символизирует трансгрессию, переход 

от гомогенного к гетерогенному, существую-

щему под знаком сакральности. Безголовое су-

щество означает преодоление индивидуально-

сти, телесного единства и ужаса смерти в со-

вершении жертвоприношения, где Ацефал есть 

и жертва, и жертвующий. Это акт самокалече-

ния и саморазрушения, за которым в конечном 

итоге последует возрождение и высвобожде-

ние, уничтожающие индивида в его обособлен-

ном существовании и разверзающие «рану, че-

рез которую вырывается наружу неистовая си-

ла общения» [Пази К., 2006, с. 144]. Именно 

смерть ломает нашу отделенность от других и 

от вселенной, возвращая чувство первичной 

гармонии; без смерти человеческое существо-

вание обречено на разобщенность и замкну-

тость. Смерть означает насилие, но это одно-

временно и общение, которое невозможно без 

осознания смерти. Следовательно, смерть рас-

полагается в глубине бытия и делает человека 

тем, чем он является. Самое глубокое общение 

и сопричастность обнаруживаются в эротике и 

жертвоприношении, а потому трансгрессивное 

тело суть экстатирующее тело, бьющееся в 

конвульсиях экстаза или предсмертной агонии, 



ФИЛОСОФИЯ 

 380 

что, в общем-то, есть одно и то же. Такое тело 

изранено и разорвано, поскольку выход за соб-

ственные пределы и сообщение с другим суще-

ством сопровождается болью, смешанной с 

удовольствием и доводящей человеческое «я» 

до мучительного изнеможения и истомы. Боль 

напоминает о смерти, хотя и не вводит реаль-

ных угроз. Усиление боли есть осознание смер-

ти, приносящее человеческому существу несо-

поставимый ни с чем ужас, и чем сильнее пе-

реживается и леденит кровь этот ужас, тем 

быстрее он ведет к радости, которая растворяет 

человека «в оглушительной и сладострастной 

ярости жизни» [Батай Ж., 2010, с. 184], способ-

ной быть высказанной лишь через отчаяние. В 

этом, по мысли Ж. Батая, заключается двой-

ственность человеческой натуры. 

Эротизм и смерть 

Смерть, неотвратимо присутствующая в эро-

тизме, есть кипение и взрыв жизни, поэтому 

жестокость и нежность, терзающие друг друга, 

сливаются воедино в сладострастном порыве. 

Эротика, о которой говорит Ж. Батай, трагична, 

поскольку ее сущность заключена в разруше-

нии возлюбленного и саморазрушении любя-

щего. Переплетенные тела любовников, содро-

гающиеся в экстазе и распахивающиеся друг 

перед другом в наготе, суть сообщение и со-

единение двух людей через разрывы. И не мо-

жет быть общения более основательного и со-

крушительного, чем то, когда «оба существа 

теряются в конвульсии, связывающей их», од-

нако же при этом они не полностью теряют се-

бя, а лишь частично. «Общение связывает их 

между собой ранами, где их единство, их це-

лостность растворяются в горячке», а потому 

Ж. Батай предлагает «принять как закономер-

ность, что человеческие существа никогда не 

соединяются между собой иначе, как разрыва-

ми и ранами» [цит. по: Томэ Д. и др., 2017, 

с. 126]. Эта связь самая жестокая, ибо в нее 

вступают саморазрушающие и жертвующие со-

бой любящие, которые, кроме слияния друг с 

другом в совместном бытии, жадно ищут 

неимоверно безудержной растраты и исступ-

ленного уничтожения сил и друг друга. Тем са-

мым фокусом эротического опыта оказывается 

«маниакальное стремление разрывать и быть 

разорванным» [Батай Ж., 2010, с. 193]. Обре-

ченность на смерть бросает человека к его соб-

ственному пределу, который разрывается, об-

нажая ужас и низвергаясь в зияющую пустоту; 

так в эротическом опыте раскрывается печаль 

смерти и ее предчувствие. Другие тела, тоже 

разорванные и болящие вместе с ним, стекают-

ся сюда отовсюду, испытывая те же ужас и во-

жделение. Собственно человек является чело-

веком постольку, поскольку его жизнь — это 

постоянное ожидание смерти, отмеченное тре-

вогой и страхом, благодаря чему он узнает раз-

рушительность, необузданность и отчаянность 

насилия эротизма, который способен перейти в 

оргию и жертвоприношение, что, в свою оче-

редь, делает эротику священнодействием, 

предполагающим преступление и нарушение 

запретов. 

Эротизм, согласно Ж. Батаю, рассматрива-

ется как жизнь, мгновенно выходящая за пре-

делы, и возможность этого создана осознанием 

смерти, потому что преодоление неполноты и 

разобщенности требует слияния жизни и смер-

ти. Высший момент эротического возбуждения 

достигается тогда, когда два существа, соеди-

няясь и переплетаясь, растворяются друг в дру-

ге, превозмогая прерывистость индивидуально-

го существования, и «это скрещение тел, изви-

вающихся, изнемогающих, низвергается в без-

дну сладострастия, оно противится смерти, 

призванной позже обречь эти тела на немотство 

разложения» [Батай Ж., 1994b, с. 277]. Эрос 

несет в себе идею смерти, которая только и 

придает ему смысл. Открытие пустоты состав-

ляет и определяет сущность человека, грозя 

ему полным уничтожением.  

В свою очередь обнажение принимает зна-

чение умирания, диктует условия и основания 

их сообщения и растождествления, нарушаю-

щих любые границы. Трансгрессивное тело яв-

ляется нагим телом, омерзительным и ослепи-

тельно прекрасным, с которого сорваны все по-

кровы, скрывающие ужас и пустоту. Нагота по 

сути и есть пустота. Так, по замечанию 

М.Н. Евстропова, чрево-лабиринт Ацефала 

обозначает как бы «“мистический брак” с “пу-

стотой”, или же собственной “наготой”», кото-

рая оказывается «“проницаемостью”, “развер-

стостью” существа, и в этом смысле “бес-

телесностью”» [Евстропов М.Н., 2012, с. 90]. 

Нагота в ее «не-действительности» находится 

на грани телесности и бестелесности, одновре-

менно полагая границу тела и подвергая ее со-



С.А. Горчакова 

 381 

мнению, в наготе мы снова обнаруживаем пре-

дельность и трансгрессивность. Обнаженное 

тело — это открытая рана, распростертая 

навстречу другой ране. Нагота соединяет когда 

тела сплетаются в экстатической лихорадке, 

разрывая друг друга и оставаясь связанными с 

этими разрывами. Человек живет и дышит, 

лишь оказавшись на краю и пределе, где разла-

мываются и раскрываются тела, «желанная 

нагота становится непристойной» [Батай Ж., 

2010, с. 182].  

Особую пустоту являет женская нагота, 

«прекрасная, преподнесенная — безмолвие и 

предчувствие бездонного неба, — похожая на 

ужас ночи, бесконечность коей она обозначает: 

то, что не может быть определено, — и то, что 

поднимает над нашими головами зеркало веч-

ной смерти» [Батай Ж., 2010, с. 195]. Жен-

скость в целом и обнаженное женское тело в 

частности соответствует безмерности тоски по 

смерти, которая всегда оказывается изначаль-

ным элементом эротической любви. «Женское» 

само по себе есть инородность, бесконечность, 

тревога и уклончивость в их неустранимости. 

Влечение к женской наготе — это «желание-

тоска» по смерти. «Женское», соблазняя своей 

пустотой и аморфностью, беспокоя своей 

невосполнимой «сущностной недостаточно-

стью», уводя к пределам возможного, пред-

ставляет собой «блуждание-заблуждение», в 

котором «обручение со своей наготой» есть 

движение самоутраты [Евстропов М.Н., 2012, 

с. 127]. «Женское» как «ослепительная бесфор-

менность», позволяя смотреть на себя, остается 

«безвидным», присутствует на границе «явлен-

ности» и постоянно переступает ее, распахива-

ется и ускользает в своей инаковости [Евстро-

пов М.Н., 2012, с. 129]. Аморфность и непри-

стойность женской наготы ответствует «без-

мерности пустого желания» и всем существом 

своим «взывает к смерти» [Евстропов М.Н., 

2012, с. 128]; срывая запреты, она сулит за-

хлестнуть нас безграничным наслаждением. 

Кроме того, поскольку «женское» является 

бесформенным и инородным, постольку оно 

сближается с «низкой материей» и тем самым 

несет в себе неприемлемость.  

Трансгрессивное тело также предстает в ви-

де инородного, чужеродного тела, исключаемо-

го и осуждаемого. Так, Ж. Батай говорит о 

«чужеродном» и «совершенно ином» теле мар-

киза де Сада, чей мир — мир эксцесса — со-

стоит из гетерогенных практик и скатологиче-

ских элементов; он приобретает значение как 

раз потому, что отторгается и исключается. Те-

ло Сада — тело, оскверненное и оскверняющее, 

тело греховное, сотрясаемое смехом и неудер-

жимыми рыданиями. Таково и трансгрессивное 

тело, ибо вся суть человека исходит из двой-

ственности жизни и смерти, ужасного смеха и 

безумных рыданий. Смех и слезы в этом плане 

представляют предельные манифестации чело-

веческой телесности. 

Заключение 

Все существо человека и его телесность осве-

щаются смертным светом, вынуждая его стре-

миться на край возможного. Телесность удер-

живает человеческое «я» в границах индивиду-

альности и постоянно преодолевается, по-

скольку человек есть зияние смерти. Для 

Ж. Батая трансгрессия и преодоление границ 

становятся основанием предельного опыта, во-

влекая человека в праздничную игру жизни и 

смерти, формами коей в равной степени оказы-

ваются эротика и жертвоприношение, а потому 

в человеке «само существо его есть существо 

играющего экстатического бытия» [Дорофе-

ев Д.Ю., 2006, с. 22]. Подлинное высвобожде-

ние «я» подразумевает выход из себя, ослепи-

тельный и катастрофический эксцесс, а потому 

экстатичность и разорванность человеческого 

существования конституирует трансгрессив-

ность его тела, которое постоянно переживает 

насилие и совершает его, испытывая ужас и 

вожделение. Падение в пустоту, к хаосу пред-

полагает «порыв торчащего колом человече-

ского тела», оно «стоит как вызов Земле, грязи, 

которая его порождает и которую оно с радо-

стью отправляет в ничто» [Батай Ж., 1997, 

с. 147]. Трансгрессивное тело есть тело, обна-

женное и оскверненное, испытывающее боль и 

наслаждение, мерзкое и обольстительное, 

бьющееся в экстазе или агонии, «низкое» и 

прекрасное, действующее согласно принципу 

непроизводительной траты. В предельном опы-

те оно ожесточенно и яростно саморастрачива-

ется и саморазрушается, ставит себя на кон, пе-

реживает собственную телесность, двигаясь к 

самому ее пределу, в параксизмах смеха и ры-

даний преодолевает собственные границы и 

обретает бестелесность, испытывая радость пе-



ФИЛОСОФИЯ 

 382 

ред лицом смерти. Трансгрессирующий чело-

век — это «я-которое-умирает», это утвержде-

ние бестелесности, ибо «жизнь потеряется в 

смерти, реки — в морях, знаемое — в незнае-

мом» [Батай Ж., 1994a, с. 232].  

Список литературы 

Батай Ж. Аллилуйя // Батай Д., Батай Ж. Ан-

гелы с плетками. Тверь: Kolonna Publications, 

2010. С. 180–204. 

Батай Ж. Внутренний опыт. СПб.: Аксиома: 

Мифрил, 1997. 336 с. 

Батай Ж. Из «Внутреннего опыта» // Танато-

графия Эроса: Жорж Батай и французская мысль 

середины XX века / cост. и пер. С.Л. Фокин. 

СПб.: Мифрил, 1994. С. 223–243. 

Батай Ж. Из «Слез Эроса» // Танатография 

Эроса: Жорж Батай и французская мысль середи-

ны XX века / cост. и пер. С.Л. Фокин. СПб.: Миф-

рил, 1994. С. 269–308. 

Батай Ж. Теория религии // Батай Ж. Прокля-

тая часть. Сакральная социология / сост., общ. 

ред. С.Н. Зенкина. М.: Ладомир, 2006. С. 49–105. 

Дорофеев Д.Ю. Саморастраты одной гетеро-

генной суверенности // Предельный Батай: сб. ст. 

/ отв. ред. Д.Ю. Дорофеев. СПб.: Изд-во С.-

Петерб. ун-та, 2006. С. 3–38. 

Евстропов М.Н. Опыты приближения к «ино-

му»: Батай, Левинас, Бланшо. Томск: Изд-во Том. 

ун-та, 2012. 346 с. 

«Жорж Батай, насколько хватает взгляда» 

(«Georges Bataille, à perte de vue», реж. 

А.С. Лабарт, 1997). 

Зенкин С.Н. Жорж Батай // Французская лите-

ратура 1945–1990. М.: Наследие, 1995. С. 799–809. 

Зенкин С.Н. Конструирование пустоты: миф об 

Ацефале // Предельный Батай: сб. ст. / отв. ред. 

Д.Ю. Дорофеев. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 

2006. С. 118–131. 

Зенкин С.Н. Сакральная социология Жоржа 

Батая // Батай Ж. Проклятая часть: Сакральная 

социология: пер. с фр. / сост. С.Н. Зенкин. М.: Ла-

домир, 2006. С. 7–48. 

Пази К. Гетерология и Ацефал: от фантазма к 

мифу // Предельный Батай: сб. ст. / отв. ред. 

Д.Ю. Дорофеев. СПб.: Изд-во С.-Петерб. ун-та, 

2006. С. 132–149. 

Подорога В. Феноменология тела. Введение в 

философскую антропологию: Материалы лекци-

онных курсов 1992–1994 гг. М.: Ad Marginem, 

1995. 341 с. 

Сюриа М. Жорж Батай, или Работа смерти / 

пер. Е. Гальцовой // Иностранная литература. 

2000. № 4. С. 164–177.  

Томэ Д., Кауфманн В., Шмид У. Жорж Батай. 

Грязная постель // Томэ Д., Кауфманн В., 

Шмид У. Вторжение жизни. Теория как тайная 

автобиография. М.: Изд. дом ВШЭ, 2017. С. 117–

128. 

Фокин С.Л. Философ-вне-себя. Жорж Батай. 

СПб.: Изд-во Олега Абышко, 2002. 320 с. 

Фуко М. О трансгресии // Танатография Эроса: 

Жорж Батай и французская мысль середины XX 

века / cост. и пер. С.Л. Фокин. СПб.: Мифрил, 

1994. С. 111–131. 

Coelen М. Heterology // Georges Bataille: Key 

Concepts / ed. by M. Hewson, M. Coelen. L.; N.Y.: 

Routledge, 2016. 220 p. DOI: 

https://doi.org/10.4324/9781315657363 

Richardson М. Georges Bataille: Essential Writ-

ings. L.; N.Y.: Routledge, 1994. 256 p. 

 

Получено 31.07.2020 

 

References 

Bataille, G. (2010). Alliluyya [Alleluia: The cate-

chism of Dianus]. Bataille D., Bataille G. Angely s 

pletkami [Bataille D., Bataille G. The whip angels]. 

Tver: Kolonna Publ., pp. 180–204. 

Bataille, G. (1994). Iz «Slez Erosa» [From «The 

Tears of Eros»]. Tanatografiya Erosa: Zhorzh Batay 

i frantsuzskaya musl’ serediny XX veka, sost. i per. 

S.L. Fokin [Thanatography of Eros. Georges Bataille 

and French thought of the mid-20th century, ed. and 

trans. by S.L. Fokin]. Saint Petersburg: Mifril Publ., 

pp. 269–308. 

Bataille, G. (1994). Iz «Vnutrennego opyta» 

[From «inner experience»]. Tanatografiya Erosa: 

Zhorzh Batay i frantsuzskaya musl’ serediny XX ve-

ka, sost. i per. S.L. Fokin [Thanatography of Eros. 

Georges Bataille and French thought of the mid-20th 

century, ed. and trans. by S.L. Fokin]. Saint Peters-

burg: Mifril Publ., pp. 223–243. 

Bataille, G. (2006). Teoriya religii [Theory of re-

ligion]. Bataille G. Proklyataya chast’. Sakral’naya 

sotsiologiya, sost., obshch. red. S.N. Zenkina [The 

accursed share. Sacred sociology, ed. by 

S.N. Zenkin]. Moscow: Ladomir Publ., pp. 49–105. 

Bataille, G. (1997). Vnutrenniy opyt [Inner expe-

rience]. Saint Petersburg: Axioma Publ., Mifril Publ., 

336 p. 

Coelen, М. (2016). Heterology. Georges Bataille: 

Key concepts, ed. by M. Hewson and M. Coelen. 



С.А. Горчакова 

 383 

London, New York: Routledge Publ., 220 p. DOI: 

https://doi.org/10.4324/9781315657363 

Dorofeev, D.Y. (2006). Samorastraty odnoy get-

erogennoy suverennosti [Self-wastes of one hetero-

geneous sovereignty]. Predel’nyy Batay [Limited Ba-

taille]. Saint Petersburg: SPBU Publ., pp. 3–38. 

Evstropov, M.N. (2012). Opyt priblizheniya k in-

omu: Batay, Levinas, Blansho [Experiments in ap-

proaches to the other: Bataille, Levinas, Blanchot]. 

Tomsk: TSU Publ., 346 p. 

Fokin, S.L. (2002). Filisof-vne-sebya. Zhorzh Ba-

tay [Philosopher-outside-himself. Georges Bataille]. 

Saint Petersburg: Oleg Abyshko’s Publ., 320 p. 

Foucault, M. (1994). O transgressii [About trans-

gression]. Tanatografiya Erosa: Zhorzh Batay i 

frantsuzskaya musl’ serediny XX veka, sost. i per. 

S.L. Fokin [Thanatography of Eros. Georges Bataille 

and French thought of the mid-20th century, ed. and 

trans. by S.L. Fokin]. Saint Petersburg: Mifril Publ., 

pp. 111–131. 

Labarthe A.S. (dir.) (1997). Zhorzh Batay, 

naskol’ko khvatayet vzglyada [Georges Bataille, as 

far as the eye can see]. 

Pasi, C. (2006). Geterologiya i Atsefal: ot fantaz-

ma k mifu [Heterology and Acéphale: from phantasm 

to myth]. Predel’nyy Batay [Limited Bataille]. Saint 

Petersburg: SPBU Publ., pp. 132–149. 

Podoroga, V. (1995). Fenomenologiya tela. 

Vvedenie v filosofskuyu antropologiyu. Materialy 

lektsionnykh kursov 1992–1994 gg. [The phenome-

nology of the body. An introduction to philosophical 

anthropology. Materials of lecture courses 1992–

1994]. Moscow: Ad Marginem Publ., 341 p. 

Richardson, М. (1994). Georges Bataille: Essen-

tial writings. London, New York: Routledge Publ., 

256 p. 

Surya, M. (2000). Zhorzh Batay, ili Rabota Smerti 

[Georges Bataille, or the Work of Death]. Inostran-

naya literatura [Russian Studies in Literature]. No. 4, 

pp. 164–177.  

Tomä, D., Schmid, U. and Kaufmann, V. (2017). 

Zhorzh Batay. Gryaznaya postel’ [Georges Bataille. 

Dirty bed]. Tomä D., Schmid U., Kaufmann V. 

Vtorzhenie zhizni. Teoriya kak taynaya avtobiografi-

ya [Tomä D., Schmid U., Kaufmann V. Invasion of 

life. Theory as a secret autobiography]. Moscow: 

HSE Publ., pp. 117–128. 

Zenkin, S.N. (2006). Konstruirovanie pustoty: mif 

ob Atsefale [Constructing the void: The myth about 

Acéphale ]. Predel’nyy Batay [Limited Bataille]. 

Saint Petersburg: SPBU Publ., pp. 118–131. 

Zenkin, S.N. (2006). Sakral’naya sotsiologiya 

Zhorzha Bataya [Sacred sociology of Georges Ba-

taille]. Batay Zh. Proklyataya chast’. Sakral’naya 

sotsiologiya [Bataille G. The accursed share. Sacred 

sociology]. Moscow: Ladomir Publ., pp. 7–48. 

Zenkin, S.N. (1995). Zhorzh Batay [Georges Ba-

taille]. Frantsuzskaya literatura 1945–1990 [French 

literature of the 1945s – 1990s]. Мoscow: Nasledie 

Publ., pp. 799–809. 

 

Received 31.07.2020 

 

 

Об авторе About the author 

Горчакова Светлана Александровна 

кандидат философских наук, 

доцент кафедры социологии 

Курский государственный университет, 

305000, Курск , ул. Радищева, 33; 

e-mail: gorchackova.svet@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/ 0000-0001-6668-7958 

Svetlana A. Gorchakova 
Ph.D. in Philosophy, Associate Professor 

of the Department of Sociology 

Kursk State University, 

33, Radishchev st., Kursk, 305000, Russia; 

e-mail: gorchackova.svet@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/ 0000-0001-6668-7958 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Горчакова С.А. Человеческая телесность в гетерологии Ж. Батая // Вестник Пермского университета. Филосо-

фия. Психология. Социология. 2020. Вып. 3. С. 375–383. DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-375-383 

For citation: 

Gorchakova S.A. [Human corporeality in Georges Bataille’s heterology]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. 

Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2020, issue 3, pp. 375–383 (in 

Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-375-383 

 


