
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Матвейчев О.А., 2020 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 1(091) 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-355-364 

ГЕРМОТИМ КЛАЗОМЕНЕЦ 

КАК ПРЕДШЕСТВЕННИК АНАКСАГОРА 

Матвейчев Олег Анатольевич 

Финансовый университет при Правительстве Российской Федерации 

 

Анализируется свидетельство Аристотеля о возможной преемственности между учениями Гермо-

тима из Клазомен и его соотечественника Анаксагора. Это свидетельство останется одиноким сре-

ди более поздних античных сообщений о Гермотиме, представляющих его скорее как волшебника 

и духовидца, нежели философа. В этом виде его образ сохраняется и до XIX в.; Гегель, Целлер, 

Виндельбанд и другие относятся к его фигуре с нескрываемым скепсисом. Положение дел начало 

меняться к концу XIX – началу XX в., когда интерес исследователей стала привлекать иррацио-

нальная сторона античной мысли. Э. Роде обращает внимание на глубокую трансформацию в VII–

VI вв. до н.э. представлений о душе, которая представляется теперь существующей отдельно от 

тела в качестве особой, не сводимой к телу субстанции. Э. Доддс обнаруживает истоки этой новой 

концепции в северных странах, открывшихся греческому миру в связи с колонизацией побережья 

Черного моря и обогативших культуру Эллады элементами шаманизма. Способность переживать 

разделение души и тела была отличительной чертой особого рода магов и духовидцев, появив-

шихся именно тогда, в VII–VI вв.: Абариса, Аристея, Эпименида и других. Наиболее ярким при-

мером такого мага Роде считает Гермотима, и именно из своего личного опыта Гермотим мог сде-

лать вывод о несводимости друг к другу материи и духа и, как следствие, сепаратности Ума как 

мирового принципа. Различение духа (души) и материи (тела) станет основополагающим принци-

пом греческой философии, понятие Ума (Нуса) выступит фундаментом для системы Анаксагора, 

первого афинского философа, с которого, собственно, и начнется история классической греческой 

философии. 

Ключевые слова: история философии, Древняя Греция, Гермотим Клазоменский, Анаксагор, Нус, 

проблема духовного и материального, шаманизм, Э. Роде, Э. Доддс. 

HERMOTIMUS OF CLAZOMENAE AS ANAXAGORAS’S PREDECESSOR 

Oleg A. Matveychev 

Financial University under the Government of the Russian Federation 

The article analyzes Aristotle’s testimony of a possible continuity between the teachings of Hermotimus of 

Clazomenae and his compatriot Anaxagoras. This testimony will remain the only one among the later an-

cient reports concerning Hermotimus, representing him more as a wizard and a seer than a philosopher. In 

this way, his image is presented until the 19th century; Hegel, Zeller, Windelband and others showed undis-

guised skepticism towards this figure. The state of affairs began to change at the end of the 19th – beginning 

of the 20th centuries, when the irrational aspects of ancient thought started to attract researchers. Rohde 

draws attention to the profound transformation of ideas about the soul in the 7th – 6th
 
centuries BC, when 

the soul started to be perceived as existing separately from the body, as a special substance not reducible to 

the latter. E. Dodds discovers the origins of this new concept in the northern countries that opened up to the 



ФИЛОСОФИЯ 

 356 

Greek world due to the colonization of the Black Sea coast and enriched the culture of Hellas with elements 

of «shamanism». The ability to experience the separation of soul and body was a hallmark of magicians and 

seers of a special kind that appeared in the 7th – 6th centuries BC — Abaris, Aristaes, Epimenides, and oth-

ers. Rohde considers Hermotimus to be the most notable example of such a magician. It was from his per-

sonal experience that Hermotimus could draw a conclusion about the irreducibility of matter and spirit to 

each other, and, as a consequence, of the separateness of Mind as a universal principle. The distinction be-

tween spirit (soul) and matter (body) will become the fundamental principle of Greek philosophy; the con-

cept of Mind (Nous) will serve as the foundation for the system of Anaxagoras, the first Athenian philoso-

pher, from whom, in fact, the history of classical Greek philosophy begins. 

Keywords: history of philosophy, Ancient Greece, Hermotimus of Clazomenae, Anaxagoras, Nous, prob-

lem of the spiritual and material, shamanism, E. Rohde, E. Dodds. 

 

Вопрос об учителях и предшественниках вели-

кого философа малоазийского происхождения 

Анаксагора до сих пор остается дискуссион-

ным. Отмечено воздействие на его учение идей 

Парменида и Зенона

, однако ознакомился с 

ними Клазоменец, очевидно, уже по прибытии 

в Афины, тем более что Зенон несколько моло-

же Анаксагора. Но кто обучал Анаксагора на 

его родине и какие философы оказали на него 

влияние в ранний период жизни? 

Версии относительно истоков учения Анак-

сагора существовали уже в древности, не все-

гда, впрочем, лестные для одного из величай-

ших философов человечества. Демокрит, 

например, намекал на некие «древние мнения», 

которые якобы присвоил себе Анаксагор 

(Favorin. Hist. = D. L. IX 34) Бытописатель фи-

лософов Диоген Лаэртский высказывался более 

определенно, утверждая, что заимствование 

было из Лина: тот изрек, что «было время, ко-

гда все в мире явилося вместе», и тем упредил 

учение великого клазоменца: «Отсюда и взял 

Анаксагор свое учение, что все в мире возникло 

совокупно, и лишь потом явился Ум и внес в 

это порядок» (D. L. I 4) [Диоген Лаэртский, 

1986, с. 56]. 

Для Древней Греции упреки в заимствова-

нии идей были общим местом. Такого рода об-

винения не имели в виду покушение на источ-

ник благосостояния (понятие авторского права, 

поддающегося монетизации, появится только в 

Новое время), а касались лишь вопросов пер-

венства и престижа, к которым греки относи-

лись, однако, очень ревниво. Хрестоматийным 

случаем являются инсинуации Гераклита в ад-

рес Пифагора: «Пифагор, Мнесархов сын, 

________________________________________ 
 О текстуальных заимствованиях Анаксагора из Парме-

нида и Зенона см. [Рожанский И.Д., 1972, с. 26–28]. 

больше всех людей на свете занимался учены-

ми разысканиями и, выбрав эти сочинения, вы-

дал за свою собственную мудрость многозна-

ние и мошенничество» (D. L. VIII 6 = 22 (12) 

B 129 DK) [Лебедев А.В., 2014, с. 152]. В плаги-

ате у Пифагора, в свою очередь, были уличены 

Эмпедокл (D. L. VIII 54) и Энопид Хиосский 

([Galen.] Hist. phil. 55). Но, пожалуй, чаще всего 

греки и римляне злословили в адрес Платона, 

считая, что свой диалог «Тимей» он списал из 

пифагорейских книг, купленных в Сицилии 

(Gell. N. Att. III 17, 4; D. L. III 9, VIII 85). Кроме 

того, Платона обвиняли в неатрибутированных 

заимствованиях у Протагора и Демокрита

.  

Намеки Диогена Лаэртского на Анаксаго-

ров плагиат из Лина, вероятнее всего, беспоч-

венны: лишь с большим трудом можно пред-

положить, что произведения столь древнего 

автора (еще и при отсутствии в «темные века» 

у греков письменности) сохранились за не-

сколько столетий и попали в Малую Азию. 

Скорее стоило бы допустить, что Анаксагора 

«окормляла» ионическая школа.  

Собственно, доксографическая традиция и 

называет Анаксагора слушателем Анаксимена 

(D. L. II 6; Strab. XIV С 645), однако это было 

невозможно, поскольку Анаксимен умер около 

525 г. до н.э., т.е. за 25 лет до рождения Анакса-

гора. Тем не менее Анаксагор, безусловно, 

вполне мог быть знаком с трудами философов-

ионийцев: от них он, видимо, перенял саму 

форму изложения своего учения — космогони-

ческую гипотезу. «Судя по всему, в Милете в 

это время философской школы уже не было (в 

494 г. до н.э. Милет, как известно, был взят и 

________________________________________ 
 Феномен плагиата в Древней Греции анализируется в 

широком историческом контексте в одной из наших ста-

тей [Матвейчев О.А., 2018]. 



О.А. Матвейчев 

 357 

разрушен персами) (Геродот, VI, 18–20); но 

люди, которые встречались с Анаксимандром и 

Анаксименом, еще могли существовать — как в 

Милете, так и в других городах Ионии. Сочи-

нения этих двух философов, вероятно, перепи-

сывались и передавались из рук в руки; тем или 

иным способом они могли попасть и к Анакса-

гору и были им тщательно изучены» [Рожан-

ский И.Д., 1972, с. 67]. 

Достаточно надежное предположение мож-

но сделать, использовав хронологически-

географический принцип изучения античной 

философии

. Исходя из этого принципа, можно 

заключить, что если 1) какой-то философ жил 

географически близко от другого, 2) он не-

сколько старше его по годам жизни, 3) имеет 

общую с ним философскую проблематику, то с 

большой вероятностью первый является учите-

лем второго

.  

В случае с Анаксагором все эти условия вы-

полняются для Гермотима Клазоменского. Не-

смотря на то что он был старше Анаксагора на 

50 лет [Detienne M., 1964, p. 174], он вполне мог 

знать его лично и, если и не давать ему персо-

нальные уроки, то как минимум излагать в его 

присутствии свое учение. 

Что касается вопроса о наличии общей фи-

лософской проблематики, то он решается 

утвердительно еще со времен Аристотеля. 

Именно у него впервые встречается упомина-

ние о том, что автором теории Мирового ума 

(Нуса) как несводимого к материи мирообра-

зующего принципа в действительности являет-

ся Гермотим Клазоменец.  

Рассказывая историю философии как знания 

причин и начал, Стагирит критикует своих да-

леких предшественников — представителей 

ионийской натурфилософии — за их стремле-

ние наделить статусом первопринципа ту или 

иную материальную стихию. «После этих фи-

лософов с их началами, так как эти начала были 

недостаточны, чтобы вывести из них природу 

________________________________________ 
 Этот принцип проявляется еще у Диогена Лаэртского. 

Учеными, исходящими из примата источниковедческой 

стороны изучения истории философии, он, однако, от-

вергается [см., напр.: Лосев Α.Φ., 1986, с. 14]. 
 О законах хронотопа, позволяющих составить с доста-

точной степенью достоверности до сих пор отсутствую-

щую в современной истории философии (в силу немно-

гочисленности и противоречивости источников) духов-

ную генеалогию греческих мыслителей [см.: Матвей-

чев О.А., 2015, с. 43–44]. 

существующего, — пишет Аристотель, — сама 

истина … побудила искать дальнейшее начало. 

Что одни вещи бывают, а другие становятся хо-

рошими и прекрасными, причиной этого не 

может, естественно, быть ни огонь, ни земля, ни 

что-либо другое в этом роде, да так они и не 

думали; но столь же неверно было бы предо-

ставлять такое дело случаю и простому стече-

нию обстоятельств. Поэтому тот, кто сказал, 

что ум находится, так же как в живых суще-

ствах, и в природе, и что он причина миропо-

рядка и всего мироустройства, казался рассуди-

тельным по сравнению с необдуманными рас-

суждениями его предшественников

. Мы знаем, 

что Анаксагор высказал такие мысли, но имеет-

ся основание считать, что до него об этом ска-

зал Гермотим из Клазомен» (Met. 984b 10–20) 

[Аристотель, 1976a, с. 73]. 

Сходное утверждение мы находим в тракта-

те «О душе», где Гермотим не называется по 

имени, однако мало кто сомневается, о ком идет 

речь: «Анаксагор говорит, что душа — это то, 

что движет, и как будто еще кто-то сказал, что 

ум привел все в движение» (De an. 404а 25–26) 

[Аристотель, 1976b, с. 376]. 

И, наконец, третий фрагмент Аристотеля, 

где упоминается Гермотим в качестве автора 

концепции Ума как причины миропорядка, со-

держится в «Протрептике», сохраненном в не-

больших отрывках у Ямвлиха: «В человеке нет 

ничего божественного и блаженного, кроме … 

того в нас, что относится к сфере ума и духа… 

И хотя по природе [человеческая] жизнь 

несчастна и тягостна, все-таки, благодаря воз-

можности быть причастной к такой [т.е. интел-

лектуальной] способности, она устроена столь 

благодатно, что по сравнению со всеми осталь-

ными существами человек кажется богом. “Ибо 

наш ум (νους) есть бог” — кто бы это ни сказал, 

Гермотим, или Анаксагор — и “есть в жизни 

смертных доля бога некого”» (Arist. Protr. fr. 

10с Ross = Iambl. Protr. 8) [Фрагменты ран-

них…, 1989, с. 97–98]. 

________________________________________ 
 Экспрессию данного отрывка лучше передает перевод 

А.В. Лебедева: «Поэтому сказавший, что в природе (как в 

живых существах) содержится Ум и что это он причина 

космоса и всего [миро]порядка, явился словно трезвый 

по сравнению с прежними [философами], говорившими 

[пьяную] чушь (εἰχῇ)» [Фрагменты ранних…, 1989, 

с. 520]. 



ФИЛОСОФИЯ 

 358 

Таким образом, мы видим, что Аристотель, 

склонный считать практически всю предше-

ствующую ему философию «похожей на лепет» 

(Met. 993а 15), весьма высокого мнения о Гер-

мотиме как о мыслителе, предвосхитившем 

учение о Нусе самого Анаксагора, единствен-

ного «трезвого» философа среди его «пьяных» 

коллег. Более того, он со всей очевидностью 

считает «заслуживающей доверия традицию, 

которая представляла Гермотима истинным 

предшественником Анаксагора» [Detienne M., 

1964, p. 174].  

Однако традиция эта, судя по всему, была 

прервана уже в эпоху эллинизма. Во всяком 

случае, Секст Эмпирик, перечисляя философов 

древности, придерживавшихся дуалистической 

теории материи и активного принципа, переда-

ет сведения о Гермотиме именно со слов Ста-

гирита: «Анаксагор говорит: “Все вещи суще-

ствовали вместе. Ум же, придя, привел их в по-

рядок”, предположив, что ум, который, по его 

мнению, есть бог, является действующим нача-

лом, а многоразличие гомеомерий — матери-

альным. Аристотель говорит, что таким обра-

зом мыслили Гермотим Клазоменский, Парме-

нид Элейский и гораздо раньше их Гесиод. 

Конструируя происхождение Целого, они при-

няли Любовь в качестве двигательной и соби-

рательной причины сущего» (Sext. Adv. math. 

IX 1, 6–8) [Секст Эмпирик, 1976: с. 245]. 

Чем дальше уходило в древность учение 

Гермотима, тем сильнее оно забывалось. Уже в 

I в. н.э. Гермотим предстает лишь как сказоч-

ный колдун с аномальными способностями, но 

не как философ, изучающий «причины и начала 

вещей». Именно в этом амплуа он фигурирует у 

Аполлония Парадоксографа, затем — у Плиния 

Старшего, у Плутарха, чуть позже — у Лукиа-

на, Тертуллиана, Оригена. В этом виде его об-

раз доносится и до XIX–XX вв. 

Рационалистичный XIX в. относится к Гер-

мотиму явно свысока. Заметного интереса к 

нему не проявляет никто, кроме разве что про-

фессора Лейпцигского университета Ф.А. Кару- 

са, собравшего коллекцию фрагментов Гермо-

тима и сопроводившего ее дотошными коммен-

тариями и попутными размышлениями в стиле 

эпохи Просвещения [Carus F.A., 1809: S. 330–

392]. Гегель отмечает, что о философии Гермо-

тима известно очень мало, и относится к ней с 

заведомым скепсисом: «…вероятно, она не 

многого стоила» [Гегель Г.В.Ф., 1993, с. 320]. 

Фактически игнорируют Гермотима Т. Гом- 

перц, а также В. Виндельбанд, называющий его 

мифологическим персонажем [Виндельбанд В., 

1995, с. 37].  

Персонального места не нашлось Гермоти-

му и в фундаментальном труде Э. Целлера, ко-

торый, впрочем, дает по легендарному мудре-

цу в главе об Анаксагоре развернутую под-

строчную справку, основанную на исследова-

нии Каруса, где подчеркивает, что Гермо-

тим — не более чем волшебник из древних ле-

генд, и объявляет свидетельства Аристотеля 

«лишенными всякой исторической основы» 

[Zeller E., 1881, p. 386]. Да и в более поздней 

литературе Гермотим появляется, как правило, 

как участник списка магов и мистиков VII–

VI вв. до н.э., которые даже не наделяются 

статусом предфилософов. Даже в собрании 

Дильса для Гермотима не находится отдельной 

статьи

: все упоминания о нем рассредоточены 

по разным разделам издания. 

Однако к концу XIX – началу XX в. поло-

жение дел начало меняться. К этому времени 

истории философии уже удалось преодолеть 

стойкий стереотип о сверхрационализме гре-

ков. Интерес исследователей стала привлекать 

иррациональная сторона античной мысли, 

прежде совершенно игнорировавшаяся наукой. 

В античной философии начинают видеть не 

нечто отживающее, реакционное, стихию мра-

кобесия и суеверий, в борьбе с которыми про-

исходило становление эллинской философии, 

но равноправный источник философии, гене-

зис которой оказался более многоплановым 

явлением, чем описываемое формулой 

В. Нестле целенаправленное движение «от 

мифа к логосу»

. 

В своей знаменитой книге «Psyche» (1890–

1894)

 Эрвин Роде до известной степени реа-

билитирует магов и мантисов VII–VI вв. 

________________________________________ 
 Это упущение Дильса восполняет А.В. Лебедев в своем 

собрании фрагментов досократиков, по большей части 

основанном на коллекции Дильса-Кранца [Фрагменты 

ранних…, 1989, с. 97–98]. 
 О дискуссиях по поводу генезиса древнегреческой фи-

лософии [см.: Матвейчев О.А., 2016a, 2016b]. 
 Этот основополагающий труд до сих пор не переведен 

на русский язык, и это несмотря на то, что его влияние на 

последующую мировую литературу по древнегреческой 

религии было исключительным. 



О.А. Матвейчев 

 359 

до н.э., указывая на их особую роль в истории 

греческой мысли. Возможно, с точки зрения 

современного человека, их можно отнести к 

мудрецам лишь с известной натяжкой: не все 

они занимались преимущественно тем, что из-

рекали умные мысли и учили правильной жиз-

ни. Однако необходимо понимать историч-

ность подобных представлений. Роде напоми-

нает, что у каждой эпохи — свой идеал мудро-

сти и в указанную эпоху его воплощали имен-

но они, экстатические провидцы и чудотвор-

цы, способные, по мнению древних, общаться 

с самим Универсумом, с всеохватывающим 

духовным миром [Rohde E., 1925, p. 299] и до-

казывающие это на практике, исцеляя недуж-

ных и охраняя целые народы от грядущих бед, 

несомых безжалостной природой. 

Именно с ними Роде связывает глубокую 

трансформацию представлений о душе, кото-

рая представляется теперь существующей от-

дельно от тела в качестве особой, не сводимой 

к телу субстанции.  

Выражение этих новых представлений о 

душе германский филолог находит у Пиндара:  

 

…В блаженной доле 

Все минуют конец, избавляющий от трудов; 

И тело их следует за всемогущею смертью, 

Но жив остается облик бытия, 

Ибо только он — от богов. 

Он спит, когда члены наши — при деле их; 

А когда на них скатывается дрема, 

Он в несчетных снах 

Являет нам близящийся суд 

Меж теми, кому радость и кому беда… 

(Pind. fr. 131 Snell) [Пиндар, 1980, с. 213]. 

 

В этом фрагменте Пиндар отражает уже 

утвердившееся к V в. до н.э. представление о 

фундаментальном противостоянии души и те-

ла, при котором их активности оказываются 

еще и обратно пропорциональными друг дру-

гу: душа наиболее деятельна именно тогда, ко-

гда тело спит; в этом состоянии она способна 

даже отправляться в самостоятельное путеше-

ствие, посещая отдаленные места и заглядывая 

в будущее.  

Такая способность души была отличитель-

ной чертой особого рода магов и провидцев, 

появившихся в Греции в VII–VI вв. до н.э. и 

снискавших огромную славу. К ним Роде отно-

сит, в частности, уроженца легендарной страны 

Гипербореи

 Абариса, который, держа в руке 

золотую стрелу как знак жреца Аполлона, про-

шел через многие земли, изгоняя болезни и 

останавливая эпидемии, предупреждая о гря-

дущих землетрясениях и других бедствиях


. 

С Абарисом, по словам Роде, схож Аристей 

Проконнесский, более всего известный своим 

знаменитым путешествием к северным землям, 

совершенным по приказу Аполлона. По резуль-

татам своего похода он составил поэму «Ари-

маспея», ставшую для эллинов главным источ-

ником сведений о Гиперборее


. Аристей обла-

дал рядом феноменальных талантов, в том чис-

ле исключительным долголетием, умением пе-

ревоплощаться в птицу (ворона), а также нахо-

диться одновременно в двух местах (дар било-

кации). Причем если Геродот рассказывает о 

способности Аристея в одно и то же время 

находиться в разных местах телесно (Hdt. IV 

14), то позднейшая традиция, представленная, в 

частности, философом-стоиком Максимом 

Тирским, настаивает на путешествиях его души 

отдельно от тела (Мах. Туr. X 2). 

Величайшим мастером Роде называет кри-

тянина Эпименида, участника списка семи 

мудрецов (Plut. Sol. 12; Clem. Strom. I 59, 2), 

эпического поэта, провидца и мага-

врачевателя, воздействием на трансцендент-

ные силы очистившего Афины от Килоновой 

скверны и спасшего от моровой язвы Делос. 

Суда передает, что его душа могла выходить 

из тела на какое угодно время, а затем в него 

возвращаться (Suda = DK 3 A 2). 

Но «наиболее ярким примером» [Rohde E., 

1925, p. 300] среди прочих Роде называет слу-

чай Гермотима из Клазомен, также умевшего, 

как говорят, странствовать в духе и наблюдать 

за происходящим в далеких местах, а возможно 

(как предположил французский историк фило-

софии М. Детьен), просто владеющий способ-

________________________________________ 
 Историографический и теоретический обзор античных 

и более поздних представлений о Гиперборее содержится 

в книге «Гиперборея: приключения идеи» [Беляков А.В., 

Матвейчев О.А., 2019]. 
 О развитии образа этого прославленного провидца в 

греческой литературе см. нашу статью «Семь чудес ги-

перборейца Абариса» [Матвейчев О.А., 2016c]. 
 Об авторе «Аримаспеи» и его невероятных способно-

стях см. нашу статью «Аристей Проконесский, духови-

дец, свидетель Гипербореи» [Матвейчев О.А., 2017]. 



ФИЛОСОФИЯ 

 360 

ностью переживать в состоянии каталепсии 

разделение души и тела [Detienne M., 1964, 

p. 174]. 

Историю его рассказывает Плиний Стар-

ший: «…душа Гермотима Клазоменского, оста-

вив тело, блуждала, одиноко скитаясь, и возве-

стила ему издалека о том многом, что не может 

знать человек, не присутствовавший там, … по-

ка, наконец, его враги, которых звали кантари-

дами, не кремировали тело и тем не лишили ее 

той оболочки, куда она могла бы возвращаться» 

(Plin. Hist. VII 174) [Плиний Старший, 2009, 

с. 240]. 

Плутарх уточняет: секрет духовидца Гермо-

тима выдала врагам его жена-предательница, и 

те не просто кремировали бездыханное тело ду-

ховидца, а сожгли его вместе с домом, за что 

«несут наказание в Тартаре еще и поныне» 

(Plut. De genio 22) [Плутарх, 1983, с. 527]. В па-

мять о ее вероломстве клазоменские граждане 

отказывались пускать женщин в храм, который 

они воздвигли в честь предательски убитого 

Гермотима (Tert. De an. XLIII 12)


.  

Надо сказать, что сюжет о странствиях души 

Гермотима пользовался большой популярно-

стью и нередко привлекался авторами для ил-

люстрации тех или иных идей. Так, Лукиан Са-

мосатский в шутливой «Похвале мухе» вспо-

минает случай с Гермотимом в связи со своим 

рассуждением о возможном бессмертии муши-

ной души, коль скоро, покидая на зиму тело 

своей шестилапой хозяйки, она, «удалившись, 

вновь возвращается, узнает и воскрешает тело и 

возвращает мухе полет» (Luc. Musc. Enc. 7) 

[Лукиан Самосатский, 2001, с. 79]. А африкан-

ский апологет Тертуллиан в трактате «О душе» 

приводит историю о Гермотиме Клазоменце 

для доказательства тезиса о деятельной и бес-

покойной душе, не прекращающей своей ак-

тивности и в те часы, когда тело отдыхает: ее 

беспрестанное движение, по мнению африкан-

ского апологета, служит доказательством ее 

божественности и бессмертия (De an. XLV 1). 

Да и, собственно, что, как не сон, может дока-

________________________________________ 
 Английский историк оккультизма Дж. Стреттон-Кент, 

впрочем, считает, что запретным для женщин храм Гер-

мотима в действительности сделали «по примеру орфи-

ков, которые, в отличие от последователей дионисийских 

культов, не допускали женщин к своим обрядам» 

[Стреттон-Кент Дж., 2019, с. 365]. 

зать возможность воскресения во плоти в конце 

времен? «Через этот образ смерти ты посвяща-

ешься в веру, размышляешь о надежде, учишь-

ся умирать и жить, учишься бодрствовать, пока 

спишь» (Tert. De an. XLIII 12) [Тертулли-

ан К.С.Ф., 2004, с. 116]. 

Э. Роде обращает внимание на инородность 

«мистической» доктрины противостояния души 

и тела для греческой ментальности. Называя ее 

«каплей чуждой крови в греческих жилах»


 

[Rohde E., 1895, S. 27], немецкий ученый, одна-

ко, обнаруживал очертания этой доктрины еще 

у Гомера. Другие предпочитали искать источ-

ник этой чужеродной «капли» в восточном 

направлении: в Малой Азии и пр. Автор книги 

«Греки и иррациональное» (1951) Э. Доддс ка-

тегорически не согласен ни с Роде, ни с этими 

«ориенталистами» [Доддс Э.Р., 2000, с. 206, 

232]. Исток указанной концепции он находит в 

северных странах, открывшихся греческому 

миру в связи с колонизацией побережья Черно-

го моря в VII в. до н.э., т.е. не ранее чем через 

век после смерти аэда


, и обогативших культу-

ру Эллады элементами шаманизма


.  

Плодом этих контактов и становится появ-

ление в конце архаического века перечислен-

ных Роде хранителей сверхъестественной муд-

рости, каждый из которых демонстрирует от-

четливо шаманские черты: Аристея, Абариса, 

Анахарсиса, Гермотима, Эпименида. Как счи-

тает Доддс, «можно предположить существова-

ние некой линии духовной передачи, которая 

начинается в Скифии, пересекает Геллеспонт и 

________________________________________ 
 В оригинале – труднопереводимая игра слов: «ein 

fremder Blutstropfen im griechischen Blute». 
 О полемике относительно личности Гомера и времени 

его жизни [см.: Беляков А.В., Матвейчев О.А., 2014, 

с. 122–169]. 
 Понятия «шаманизм», «шаманский», прежде носившие 

четко этнографический характер и географически огра-

ниченные Сибирью и Центральной Азией, закрепляются 

в вокабуляре исследователей, занимающихся генезисом 

греческой философии, в начале-середине XX в. Уже 

К. Мёйли, находя известное сходство между уральско-

сибирским шаманизмом и религиозными воззрениями 

скифов, всерьез рассуждал об определяющем влиянии 

скифского шаманизма на целый ряд греческих мыслите-

лей, провидцев, поэтов и чудотворцев, не исключая даже 

Гомера [Meuli K., 1935]. Мёйли, чуть позже В. Шмидт, а 

вслед за ними и М. Элиаде рассматривали шаманизм 

чуть ли не как некое универсальное явление, элементы 

которого (в частности, экстатические техники, способ-

ность к целительству, билокацию и др.) можно найти в 

любой культуре. 



О.А. Матвейчев 

 361 

выходит в азиатскую Грецию, соединяясь при 

этом, вероятно, с остатками минойской тради-

ции, все еще бытовавшими к тому времени на 

Крите, затем эмигрирует на Дальний Запад вме-

сте с Пифагором и имеет своего последнего 

знаменитого представителя в лице сицилийца 

Эмпедокла; эти мужи распространили веру в 

автономное существование души, или “я”, ко-

торое с помощью соответствующих техник мо-

жет быть отделено от тела еще при жизни — 

“я”, которое старше, чем тело, и которое пере-

живет его» [Доддс Э.Р., 2000, с. 217]. 

По мнению Доддса, эти новые представле-

ния о душе привились на греческой почве, по-

скольку отвечали духовным нуждам эпохи. Ис-

толкованные в нравственном смысле, они, в 

частности, стали основой теории реинкарнации, 

развивавшейся в учениях пифагорейцев и Пла-

тона. Эта теория, пишет британский филолог, 

«предлагала более удовлетворительное реше-

ние позднеархаической проблемы божьего су-

да, чем теория наследственной вины или по-

смертного наказания в другом мире. С ростом 

независимости индивида от гнетущей опеки 

традиционной семьи, с увеличением его прав 

как юридического “лица” понятие замещающей 

расплаты за чью-то ошибку стало уже непри-

годным. … Что касается посмертного наказа-

ния, то оно объясняло, и довольно неплохо, по-

чему боги терпимо относились к мирским успе-

хам злодея. … Однако посмертное наказание не 

объясняло, почему боги столь терпимы к чело-

веческому страданию, и, в частности, к неспра-

ведливому страданию невинного. Реинкарнация 

же объясняла. С ее точки зрения, ни одна чело-

веческая душа не являлась невинной: все в той 

или иной степени расплачивались за разные 

преступления, совершенные в прошлых жиз-

нях» [Доддс Э.Р., 2000, с. 223]. 

С неизбежностью встает вопрос: могло ли 

это новое для греков представление о сепарат-

ности души и тела стать источником опреде-

ленных философских обобщений уже в эпоху 

архаики? Мог ли столь абстрактный теоретиче-

ский вывод, как постулирование несводимости 

друг к другу материи и духа, быть извлечен ма-

гами и чудотворцами той поры из личного опы-

та? Э. Роде уверен, что, по крайней мере, в слу-

чае с Гермотимом все именно так и обстояло: 

«Что касается Гермотима, который, как позднее 

и его соотечественник Анаксагор, предпринял 

попытку развести чистый “Ум” и материю, мы 

можем очень ясно увидеть, как эта теория мог-

ла возникнуть из его особого “переживания”. 

Экстазы души, в которых и сам Гермотим, и все 

это поколение имели такой богатый опыт, ука-

зывали на отделение души от тела и, более того, 

на превосходство души в ее отделенном состо-

янии над телом — как на твердо установленный 

факт» [Rohde E., 1925, p. 301–302]. 

Гермотим и Анаксагор — люди совершенно 

разных типов: один — маг и экстатический 

провидец, по сути, социальный маргинал, если 

выражаться в современных понятиях, другой — 

философ-рационалист, представитель полити-

ческого истеблишмента. Однако, как пишет 

Детьен, ментальные структуры обоих мыслите-

лей находятся в прочной взаимосвязи: 

«…отделимость Нуса, выработанная в практике 

мага, позволяет ответить на новую проблемати-

ку — проблему единого и множественного, по-

ставленную рациональным мышлением. Кроме 

того, … Нус Анаксагора сохраняет фундамен-

тальный характер бытия “отдельной” души, как 

у его согражданина по Клазоменам Гермотима» 

[Detienne M., 1964, p. 178]. И если между Гер-

мотимом и Анаксагором как историческими 

типами личности — огромная пропасть, то в их 

учениях и Карус, и Роде, и Детьен обнаружи-

вают явную преемственность, которая, как мы 

видим, доказывается не только свидетельства-

ми Аристотеля — древнейшего историка грече-

ской философии. 

Выходец из Клазомен, Анаксагор стал фак-

тически родоначальником философии в 

Афинах — города, прежде славящегося законо-

дателями, полководцами, торговцами, но никак 

не метафизиками. «Анаксагор был первым, кто 

приобщил бурно развивавшуюся обществен-

ную жизнь Афин к ионийской учености и таким 

образом явился основоположником афинской 

философской школы. В этом состоит его вели-

чайшая культурно-историческая заслуга» [Ро-

жанский И.Д., 1972, c. 5]. Учениками его были 

великие Перикл и Еврипид, а также Архелай, 

который в свое время обучит Сократа, а тот — 

Платона, примечаниями к учению которого 

многими веками позже назовут всю последую-

щую философскую традицию. Где-то у истоков 

этой традиции, как можно предположить на ос-

новании всего вышесказанного, и находился 

Гермотим Клазоменец. 



ФИЛОСОФИЯ 

 362 

Сохранившихся данных о Гермотиме слиш-

ком мало, чтобы можно было хотя бы попы-

таться реконструировать его учение. Да и све-

дения о философии Гермотима как о возмож-

ном источнике Анаксагора донес до нас лишь 

один-единственный автор — Аристотель, что и 

дало критически настроенному Целлеру осно-

вание сомневаться в их надежности.  

В условии удручающего дефицита античных 

текстов, 95 % которых было утеряно еще в 

древности, мы можем выносить лишь вероят-

ностные суждения относительно отношений 

преемственности между двумя философами, 

даже если принять во внимание гипотезу Роде–

Доддса о шаманизме психических странствий 

Гермотима как праформе будущего учения 

Анаксагора об Уме. Однако сама тематизация 

этой возможной преемственности позволяет ак-

туализировать ряд давних вопросов о путях 

становления философии как новой для своего 

времени формы общественного сознания.  

Является ли генезис философии поступа-

тельным процессом либо же его более точно 

описывает формула Эрнеста Ренана о грече-

ском чуде? 

Коренится ли философия в дофилософских 

формах, таких как магия, мантика, миф, экста-

тические практики, либо же философия рож-

далась в борьбе с этими отживающими явле-

ниями?  

Можно ли назвать единой традицию, поро-

дившую как духовидцев и шаманов VII–VI вв. 

до н.э., так и собственно философов? И если да, 

то какие ментальные структуры связывают 

между собой рациональную мысль и стихию 

мифа и религиозного экстаза? 

Одной из ключевых фигур, изучение кото-

рой дало бы возможность приблизиться к ре-

шению этих проблем, является Гермотим Кла-

зоменский, личность которого, впрочем, сама 

по себе ставит перед исследователями множе-

ство вопросов. И эти вопросы еще ждут ответа. 

Список литературы 

Аристотель. Метафизика // Аристотель. Собр. 

соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1976. Т. 1. С. 63–367. 

Аристотель. О душе // Аристотель. Собр. 

соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1976. Т. 1. С. 369–448. 

Беляков А.В., Матвейчев О.А. Гиперборея: 

приключения идеи. М.: Книжный мир, 2019. 

416 с. 

Беляков А.В., Матвейчев О.А. Троянский конь 

западной истории. СПб.: Питер, 2014. 224 с. 

Виндельбанд В. История древней философии. 

Киев: Тандем, 1995. 368 с. 

Гегель Г.В.Ф. Лекции по истории философии. 

Т. 1. СПб.: Наука, 1993. 352 с. 

Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изре-

чениях знаменитых философов. М.: Мысль, 1986. 

571 с. 

Доддс Э.Р. Греки и иррациональное. СПб.: 

Алетейя, 2000. 507 с. 

Лебедев А.В. Логос Гераклита. Реконструкция 

мысли и слова (с новым критическим изданием 

фрагментов). СПб.: Наука, 2014. 533 с. 

Лосев Α.Φ. Диоген Лаэрций и его метод // Дио-

ген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях 

знаменитых философов. М.: Мысль, 1986. С. 3–54. 

Лукиан Самосатский. Похвала мухе // Лукиан 

Самосатский. Соч.: в 2 т. СПб.: Алетейя, 2001. 

Т. 1. С. 78–80. 

Матвейчев О.А. Аристей Проконнесский — 

духовидец, свидетель Гипербореи // Социально-

гуманитарные знания. 2017. № 4. С. 256–266. 

Матвейчев О.А. К вопросу о малоазийских 

корнях ранней греческой философии // Научный 

ежегодник Института философии и права Ураль-

ского отделения Российской академии наук. 2015. 

Т. 15, вып. 4. С. 41–66. 

Матвейчев О.А. К дискуссии о генезисе древ-

негреческой философии // Научный ежегодник 

Института философии и права Уральского отде-

ления Российской академии наук. 2016. Т. 16, 

вып. 4. С. 5–16. 

Матвейчев О.А. К дискуссии о происхождении 

древнегреческой философии в русской и совет-

ской философской мысли // Вопросы философии. 

2016. № 6. С. 185–199. 

Матвейчев О.А. Плагиат Древней Греции // 

Социально-гуманитарные знания. 2018. № 1. 

С. 188–202. 

Матвейчев О.А. Семь чудес гиперборейца 

Абариса // Философская мысль. 2016. № 5. С. 26–

34. DOI: https://doi.org/10.7256/2409-

8728.2016.5.18701 

Пиндар. Отрывки // Пиндар. Вакхилид. Оды. 

Фрагменты. М.: Наука, 1980. С. 275–284. 

Плиний Старший. Естественная история. 

Кн. VII // Адам и Ева. Альманах гендерной исто-

рии. М.: ИВИ РАН, 2009. № 17. С. 211–242. 

Плутарх. О демоне Сократа // Плутарх. Сочи-

нения. М.: Худ. лит., 1983. С. 501–536. 

Рожанский И.Д. Анаксагор. У истоков антич-

ной науки. М.: Наука, 1972. 320 с. 



О.А. Матвейчев 

 363 

Секст Эмпирик. Против ученых // Секст Эм-

пирик. Соч.: в 2 т. М.: Мысль, 1976. Т. 1. С. 61–

376. 

Стреттон-Кент Дж. Геософия: магия под-

земного мира. М.: Телема, 2019. 720 с. 

Тертуллиан К.С.Ф. О душе. СПб.: Изд-во Оле-

га Абышко, 2004. 256 с. 

Фрагменты ранних греческих философов. Ч. I 

/ сост. А.В. Лебедев. М.: Наука, 1989. 576 с. 

Carus F.A. Nachgelassene Werke. Bd. IV: Ideen 

zur Geschichte der Philosophie. Leipzig: I.A. Barth 

und P.G. Kummer, 1809. 766 S. 

Detienne M. Les origines religieuses de la notion 

d’intellect: Hermotimus et Anaxagore // Revue 

Philosophique de la France et de l'Étranger. 1964. 

T. 154. P. 167–178. 

Meuli K. Scythica // Hermes. 1935. Bd. 70. 

S. 121–176. 

Rohde E. Die Religion der Griechen. Heidelberg: 

Universitäts-Buchdruckerei von J. Hörning, 1895. 

47 S. 

Rohde E. Psyche: The Cult of Souls and the Belief 

in Immortality among the Greeks. London: Kegan 

Paul, Trench, Trubner & Co, 1925. 650 p. 

Zeller E. A history of Greek philosophy from the 

earliest period to the time of Socrates. Vol. II. Lon-

don: Longmans, Green, and Co, 1881. 541 p. 

 

Получено 30.04.2020 

 

References 

Aristotle (1976). Metafizika [Metaphysics]. Aristo-

tel’. Sobranie sochineniy: v 4 t. [Aristotle. Collected 

works: in 4 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., vol. 1, 

pp. 63–367. 

Aristotle (1976). O dushe [On the soul]. Aristotel’. 

Sobranie sochineniy: v 4 t. [Aristotle. Collected 

works: in 4 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., vol. 1, 

pp. 369–448. 

Belyakov, A.V. and Matveychev, O.A. (2019). 

Giperboreya: priklyucheniya idei [Hyperborea: idea’s 

adventures]. Moscow: Knizhnyy Mir Publ., 416 p. 

Belyakov, A.V. and Matveychev, O.A. (2014). 

Troyanskiy kon’ zapadnoy istorii [Trojan horse of 

western history]. Saint Petersburg: Piter Publ., 224 p. 

Carus, F.A. (1809). Nachgelassene Werke. Bd. IV: 

Ideen zur Geschichte der Philosophie [Postponed 

works. Vol. 4: Ideas on the history of philosophy]. 

Leipzig: I.A. Barth und P.G. Kummer Publ., 766 p. 

Detienne, M. (1964). Les origines religieuses de la 

notion d'intellect: Hermotimus et Anaxagore [The re-

ligious origins of the notion of intellect: Hermotimus 

and Anaxagora]. Revue Philosophique de la France et 

de l’Étranger [Philosophical Review of France and 

Abroad]. Vol. 154, pp. 167–178. 

Diogenes Laertius (1986). O zhizni, ucheniyakh i 

izrecheniyakh znamenitykh filosofov [Lives, teach-

ings, and sayings of famous philosophers]. Moscow: 

Mysl’ Publ., 571 p. 

Dodds, E.R. (2000). Greki i irratsional’noe [The 

Greeks and the irrational]. Saint Petersburg: Aleteyya 

Publ., 507 p. 

Hegel, G.W.F. (1993). Lektsii po istorii filosofii. 

T. 1 [Lectures on the history of philosophy. Vol. 1]. 

Saint Petersburg: Nauka Publ., 352 p. 

Lebedev, A.V. (ed.) (1989). Fragmenty rannikh 

grecheskikh filosofov. Ch. I [Fragments of early 

Greek philosophers. Pt. 1]. Moscow: Nauka Publ., 

576 p. 

Lebedev, A.V. (2014). Logos Geraklita. Rekon-

struktsiya mysli i slova [The logos of Heraclitus. A 

reconstruction of thought and speech]. Saint Peters-

burg: Nauka Publ., 533 p. 

Losev, A.F. (1986). Diogen Laertsiy i ego metod 

[Diogenes Laertius and his method]. Diogen Laertsiy. 

O zhizni, ucheniyakh i izrecheniyakh znamenitykh 

filosofov [Diogenes Laertius. Lives, teachings, and 

sayings of famous philosophers]. Moscow: Mysl’ 

Publ., pp. 3–54. 

Lucian of Samosata (2001). Pokhvala mukhe [The 

fly (praising a fly)]. Lukian Samosatskiy. Sochineni-

ya: v 2 t. [Lucian of Samosata. Works: in 2 vols]. 

Saint Petersburg: Aleteyya Publ., vol. 1, pp. 78–80. 

Matveychev, O.A. (2017). Aristey Pro-

konneskiy — providets, svidetel’ Giperborei [Aristeas 

Prokonnessky — visionary, witness Hyperborea]. 

Sotsial’no-gumanitarnye znaniya [Social and Human-

itarian Knowledge]. No. 4, pp. 256–266. 

Matveychev, O.A. (2016). K diskussii o genezise 

drevnegrecheskoy filosofii [To discussion on genesis 

of Ancient Greek philosophy]. Nauchnyy yezhegodnik 

Instituta filosofii i prava Ural’skogo otdeleniya Ros-

siyskoy akademii nauk [Research Yearbook, Institute 

of Philosophy and Law, Ural Branch of the Russian 

Academy of Sciences]. Vol. 16, iss. 4, pp. 5–16.  

Matveychev, O.A. (2016). K diskussii o pro-

iskhozhdenii drevnegrecheskoy filosofii v russkoy i 

sovetskoy filosofskoy mysli [To the discussion of gen-

esis of Ancient Greek philosophy in Russian and so-

viet philosophical thought]. Voprosy filosofii [Russian 

Studies in Philosophy]. No. 6, pp. 185–199. 

Matveychev, O.A. (2015). K voprosu o malo-

aziyskikh kornyakh ranney grecheskoy filosofii [On 

the problem of Asia minor’s origins of early Greek 

philosophy]. Nauchnyy ezhegodnik Instituta filosofii i 



ФИЛОСОФИЯ 

 364 

prava Ural’skogo otdeleniya Rossiyskoy akademii 

nauk [Research Yearbook, Institute of Philosophy and 

Law, Ural Branch of the Russian Academy of Scienc-

es]. Vol. 15, iss. 4, pp. 41–66. 

Matveychev, O.A. (2018). Plagiat Drevney 

Gretsii [Plagiarism of Ancient Greece]. Sotsial’no-

gumanitarnye znaniya [Social and Humanitarian 

Knowledge]. No. 1, pp. 188–202. 

Matveychev, O.A. (2016). Sem’ chudes giperbo-

reytsa Abarisa [Seven wonders of Abaris the Hyper-

borean]. Filosofskaya mysl’ [Philosophical Thought]. 

No. 5, pp. 26–34. DOI: https://doi.org/10.7256/2409-

8728.2016.5.18701 

Meuli, K. (1935). Scythica [Scythian]. Hermes. 

Vol. 70, pp. 121–176. 

Pindar (1980). Otryvki [Excerpts]. Pindar. Vakkhi-

lid. Ody. Fragmenty [Pindar. Bacchilides. Odes. 

Fragments]. Moscow: Nauka Publ., pp. 275–284. 

Pliny the Elder (2009). Estestvennaya istoriya. 

Kn. VII [The natural history. Book 12]. Adam i Eva. 

Al’manakh gendernoy istorii [Adam and Eve. Alma-

nac gender history]. Moscow: IGH RAS Publ., 

no. 17, pp. 211–242. 

Plutarch (1983). O demone Sokrata [On the Dai-

monion of Socrates]. Plutarkh. Sochineniya [Plutarch. 

Essays]. Moscow: Khudozhestvennaya Literatura 

Publ., pp. 501–536. 

Rohde, E. (1895). Die Religion der Griechen [The 

religion of the Greeks]. Heidelberg: Universitäts-

Buchdruckerei von J. Hörning Publ., 47 p. 

Rohde, E. (1925). Psyche: the cult of souls and the 

belief in immortality among the Greeks. London: 

Kegan Paul, Trench, Trubner & Co Publ., 650 p. 

Rozhanskiy, I.D. (1972). Anaksagor. U istokov 

antichnoy nauki [Anaxagoras. At the origins of an-

cient science]. Moscow: Nauka Publ., 320 p. 

Sextus Empiricus (1976). Protiv uchenykh 

[Against the scientists]. Sekst Empirik. Sochineniya: v 

2 t. [Sextus Empiricus. Works: in 2 vols]. Moscow: 

Mysl’ Publ., vol. 1, pp. 61–376. 

Stratton-Kent, J. (2019). Geosofiya: magiya pod-

zemnogo mira [Geosophia: The argo of magic]. Mos-

cow: Telema Publ., 720 p. 

Tertullian, K.S.F. (2004). O dushe [On the soul]. 

Saint Petersburg: Oleg Abyshko’s Publ., 256 p. 

Windelband, W. (1995). Istoriya drevney filosofii 

[History of ancient philosophy]. Kiev: Tandem Publ., 

368 p. 

Zeller, E. (1881). A history of Greek philosophy 

from the earliest period to the time of Socrates. Lon-

don: Longmans, Green, and Co Publ., vol. II, 541 p. 

 

Received 30.04.2020 

 

 

Об авторе About the author 

Матвейчев Олег Анатольевич 

кандидат философских наук, профессор 

Департамента массовых коммуникаций 

и медиабизнеса 

Финансовый университет при Правительстве 

Российской Федерации, 

125993, Москва, Ленинградский пр., 49; 

e-mail: matveyol@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4568-2650 

Oleg A. Matveychev 

Ph.D. in Philosophy, Professorof the Department 

of Mass Communications and Media Business 

Financial University under the Government 

of the Russian Federation, 

49, Leningradskiy av., Moscow, 125993, Russia; 

e-mail: matveyol@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-4568-2650 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Матвейчев О.А. Гермотим Клазоменец как предшественник Анаксагора // Вестник Пермского университета. 

Философия. Психология. Социология. 2020. Вып. 3. С. 355–364. DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-355-364 

For citation: 

Matveychev O.A. [Hermotimus of Clazomenae as Anaxagoras’s predecessor]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. 

Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2020, issue 3, pp. 355–364 (in Rus-

sian). DOI: 10.17072/2078-7898/2020-3-355-364 

 

https://orcid.org/0000-0003-4568-2650

