
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Невелева В.С., Соломко Д.В., 2020 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 1:572.026 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-2-181-191 

ЧЕЛОВЕК И ТЕХНИЗИРОВАННЫЙ МИР: 

ЭКОЛОГИЧЕСКИЙ ВЕКТОР ФИЛОСОФСКОГО ОСМЫСЛЕНИЯ 

Невелева Вера Сергеевна 
Челябинский государственный институт культуры 

Соломко Дмитрий Витальевич 
Южно-Уральский государственный университет 
(Национальный исследовательский университет) 

 
В условиях технизации практически всех сторон жизни и жизненного мира человека экология 
непосредственного, живого переживания им отношений со всеми элементами мира есть проблема, 
связанная как с реальным существованием современного человека, так и с теоретическим знанием 
о нем. В статье представлен опыт философской рефлексии, необходимой при поиске оптимально-
го пути решения ряда принципиальных вопросов, ставших вновь актуальными: как возможен че-
ловек в технизированном мире? каково общее (т.е. философское — на предельно общем уровне 
его осмысления) основание отношений человека с технизированным миром? как возможно знание 
о человеке, каким оно должно быть в новых условиях технизированного мира? Человек в технизи-
рованном мире возможен как человек — необходимо развивать и укреплять экологический способ 
их взаимоотношений, сохранять/воспроизводить эти отношения в целом как отношения есте-
ственного и искусственного, «живого» и «неживого». Экологический подход строится на основе 
логики взаимосоразмерности человека и мира, на удержании соразмерности, соотнесении воз-
можностей полноценного воспроизводства и развития каждого «начала» — человеческого и тех-
нического — в их ориентации друг на друга. Экологический подход — это подход, основанный на 
принципе оптимальности в отношениях между сторонами, когда создаются наилучшие возможно-
сти для развития, реализации внутреннего потенциала каждой из сторон. Экологический подход 
имеет методологическое значение в теоретическом и практическом смыслах: может быть 
рассмотрен и как подход в теоретических исследованиях, и как подход в организации и 
осуществлении практических отношений человека с технизированным миром. 
Ключевые слова: человек, техника, технизированный мир, экологический вектор, экологическое 
измерение, экология бытия человека, экогуманистика. 

THE HUMAN AND THE TECHNICAL WORLD: THE ECOLOGICAL 

VECTOR OF PHILOSOPHICAL COMPREHENSION 

Vera S. Neveleva 
Chelyabinsk State Institute of Culture and Arts 

Dmitry V. Solomko 
South Ural State University (National Research University) 

Under technicalization of practically all aspects of a person’s life and the vital world, the ecology of a 
person’s direct experience of their relations with all elements of the world is a problem both in the real 



ФИЛОСОФИЯ 

 182 

existence of modern man and in theoretical knowledge about him. The article presents the experience of 
philosophical reflection necessary for finding the optimal way to solve a number of fundamental issues 
that have become relevant again: How is a person possible in a technical world? What is the general (i.e. 
philosophical — as a general level of understanding) basis of human relations with the technicalized 
world? How is knowledge about man possible and what should it be like in the new conditions of the 
technical world? A person in the technical world is possible as a person, so it is necessary to develop and 
strengthen the ecological way of their relations, to preserve / reproduce them as relations between the 
natural and the artificial, the «living» and the «nonliving». The ecological approach is based on the logic 
of the inter-proportionality of man and the world, on maintaining proportionality, correlating the possibil-
ities of full reproduction and development of each of the «origins» — the human and the technical — in 
their orientation towards each other. It is based on the principle of optimality in relations between the par-
ties, when there are created the best opportunities for development and realization of each of the parties’ 
internal potential. The ecological approach has a methodological significance in theoretical and practical 
senses: it can be considered both as an approach in theoretical research and as an approach to organizing 
and implementing practical relations of a person with the technical world. 
Keywords: human, technology, technical world, ecological vector, ecological dimension, ecology of hu-
man being, ecohumanism. 
 

Введение 

В настоящее время человечество находится в 
ситуации, которую нередко обозначают, с од-
ной стороны, как постчеловеческую и характе-
ризуют как конец человека, потерю им своей 
идентичности (Р. Барт, Ж. Бодрийяр, Ж. Дер- 
рида, М. Фуко, А. Кожев, В.А. Кутырев и др.), 
с другой — как время трансчеловеческого, 
время перехода к homo novus или время про-
точеловеческого (Н. Бостром, Ж. Делез, 
Д.И. Ицков, Ф. Фукуяма, М.Н. Эпштейн). Си-
туация для человека действительно новая; эта 
ситуация, заложником которой стало совре-
менное человечество, есть логичное следствие 
общего вектора деятельности человека запад-
ной культуры (включая американскую и рос-
сийскую в значительной степени). Его стан-
дарты «прижились» и в других странах мира в 
последние два столетия, породив основания 
как для опасений, так и для выявления пози-
тивных тенденций и антропологических пер-
спектив [Глобальное будущее…, 2014]. 
Уникальность человека как особого рода 

сущего проявляется в способности универсаль-
ного существования. Человек — существо, тво-
рящее по меркам любого вида [Маркс К., 1974] 
и выстраивающее в процессе самотрансценди-
рования, «размыкания» вовне множество отно-
шений к миру собственно человеческий мир. 
Если исходить из формулы Маркса о том, что 
человека можно определять через человеческий 
мир, то необходимо не только осознавать со-

держание этого мира в его полноте, но и учиты-
вать современное его состояние. 
Мир современного человека становится тех-

низированным. Современная техника и техно-
логии опосредуют уже практически любые от-
ношения человека со всеми составляющими его 
мира (даже самые приватные сферы межлич-
ностного общения людей) и уже сейчас способ-
ны многое менять в самом человеке, ставя под 
вопрос представления о границах возможного и 
допустимого, сущего и должного. Самотранс-
ценденция как свойственный человеку способ 
существования оборачивается созданием осо-
бой антропосоциотехнической среды, тенден-
ции развития которой демонстрируют выход 
человека за свои границы, в данном случае — 
за границы человекомерности. Вопрос о таких 
границах актуализируется по отношению не 
только к миру человека, но и к нему самому: 
как существо незавершенное, возможное чело-
век XXI в. становится способным «раздвигать» 
границы своих возможностей не только за счет 
изменений внешнего мира, но и за счет пересе-
чения границ собственной природы, антрополо-
гической границы вообще. 
По мнению М.Н. Эпштейна, сегодня пози-

ция человекомерности (как основа того вариан-
та гуманизма, который исходит из принципа 
антропоцентризма) есть позиция оборонитель-
ная, отступающая перед «идеологией техноцен-
тризма и футурологией искусственного разума, 
который уже в обозримом будущем обещает 
превратить человека, как “естественный разум”, 



В.С. Невелева, Д.В. Соломко 

 183 

в архаический придаток саморазвивающейся 
киберцивилизации» [Эпштейн М.Н., 2017].  
На наш взгляд, позиция человекомерности 

сегодня по-прежнему актуальна, однако есть 
необходимость вновь вернуться к вопросу о 
мере человеческого в новой ситуации челове-
ка. Здесь важно учитывать две стороны вопро-
са: насколько человеческим является мир и что 
такое мера сама по себе (человек как мера), 
которую следует переопределять в новых ан-
тропосоциотехнических условиях. Позиция 
человекомерности, связанная с представлени-
ем о человеке как субъекте (особенно — аб-
страктно понимаемом), многократно критико-
валась в философии ХХ в. С этим представле-
нием связывают идеологию превосходства че-
ловека над другими формами бытия и «высо-
комерия» по отношению к ним, а также прак-
тические последствия ее воплощения в дей-
ствительности. Своеобразный антропологиче-
ский поворот к исследованию и осмыслению 
человека реального в его нелинейных отноше-
ниях к реальному миру предполагает осозна-
ние заново как содержания, алгоритмов, меха-
низмов отношения человека с миром, так и ха-
рактеристик сторон этого отношения. 
Одним из принципиальных становится во-

прос о субъект-объектном характере отноше-
ний человека с технизированным миром. Сле-
дует учесть, что в современной философии эта 
«схема» отвергается как единственно возмож-
ная либо существенно корректируется, конкре-
тизируется за счет преодоления одномерности 
представлений о человеке-субъекте и мире-
объекте. Кроме этого, человек в XX–XXI вв. все 
чаще оказывается в позиции объекта внешнего 
воздействия со стороны элементов им же со-
зданного мира. Сегодня многими исследовате-
лями констатируется, что отчужденность чело-
века в его собственном мире не преодолевается, 
а, напротив, возрастает и существует в новых 
формах. Вопрос о субъектности актуализирует-
ся именно потому, что существует слишком 
много того, что ставит ее под сомнение [Жуко-
ва Е.А., 2014]. На фоне внешней решимости и 
активности очень многих людей в новых усло-
виях виртуального существования ответствен-
ная субъектная позиция человека по отноше-
нию к своим действиям, их целям, смыслу, 
наоборот, нередко снижается [Смирнов С.А., 
2018]. Между тем именно такая позиция явля-

ется весьма значимой в современной ситуации, 
в которой переплетаются схемы линейности и 
нелинейности взаимодействия, имеет место 
многофакторность, опосредующая как отноше-
ния между людьми, так и любые отношения че-
ловека с его миром. 
Мир человека как технизированный мир 

очень неоднороден, противоречив и многоме-
рен. Технизация мира связана не только с коли-
чественным распространением техники как со-
вокупности предметно-вещественных средств 
деятельности, но и с изменениями в содержа-
нии деятельности, расширением в ней элемен-
тов схематизации, алгоритмизации, формализа-
ции. Последнее обстоятельство, безусловно, 
оправдано необходимостью справляться со 
стремительно возрастающим объемом инфор-
мации, однако все это ведет и к качественному 
изменению деятельности. Технизация пред-
ставляет собой как процесс внедрения техниче-
ских средств и технически рациональных спо-
собов деятельности практически во все сферы 
жизни человека, так и атрибутивную характе-
ристику его современного мира. При этом сле-
дует различать технизацию в разных видах от-
ношений: человека с вещной средой, человека с 
человеком (с учетом разноплановости этих 
межчеловеческих отношений), человека со зна-
ково-символической реальностью и др. 
В связи с этим возникает ряд самостоятель-

ных, но взаимосвязанных проблемных вопро-
сов. Каково общее (т.е. философское — на 
предельно общем уровне его осмысления) ос-
нование отношений человека с технизирован-
ным миром? Ставит ли ситуация технизиро-
ванного мира под вопрос способы существо-
вания человека в том виде, в котором они 
оформились в ходе его социокультурной эво-
люции? Каковы возможности и перспективы 
существования человека как рода сущего в 
технизированном мире?  

Человек и техника: проблема отношения 
и соотношения 

Следствием ставки на расширяющиеся воз-
можности техники и технологий в качестве 
основного средства социального прогресса 
может стать своеобразное «переворачивание» 
ключевых характеристик мира человека: он 
сам будет определяться как техносоциоан-
тропный, а содержательные его компонен-



ФИЛОСОФИЯ 

 184 

ты — как создаваемые не столько по меркам 
человека, сколько по меркам техники. Совре-
менные люди буквально очаровываются до-
стижениями технико-технологического про-
гресса и все больше нуждаются в них. 
Н.А. Бердяев бы сказал, что это одно из пре-
льщений современного человека, который 
редко останавливается, чтобы «подумать, что 
здесь с помощью технических средств гото-
вится наступление на жизнь и сущность чело-
века» [Хайдеггер М., 1991, с. 108]. Такое «бег-
ство от мышления» (по Хайдеггеру) создает 
для человека угрозу «отречения» от своей 
уникальной сущностной способности к осмыс-
ляющему раздумью. Способности же к вычис-
ляющему, калькулирующему мышлению, в 
формате которого человек не задумывается о 
смысле происходящего, существующего, легко 
заменить, потому что технические устройства 
в этом смысле превосходят людей. В этом лю-
ди уже не уникальны. 
В связи со сказанным возникает проблема 

отношения между человеком и технизирован-
ным миром и их соотношения как в реальном 
существовании современного человека, так и в 
теоретическом знании о нем. Суть этой про-
блемы заключается в том, что созданный чело-
веком техномир (непосредственно мир техни-
ки как специальных предметно-вещественных 
средств, инструментов) постепенно начинает 
приобретать черты субъектности и самостоя-
тельности (со своей собственной логикой раз-
вития). Конечно, это только одна из возмож-
ных перспектив, тенденция к которой, однако, 
уже проявляется. В таком случае как может 
быть определено отношение между человеком 
и технизированным миром? Следует ли пола-
гать, что это отношение равноправных, равно-
значных субъектов? 
О технике как реальности, развивающейся 

по своим собственным законам, — законам так 
называемой техноэволюции — писал, напри-
мер, С. Лем [Лем С., 2008]. Технизированный 
мир демонстрирует человеку свою способность 
в перспективе обойтись и без него, быть неза-
висимым от воли своего создателя и грозит в не 
столь отдаленном будущем кенозисом — само-
опустошением человека в новейших технологи-
ях [Эпштейн М.Н., 2017]. Самоопустошение, по 
мнению М.Н. Эпштейна, есть процесс, связан-

ный с передачей человеком своих способностей 
(прежде всего интеллектуальных) машине. 
Отсюда новая ситуация вновь требует отве-

тить на вопросы «что такое человек?», «есть 
ли ему место (и каково оно) в той реальности, 
которую все чаще пытаются обозначить как 
постчеловеческую?», «действительно ли новая 
постчеловеческая реальность есть реальность 
конца человека, свидетельствующая о том, что 
достигнут предел возможностей его развития, 
или же постчеловеческое есть возможность 
проточеловеческого как преддверия появления 
новой формы человека и/или нового способа 
его существования?», «как возможно знание о 
человеке в этих условиях?». 
Поставленные вопросы — философские, 

мировоззренческие. Для ответа на них важно 
определиться с фундаментальными исходными 
установками. Выведение этих вопросов с кон-
кретно-научного уровня на уровень философ-
ской рефлексии требует не только критическо-
го осмысления (включая его аксиологическую 
составляющую), анализа сложившейся ситуа-
ции, но и «проективности», предложения ва-
риантов оптимального пути решения актуаль-
ных проблем человеческого бытия-в-мире. 

Человек и техника: варианты философской 
рефлексии. Экологизация и/или технизация 
человека 

Варианты ответов на обозначенные вопросы в 
современной философии есть, но они не явля-
ются однозначными и исчерпывающими. Из 
существующих точек зрения для обозначения 
периметра современного философского 
осмысления данных вопросов можно выделить 
две диаметрально противоположные позиции. 
Первая — позиция известного российского 

философа В.А. Кутырева, отличающаяся рез-
кой критикой техногенного мира, который, по 
его мнению, создает безжизненные миры 
постчеловеческой цивилизации, т.е. «цивили-
зации целиком искусственной, технологиче-
ской, информационной» [Кутырев В.А., 2006, 
с. 16]. Это означает «конец собственно (ис-
ключительно) человеческого времени, вступ-
ление цивилизации в человеко-машинное со-
стояние» [Кутырев В.А., 2006, с. 110]. Термин 
«техногенный мир», который использует 
В.А. Кутырев, не случаен: техногенность про-
является в том, что технизированный мир об-



В.С. Невелева, Д.В. Соломко 

 185 

ладает «генетическими» способностями — он, 
фактически, порождает соразмерную своим 
свойствам постчеловеческую реальность. 
Вторая — позиция филолога и философа 

М.Н. Эпштейна, опровергающая идеи о конце 
истории и смерти человека. По его мнению, си-
туация «пост-» есть ситуация перехода, а не 
конца, перехода к «прото-», понимаемого в ка-
честве эмбриональной формы будущего вообще 
и формы человека будущего в частности. «Те-
перь эта эпоха “пост-” сама уже позади. Мы 
вступаем в век “прото-” — зачинательных, воз-
можностных форм общественного сознания» 
[Эпштейн М.Н., 2017]. Оба автора исходят из 
того, что новый мир, новая цивилизация — уже 
факт, смысл которого может быть определен в 
его отношении к перспективам человека. Это 
первое основание, в понимании которого оба 
автора принципиально расходятся, — оценка 
ситуации технико-технологического прогресса. 
Вступая в дискуссию, В.А. Кутырев в этом 

вопросе, оставаясь на позициях традиционной 
антропологии, отдает предпочтение «био», 
живому началу, утверждая, что перспектива, 
нарисованная М.Н. Эпштейном, так же, как и 
позиция постмодернистов и трансгуманистов, 
указывает на идею конца человека и замены 
его постчеловеческим (техническим). Иными 
словами, «всечеловек», о котором рассуждает 
Эпштейн, — это человек из техносферы, а не 
из биосферы. Именно это обстоятельство раз-
водит позиции двух авторов, обостряя вопрос 
о человеческой идентичности, поскольку, с 
точки зрения Кутырева, «человек не из био-
сферы» — неживой по определению и «не 
имеет права и оснований называться челове-
ком. В нем превышена всякая мера потери 
идентичности. Надо прямо сказать: это и есть 
смерть человека» [Кутырев В.А., 2006, с. 54]. 
Это второе основание расхождения пози-
ций — вопрос об идентичности человека в си-
туации технико-технологического прогресса. 
В разворачивающейся дискуссии авторы 

сходятся в понимании того, что в человеке 
есть естественное, биологическое начало. Од-
нако если у Кутырева «био» — это живое 
начало, которое должно быть сохранено, то у 
Эпштейна это начало, которое должно быть 
превзойдено или же вынесено за скобки. Та-
ким образом, третье основание различий — 

перспективы человека в ситуации технико-
технологического прогресса. 
В качестве перспектив развития человече-

ской цивилизации оба автора обозначают тен-
денции, каждая из которых указывает на несо-
ответствие авторских приоритетов: «экологи-
зация человека» (Кутырев) и «технизация че-
ловека»/«гуманизация техники» (Эпштейн). 
Рассмотрим, как исследователи характеризуют 
указанные тенденции. 
С точки зрения Кутырева, вопрос «как со-

храниться человеку?» является не столько фи-
лософско-теоретическим, сколько имеющим 
непосредственно практическое значение. К со-
жалению, в отличие от трудов М.Н. Эпштейна, 
в работах В.А. Кутырева определенной в со-
держательном смысле программы развития че-
ловека на перспективу в новых технико-
технологических условиях не обнаруживается, 
а это в современной ситуации преобладания 
ценностей изменения (не сохранения) крайне 
важно [Апухтина Н.Г. и др., 2019]. Суждения 
об экологизации человека представлены Куты-
ревым как общие теоретические положения о 
том, что должно быть в человеке сохранено, 
обеспечивая его идентичность как человека. 
М.Н. Эпштейн не исключает вектор эколо-

гизации человека, однако понимает его только 
как вариант сохранения биологического чело-
века в «резервациях» мира техновселенной. 
Биологическое в человеке может сохраниться 
особым способом — оно будет музеефициро-
вано. Музеефикация человеческого интерпре-
тируется как естественно-исторический про-
цесс и охватывает множество видов и спосо-
бов деятельности. Для подобных тезисов дей-
ствительно есть основания: результатом циви-
лизационного развития человечества является 
утрата людьми многих прежде значимых 
навыков, связанных с добыванием пищи, 
устроением жилища, способами передачи 
культурно и социально значимой информации 
и т.д. Сегодня только в музеях можно увидеть 
множество еще не так давно использовавших-
ся людьми предметов, получить представление 
о применявшихся технологиях. 
Эпштейн обосновывает позицию о возмож-

ной трансформации человека как биологиче-
ского вида, где человек является ограничен-
ным и несовершенным (страдающим, физиче-
ски несовершенным, биологически и интел-



ФИЛОСОФИЯ 

 186 

лектуально ограниченным смертным суще-
ством): создавая искусственные формы жизни 
и разума, он в своих творениях превосходит 
самого себя, становясь «сверхчеловеком». 
Здесь необходимо отметить, что все это — хо-
рошо известные тезисы трансгуманизма и им-
мортологии в том числе [Барышников П.Н., 
2014; Болонкин А.А., 2007; Бостром Н., 2017; 
Вишев И.В., 2008; Казеннов Д.К., 2011]. 
Для Эпштейна очевидно, что перспектива 

развития человека связана с его технизацией 
как существа, но при этом такой, которая ему 
бы не угрожала. В этом суть так называемого 
техногуманизма, для которого быть челове-
ком — значит выходить за грань «человече-
ского, слишком человеческого». Концепция 
нового человека, по Эпштейну, — это концеп-
ция инклюзивная, поскольку человек «инте-
грирует в себя много новейших технологий — 
медицинских, перцептивных, информацион-
ных, коммуникативных — и переступает гра-
ницы своего биовида, становится киборгом» 
[Эпштейн М.Н., 2017]. Это не ситуация смерти 
человека, это новый, постбиотический этап в 
его развитии: человек «потенциально стано-
вится вездесущим, всемогущим и бессмерт-
ным», когда он становится «соразмерным все-
му» — технологии «срастаются с его организ-
мом и служат продолжением его мозга и орга-
нов чувств, включая электронные сети как 
расширение его когнитивных способностей» 
[Эпштейн М.Н., 2017]. Позиция ученого тако-
ва, что современный мир побуждает человека 
искать способ быть соразмерным всему, для 
этого он технически и технологически преоб-
разует себя. И, стало быть, он не столько дела-
ет свой мир себе соразмерным, сколько сам 
старается соответствовать меркам этого мира. 
Один из вопросов, на который при этом труд-
но дать ответ, — это как раз вопрос об иден-
тичности — «как быть и вполне машиной, и 
вполне человеком, не убивая в себе одного 
другим?» [Эпштейн М.Н., 2017]. 
У М.Н. Эпштейна и В.А. Кутырева ответы 

на вопрос «как возможен человек?» даны ис-
ходя из различных принципов. По Кутыреву, 
это принцип «борьбы» противоположностей, 
где человек должен противостоять покорению 
его со стороны техники, чтобы остаться жи-
вым, человеком как таковым. По Эпштейну 
же, отношения между человеком и техникой 

строятся на принципе их взаимодополнения 
(тенденции технизации человека и гуманиза-
ции техники) с перспективой человека как ки-
берсущества и полной замены или вынесения в 
резервации техновселенной биологического, 
«доэлектронного» человека. 
Резюмируя, отметим, что в дискуссии двух 

авторов о перспективах человека биологиче-
ское противопоставляется техническому как 
естественное — искусственному. Однако чело-
век как уникальный род сущего никогда не был 
чисто биотическим существом. Он особый род 
живого, у него изначально особая биология, 
опосредованная социальностью и культурой. И 
его живое, естественное начало не может реа-
лизовываться, он не может существовать по-
человечески, не создавая искусственного и 
находясь вне созданного мира. Человек как жи-
вое существо и его мир «требуют» друг друга, 
чтобы быть; их естественные отношения — это 
отношения взаимообусловленности и взаимо-
опосредования. «Человекомерность» мира 
предполагает «миросоразмерность» человека. 
Когда какая-либо из сторон этого отношения 
претендует на лидерство, характер отношений 
изменяется: логика покорения нарушает логику 
взаимосоразмерности. Поэтому экологический 
подход было бы целесообразно применять с 
учетом диалектического характера соотноше-
ния естественного и искусственного (именно 
потому, что это противоположности), фиксируя 
все моменты отношений противоположностей: 
их тождество, различие, взаимообусловлен-
ность и взаимопереход. Необходимо удержание 
соразмерности, соотнесения возможностей 
полноценного воспроизводства и развития каж-
дой стороны без абсолютизации противостоя-
ния сторон — естественного и искусственно-
го — в их ориентации друг на друга. Техниче-
ский мир (искусственный, созданный) может 
быть (и нередко остается пока что) соразмер-
ным человеку и ориентированным на него как 
на естественное существо. Многие виды техни-
ки, многие технологии создаются для того, что-
бы поддержать, укрепить, усилить естествен-
ные возможности человека. Иное дело, если эти 
технологии и техника становятся самоценными 
и самодостаточными. 
Обозначенные проблемные вопросы акту-

ализируют и вопрос о том, каким должно 
быть знание о человеке с учетом его совре-



В.С. Невелева, Д.В. Соломко 

 187 

менного положения в этом новом мире и воз-
можных перспектив их взаимоотношений. По 
этим вопросам дискуссия данных авторов 
продолжается.  

Новое знание о человеке 

М.Н. Эпштейн предлагает теоретически разра-
ботать целый ряд совершенно новых дисциплин 
гуманитарного знания, которые будут зани-
маться осмыслением и решением проблем по-
добного рода перспектив. Понятно, что потреб-
ность в этих дисциплинах связана с необходи-
мостью отвечать на онтологические и аксиоло-
гические вопросы о человеке. Для этого данные 
дисциплины должны представлять собой более 
широкое учение о человеке, чем «традицион-
ная» антропология. В качестве основного дис-
циплинарного поля предлагается гуманология, 
понимаемая как «гуманитарное мышление о не-
гуманитарном», т.е. как совокупность гумани-
тарных подходов к негуманитарным предметам 
[Эпштейн М.Н., 2016]. Под «негуманитарны-
ми» понимаются те предметы (в том числе и 
человек), которые традиционно изучаются не-
гуманитарными науками, например естествен-
ными (физика, химия, биология и т.п.). Под 
«гуманитарными» — предметы (культура, язык, 
искусство), которые традиционно изучаются 
гуманитарными науками: культурология, линг-
вистика, искусствоведение и т.п. Различие про-
водится на основании того, объектами какого 
рода наук те или иные предметы являются. Гу-
манитарное мышление движется к смыслообра-
зующим возможностям, которые «раскрывают-
ся за каждым фактом» [Эпштейн М.Н., 2004]. 
Оно, по Эпштейну, стремится исследовать 
смысл сущего (движение к знанию) и вместе с 
тем расширить сферу возможномыслимого 
(движение от знания к творчеству). То есть во-
прос о смысле — из сферы устойчивого знания, 
но требуется шаг от этого в сторону возможно-
го, открытого для новизны. 
В таком случае предметом гуманитарного 

мышления может быть и техника (традицион-
но являющаяся предметом негуманитарных 
наук), но не как совокупность дополнительных 
внешних средств деятельности, а как способ 
овеществления человеческого живого начала 
во всем его содержательном разнообразии (ин-
теллекта, эмоций, воли, способов деятельности 
и др.), т.е. техника, рассмотренная не с пози-

ции отчуждения. И в теоретическом знании — 
экологии человека (экогуманистике) — ове-
ществление и отчуждение должны быть со-
держательно и по существу различены. 
Эпштейн выделяет два параллельных 

направления гуманологии, — техногуманисти-
ку и экогуманистику — отражающие соответ-
ственно тенденции технизации и экологизации 
человека как «двунаправленную эволюцию са-
мого человека» [Эпштейн М.Н., 2016]. Следо-
вательно, изучаются разные аспекты одного и 
того же: то, что в человеке остается биологиче-
ским, исследуется преимущественно в экогума-
нистике, а то, что является техническим или же 
биотехническим, — в техногуманистике. Таким 
образом, в любом случае это знание о человеке, 
своеобразная новая антропология, но первое ее 
направление связано с идеей музеефикации (т.е. 
гуманистической идеей, которая базируется на 
принципе сохранения и обращена к прошлому), 
а второе — с идеей всечеловека (тоже гумани-
стической, но базирующейся на принципе пре-
образования и обращенной в будущее). 
Кутырев же отстаивает и защищает позиции 

«традиционного» философского знания о чело-
веке — антропологии, одновременно понимая 
те трудности, которые существуют для нее в 
ситуации, когда постмодернизм «разворачива-
ется как идеология всего человеческого мыш-
ления <…>. Он хочет быть парадигмой, эпи-
стемой, единым и единственным мировоззре-
нием современности» [Кутырев В.А., 2006, 
с. 22]. С точки зрения ученого, гуманология 
«переступает» через антропологию. В ней 
«обобщаются, оформляясь в качестве дисци-
плины, разного рода и уровня постчеловеческие 
концепции (не)бытия, некой “позитивной смер-
ти”» [Кутырев В.А., 2006, с. 54], ее основные 
идеи предполагают ликвидацию человека, т.к. 
он не может быть одновременно и машиной, и 
человеком. В этом смысле технические приспо-
собления (с которыми предлагается интегриро-
ваться человеку), расширяющие возможности 
органов тела, возможности передвижения, вос-
приятия, мышления и т.д., на самом деле не 
способствуют развитию духовного и физиче-
ского потенциала естественного человека. 
В этой части дискуссии Кутырев в какой-то 

степени «увлекается» критикой позиций свое-
го оппонента, понимая гуманологию как уче-
ние о человеке в ряду «живых и искусствен-



ФИЛОСОФИЯ 

 188 

ных форм разума» [Эпштейн М.Н., 2017]. Но 
ведь Эпштейном гуманология определяется 
как «гуманитарный подход к “негуманитар-
ным” предметам» [Эпштейн М.Н., 2017]. В та-
ком случае то, что имеет в виду Кутырев, от-
носится к техногуманистике. Стоит отметить, 
что ни в техногуманистике, ни в экогумани-
стике человек как биовид не отрицается. В 
экогуманистике сконструирован образ челове-
ка, безопасно доживающего свои дни в «резер-
вациях» техносреды. Техногуманистика рас-
сматривает человека как часть технически 
формируемой среды, не исключительно как 
биовид, но и как биовид в том числе. Человек 
Эпштейном ставится в ряд искусственных 
форм разума (антропоморфных машин, кибор-
гов, гомутеров) как творец среди своих созда-
ний. Однако в отдаленном будущем его техни-
зация связывается все-таки с преодолением 
биочеловека, выходом за его границы, с появ-
лением природно-искусственного существа — 
всечеловека (киборга), где природ-
ное = биологическое/телесное. 
Но почему Эпштейном используется имен-

но этот термин — «всечеловек»? В каком зна-
чении употребляется префикс «все-»? 
«Все-» = «обще-», общечеловеческое есть об-
щее для всех? 
В тексте статьи «Всечеловек» «Проектив-

ного словаря…» Эпштейна можно обнаружить 
следующее определение: всечеловек — это че-
ловек, который «объемлет и совмещает в себе 
свойства многих индивидов» [Эпштейн М.Н., 
2017]. Автор поясняет, что существование та-
кого индивида возможно за счет интеграции в 
человека множества новейших технологий 
(медицинских, информационных, перцептив-
ных). Всечеловек за счет сращивания себя с 
техникой переступает границы своего биовида, 
становясь «киборгом». Логика автора соответ-
ствует схеме силлогизма: всечеловек = киборг, 
киборг = всемогущий, следовательно, всечело-
век = всемогущий.  
Во всечеловеке ограниченность человека, 

его «слишком человеческое» преодолевается с 
помощью не расширения вовне, а соединения 
внутри его существа того, что есть у него са-
мого, с тем, чем он ранее не обладал. Это син-
тез, за счет которого без всяких собственных 
усилий человек становится всемогущим; в нем 
все есть сразу: все в нем одном, и нет необхо-

димости выстраивать сложную систему внеш-
них отношений, чтобы обеспечить себе всемо-
гущество. 
Далее делается еще одно значимое уточне-

ние: всечеловек не высокомерен, но соразме-
рен всему и «объемлет и примиряет собой все 
человеческое», которое ему не чуждо: «муд-
рость и неразумие, дерзание и ничтожество, 
открытия и заблуждения, игру и страсть» 
[Эпштейн М.Н., 2017]. Подобное понимание 
всечеловека принципиально отличается от то-
го, что имел в виду Теренций: «Я — человек! 
Не чуждо человеческое мне ничто» [Теренций, 
1985, с. 115]. В статье «Всечеловечество» 
уточняется, что для всечеловека не чуждо не 
только все человеческое, но и «все внечелове-
ческое» [Эпштейн М.Н., 2017]. Остается пред-
положить, что «внечеловеческое» — это и есть 
то самое техническое, посредством которого 
человек, преодолевая свою биологическую 
природу, становится всечеловеком. 
Кутырев полагает, что человек как биовид 

невозможен в принципиально ином, несораз-
мерном ему технизированном мире. Несораз-
мерность связана с тем, что человек «начал 
проникать за пределы реальности, данной ему 
как телесному существу и воспринимаемой его 
органами чувств» [Кутырев В.А., 2006, 
с. 11], — в микро- и мегамиры. Впрочем, и в 
макромире (или мезокосме — на самой Земле) 
в условиях формирования новой информаци-
онно-компьютерной реальности (виртуальной 
реальности) человек может присутствовать 
фактически без участия своего тела, «наблю-
дая или играя в хоккей по телевизору» [Куты-
рев В.А., 2006, с. 13] или надевая 3D-очки. 
Возможность бестелесного присутствия в ми-
ре — один из признаков несоразмерности. 
Однако означает ли это, что человек не 

контролирует свое бестелесное присутствие в 
этом мире? Ответ вряд ли может быть одно-
значным. Бестелесно человек присутствует в 
мире, когда, например, пользуется языком ма-
тематики, создавая иную, знаковую реаль-
ность, заменяя формулами действительность. 
Это тоже искусственный мир, несоразмерный 
непосредственно телесности человека. Но при 
этом он не перестает быть живым, не умирает, 
поскольку все эти формулы соразмерны дру-
гому живому и естественному началу в чело-
веке — абстрактному мышлению. По Эпштей-



В.С. Невелева, Д.В. Соломко 

 189 

ну, бестелесное присутствие человека в мире 
(даже в виртуальном, созданном посредством 
компьютерных технологий) вовсе не означает 
смерть человека, поскольку человеческое не 
сводится им к биологическо-телесному. 
Новая антропосоциотехническая реаль-

ность требует вновь ответить на вопросы «что 
следует понимать под соразмерностью челове-
ка его миру?», «в чем заключается мера чело-
веческого, позволяющая оценивать существу-
ющую действительность так или иначе?», «ка-
кие качества, которые и делают человека чело-
веком, незаменимы и невоспроизводимы?». 

Заключение 

Рассмотренная выше дискуссия представляет 
собой современный вариант обсуждения про-
блемы соотношения естественного и искус-
ственного. Конкретно-историческое содержа-
ние ее менялось, но суть всегда оставалась од-
ной и той же. В настоящее же время эта про-
блема, касаясь бытия человека, получает явно 
аксиологический характер. Однако почему 
именно с техникой, особенно с современной, 
связаны такие опасения по поводу перспектив 
человека? Проблема отношения естественного 
и искусственного в современном технизиро-
ванном мире прямо выходит на судьбу челове-
ка, фактически через отношение «живое – не-
живое» актуализирует вопрос о бытии и небы-
тии, жизни и смерти человека как особого рода 
сущего. И в этом смысле, конечно, категорич-
ность позиции Кутырева оправдана в качестве 
своеобразной попытки «остановить» человека, 
как призыв к «осмысляющему раздумью» 
[Хайдеггер М., 1991] о собственных возмож-
ных перспективах. 
Вариант отношения человека к технике 

только как к средству, предлагаемый Кутыре-
вым (и обозначенный Хайдеггером в речи 
«Отрешенность»), может оказаться неадекват-
ным современной ситуации. Во всяком случае, 
есть основания полагать, что необходимо 
вновь осмыслить это отношение, его характер, 
статус и место каждой из его сторон с учетом 
новых реалий, «воли» техники и готовности 
человека к сосуществованию с ней как с «цен-
тром силы». Это означает, что существует 
необходимость в новом варианте философии 
человека — философии человека в технизиро-
ванном мире. 

Новым знанием о человеке и его существо-
вании в условиях технизированного мира мо-
жет стать экогуманистика, но не в чисто 
эпштейновском понимании ее как заботы о че-
ловеке — «рудименте» полудикой стадии раз-
вития разума, выпадающей «в осадок» 
[Эпштейн М.Н., 2017]. Для формирования та-
кого нового знания о человеке важно осозна-
ние того, что возможности и мощь современ-
ной техники актуализируют потребность эко-
логического измерения отношений между че-
ловеком и технизированным миром. При этом 
экологически-ориентированный взгляд не 
предполагает отказа от внутренней логики 
развития этих отношений. Экологический 
подход — это подход, основанный на принци-
пах координации (согласованности) и опти-
мальности во всей совокупности отношений 
между сторонами, когда отношения являются 
формами взаимодействия, обеспечивающими 
наилучшие (максимально допустимые в сло-
жившихся условиях) возможности развития, 
реализации внутреннего потенциала каждой из 
сторон. При этом очень значимым является 
факт взаимозависимости каждой из сторон, 
поддержание их сосуществования для обеспе-
чения возможностей сохранения континуума 
«человек – технизированный мир». Любое 
нарушение в порядке существования одной 
стороны может обернуться сложно предсказу-
емыми, но едва ли позитивными изменениями 
в порядке существования не только другой 
стороны, но и целого. Экологический подход 
рассматривает с точки зрения ценности взаи-
мосберегающего воспроизводства части и це-
лое в их отношениях друг с другом, взаимо-
ориентации друг на друга. 

Список литературы 

Апухтина Н.Г., Дыдров А.А., Емченко Е.П., 
Соломко Д.В. Экологизация человека как диалог 
ценностей сохранения и изменения // Социум и 
власть. 2019. № 1(75). С. 102–111. 

Барышников П.Н. Типология бессмертия в 
теоретическом поле французского трансгума-
низма // Философские проблемы информацион-
ных технологий и киберпространства. 2014. 
№ 1(7). С. 98–127. 

Болонкин А.А. Бессмертие людей и электрон-
ная цивилизация: сб. статей. N.Y.: Lulu Press, 
2007. 130 с. 



ФИЛОСОФИЯ 

 190 

Бостром Н. FAQ по трансгуманизму. URL: 
https://coollib.com/b/326779/read (дата обращения: 
19.03.2020). 

Вишев И.В. Современная научная революция: 
переход от смертнической парадигмы к парадиг-
ме бессмертнической // Вестник Южно-
Уральского государственного университета. Се-
рия: Социально-гуманитарные науки. 2008. 
№ 6(106).С. 112–116. 

Глобальное будущее 2045: Антропологиче-
ский кризис. Конвергентные технологии. Транс-
гуманистические проекты: материалы Первой 
Всерос. конф. (Белгород, 11–12 апреля 2013 г.) / 
под ред. Д.И. Дубровского, С.М. Климовой. М.: 
Канон+: Реабилитация, 2014. 352 с. 

Жукова Е.А. Высокие технологии под углом 
зрения экологии человека // Вестник Томского 
государственного педагогического университета. 
2014. № 11(152). С. 199–205. 

Казеннов Д.К. Концептуальные основания 
трансгуманизма: автореф. дис. … канд. филос. 
наук. Саратов, 2011. 19 с. 

Кутырев В.А. Философский образ нашего 
времени (безжизненное пространство постчело-
вечества). Смоленск: Изд-во СГУ, 2006. 301 с. 

Лем С. Фантастика и футурология: в 2 кн. 
Кн. 1. М.: АСТ: Хранитель, 2008. 591 с. 

Маркс К. Экономическо-философские руко-
писи 1844 года // Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 
50 т. 2-е изд. М.: Политиздат, 1974. Т. 42. 536 с. 

Смирнов С.А. Антропологическая платформа 
для национальной технологической инициативы 
(приглашение к дискуссии) // Философская ан-
тропология. 2018. Т. 4, № 2. С. 69–80. DOI: 
https://doi.org/10.21146/2414-3715-2018-4-2-69-80 

Теренций. Самоистязатель // Теренций. Коме-
дии. М.: Худ. лит-ра, 1985. С. 109–190. 

Хайдеггер М. Отрешенность // Хайдеггер М. 
Разговор на проселочной дороге: сб. М.: Высш. 
школа, 1991. С. 102–111.  

Эпштейн М.Н. Знак пробела: о будущем гу-
манитарных наук. М.: Новое лит. обозрение, 
2004. 864 с. 

Эпштейн М.Н. От знания к творчеству. Как 
гуманитарные науки могут изменять мир. М.; 
СПб.: Центр гуманит. инициатив, 2016. 480 с. 

Эпштейн М.Н. Проективный словарь гумани-
тарных наук. М.: Новое лит. обозрение, 2017. 
609 с. 
 
Получено 08.04.2020 
 

References 

Apukhtina, N.G., Dydrov, A.A., Emchenko, E.P. 
and Solomko, D.V. (2019). Ekologizatsiya chelove-
ka kak dialog tsennostey sokhraneniya i izmeneniya 
[Human ecologization in terms of conservation and 
change value]. Sotsium i vlast [Society and Power]. 
No. 1(75), pp. 102–111. 

Baryshnikov, P.N. (2014). Tipologiya bessmer-
tiya v teoreticheskom pole frantsuzskogo trans-
gumanizma [A typology of immortality in the theo-
retical field of French transhumanism]. Filosofskiye 
problemy informatsionnykh tekhnologiy i kiber-
prostranstva [Philosophical Problems of IT and Cy-
berspace]. No. 1(7), pp. 98–127. 

Bolonkin, A.A. (2007). Bessmertiye lyudey i el-
ektronnaya tsivilizatsiya: sb. statey [Immortality of 
people and electronic civilization: collected papers]. 
N.Y.: Lulu Press Publ., 130 p. 

Bostrom, N. FAQ po transgumanizmu [FAQ on 
transhumanism]. Available at: https://coollib.com/b/ 
326779/read (accessed 19.03.2020). 

Dubrovskiy, D.I. and Klimova, S.M. (eds.) 
(2014). Global’noe buduschee 2045: Antropolog-
icheskiy krizis. Konvergentnye tekhnologii. Trans-
gumanisticheskie proekty: materialy Pervoy Vseros. 
konf. (Belgorod, 11–12 aprelya 2013 g.) [Global fu-
ture 2045: anthropological crisis. Converged tech-
nologies. Transhumanist projects: Materials of the 
First All-Russian conf. (Belgorod, April 11–12, 
2013)]. Moscow: Kanon+ Publ., Reabilitatsiya 
Publ., 352 p. 

Epshteyn, M.N. (2016). Ot znaniya k tvor-
chestvu. Kak gumanitarnye nauki mogut izmenyat’ 
mir [From knowledge to creativity. How the human-
ities can change the world]. Moscow, Saint Peters-
burg: Tsentr Gumanitarnykh Initsiativ Publ., 480 p. 

Epshteyn, M.N. (2017). Proektivnyy slovar’ 
gumanitarnykh nauk [Projective dictionary of the 
humanities]. Moscow: Novoe Literaturnoe Obozre-
nie Publ., 609 p. 

Epshteyn, M.N. (2004). Znak probela: o bu-
duschem gumanitarnykh nauk [Space bar: The future 
of the humanities]. Moscow: Novoe Literaturnoe 
Obozrenie Publ., 864 p. 

Heidegger, M. (1991). Otreshennost’ [Detach-
ment]. Razgovor na proselochnoy doroge [Country 
Path Conversations]. Moscow: Vysshaya shkola 
Publ., pp. 102–111. 

Kazennov, D.K. (2011). Kontseptual’nye osno-
vaniya transgumanizma: avtoref. dis. … kand. filos. 
nauk [Conceptual foundations of transhumanism: 
Abstract of Ph.D. dissertation]. Saratov, 19 p. 



В.С. Невелева, Д.В. Соломко 

 191 

Kutyrev, V.A. (2006). Filosofskiy obraz nashego 
vremeni (bezzhiznennoe prostranstvo postchelovech-
estva) [The philosophical image of our time (lifeless 
space of post-humanity)]. Smolensk: SSU Publ., 
301 p. 

Lem, S. (2008). Fantastika i futurologiya: v 2 kn. 
Kn. 2 [Fiction and futurology: in 2 books. Book 2]. 
Moskow: AST Publ., Khranitel’ Publ., 591 p. 

Marx, K. (1974). Ekonomichesko-filosofskie 
rukopisi 1844 goda [Economic and philosophical 
manuscripts of 1844]. Marks K., Engels F. So-
chineniya: v 50 t. [Marx K., Engels F. Works: 
in 50 vols]. Moscow: Politizdat Publ., vol. 42, 536 p. 

Smirnov, S.A. (2018) Antropologicheskaya plat-
forma dlya natsionalnoy tekhnologicheskoy init-
siativy (priglasheniye k diskussii) [Anthropological 
platform for national technological initiative (invita-
tion to discussion)]. Filosofskaya antropologiya 
[Philosophical Anthropology]. Vol. 4, no. 2, pp. 69–
80. DOI: https://doi.org/10.21146/2414-3715-2018-
4-2-69-80 

Terence (1985). Samoistyazatel’ [Self- Tormen-
tor]. Terentsiy. Komedii [Terence. Comedies]. Mos-
cow: Khudozhestvennaya literatura Publ., 
pp. 109–190. 

Vishev, I.V. (2008). Sovremennaya nauchnaya 
revolyutsiya: perekhod ot smertnicheskoy paradigmy 
k paradigme bessmertnicheskoy [The modern scien-
tific revolution: the transition from the mortal para-
digm to the immortal paradigm]. Vestnik Yuzhno-
Ural’skogo gosudarstvennogo universiteta. Seriya: 
Sotsial’no-gumanitarnyye nauki [Bulletin of the 
South Ural State University. Series «Social Sciences 
and the Humanities»]. No. 6(106), pp. 112–116. 

Zhukova, E.A. (2014). Vysokie tekhnologii pod 
uglom zreniya ekologii cheloveka [High technologies 
from the point of view of human ecology]. Vestnik 
Tomskogo gosudarstvennogo pedagogicheskogo uni-
versiteta [Tomsk State Pedagogical University Bulle-
tin]. No. 11(152), pp. 199–205. 
 
Received 08.04.2020 

 
 

Об авторах About the authors 

Невелева Вера Сергеевна 
доктор философских наук, профессор, 
заведующая кафедрой философских наук 

Челябинский государственный институт культуры, 
454091, Челябинск, ул. Орджоникидзе, 36а; 
e-mail: vsneveleva@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6820-3707 

Соломко Дмитрий Витальевич 
кандидат философских наук, доцент, 
доцент кафедры философии 

Южно-Уральский государственный университет  
(Национальный исследовательский университет), 
454080, Челябинск, пр. Ленина, 76; 
e-mail: dimiurg85@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2318-7643 

Vera S. Neveleva 
Doctor of Philosophy, Professor, 
Head of the Department of Philosophical Sciences 

Chelyabinsk State Institute of Culture and Arts, 
36a, Ordzhonikidze st., Chelyabinsk, 454091, Russia; 
e-mail: vsneveleva@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-6820-3707 

Dmitry V. Solomko 
Ph.D. in Philosophy, Docent, 
Associate Professor of the Department of Philosophy 

South Ural State University 
(National Research University), 
76, Lenin av., Chelyabinsk, 454080, Russia; 
e-mail: dimiurg85@mail.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2318-7643 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Невелева В.С., Соломко Д.В. Человек и технизированный мир: экологический вектор философского осмысления 
// Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2020. Вып. 2. С. 181–191. 
DOI: 10.17072/2078-7898/2020-2-181-191 

For citation:  
Neveleva V.S., Solomko D.V. [The human and the technical world: the ecological vector of philosophical comprehension]. 
Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. So-
ciology], 2020, issue 2, pp. 181–191 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2020-2-181-191 
 


