
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2020 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

© Шрейбер В.К., 2020 

УДК 111.1:141.3 

DOI: 10.17072/2078-7898/2020-1-29-41 

ВОЗВРАЩАЯСЬ К ТЕЗИСАМ ИЛЬЕНКОВА И КОРОВИКОВА, 

ИЛИ О СМЫСЛЕ СПОРОВ «ГНОСЕОЛОГОВ» С «ОНТОЛОГАМИ»1 

Шрейбер Виктор Константинович 
Челябинский государственный университет 

 
Когда появились вызвавшие массу толков тезисы Ильенкова и Коровикова о предмете философии, 
до хрущевской «оттепели» оставались долгие месяцы, и авторов тезисов подвергли остракизму. 
Однако Ильенков стал основоположником «гносеологизма», и антитеза «гносеология versus онто-
логия» не одно десятилетие занимала умы ведущих теоретиков в области диалектического мате-
риализма. Обе партии считали себя аутентичными выразителями взглядов Энгельса. Тем не менее 
при более тесном знакомстве с рецензией Энгельса на книгу Штарке обнаруживается односторон-
ность обеих позиций. Дополнительным свидетельством в пользу взаимополагания онтологическо-
го и гносеологического подходов к осмыслению места человека в мире служит эволюция идеи 
первоначала от милетцев до Парменида. Ее анализ предложен в третьем разделе статьи, где под-
черкивается, что введение понятия бытия опиралось на разграничение «знания по-мнению» и 
«знания по-истине». Далее показывается, что при описании дорефлексивных представлений о ду-
ше Энгельс работает в феноменологической манере, и выдвигается предположение о наличии у 
философии собственного эмпирического базиса. В разделе «Как возможен основной вопрос фило-
софии?» отмечается, что отказ от структурирования философского знания ведет к подмене фило-
софских вопросов вопросами философов. Статья завершается обсуждением значения полемики 
онтологистов и гносеологистов для вычленения картины мира и ценностей как компонентов ми-
ровоззренческой структуры.  
Ключевые слова: Ильенков, историзм, основной вопрос философии, Энгельс как феноменолог, 
Парменид и бытие, антитеза онтологизма и гносеологизма, ценности, структура мировоззрения. 

THE THESES OF ILYENKOV AND KOROVIKOV REVISITED, 

OR WHAT’S THE USE OF THE POLEMIC 

BETWEEN «GNOSEOLOGISTS» AND «ONTOLOGISTS» 

Viktor K. Shreiber 

Chelyabinsk State University 

Ilyenkov and Korovikov presented their sensational theses on the subject of philosophy long before the 
Khrushchev Thaw. Although the authors of the theses were ostracized, Ilyenkov became the founder of 
the so-called «gnoseologism», and the dispute between «gnoseologists» and «ontologists» occupied the 
minds of leading theorists in the field of dialectical materialism for two decades. The point is that both 
parties considered themselves authentic spokesmen for Engels’s position. However, a close scrutiny of 
his construction of the «great basic question of all philosophy» shows one-sidedness of both approaches. 
Additional evidence in favor of the mutual but hidden relationship of the ontological and the epistemolog-
ical in philosophical disputes can be obtained through analyzing the evolution of the idea of substance 

________________________________________ 
1 В данной публикации раскрывается замысел, которой возник у автора после его выступления на XXI «Ильенковских чте-
ниях» (апрель, 2019 г.), проводится различие между гносеологом как исследователем в области теории познания и «гно-
сеологизмом» как сведением философской проблематики к эпистемологии. В случае, если речь идет о стороннике этого 
направления, соответствующее слово ставится в кавычки. 



ФИЛОСОФИЯ 

 30 

from Milesians to Parmenides. The concept of being, introduced by the head of the Elean school, had the 
distinction between knowledge-in-opinion and knowledge-in-truth as its premise. In the fourth section of 
the article, the author proposes that philosophy has its own empirical basis and tries to show it with the 
help of Engels’s description of pre-reflective ideas about the soul-and-body relationship. It is observed 
that in this thinking Engels opted for the phenomenological manner. This approach gets its development 
in the section «How is the basic question of philosophy possible». Here the author argues that such a 
question exists and its current form is the relationship of the subjective and the objective. This conclusion 
is supported, firstly, by peculiarities of the philosophical question as such, analysis of which was per-
formed by Floridi. Another thought-provoking point is Russell’s proposal to differentiate between ques-
tions of philosophy and questions posed by philosophers. Finally, the article discusses the importance of 
the polemic under study for clarifying the structure of the worldview. 
Keywords: Ilyenkov, historicism, basic question of philosophy, Engels as a phenomenologist, Parmenides 
and being, antithesis of «ontologism» and «gnoseologism», values, structure of worldview. 
 

1. Интродукция 

После защиты кандидатских диссертаций 
В.И. Коровиков и Э.В. Ильенков были приняты 
на кафедру истории зарубежной философии 
Московского университета. Когда в 1970-е гг. я 
из провинции приехал к А. Богомолову, кафед-
ра считалась одной из самых квалифицирован-
ных на философском факультете, и надо пола-
гать, что в начале 1950-х гг. ситуация обстояла 
примерно так же хотя бы в силу профессио-
нальных требований, предъявляемых к членам 
такого подразделения. Весной 1954 г. в «Новом 
мире» вышла повесть Эренбурга. Хотя до хру-
щевской «оттепели» оставались месяцы, в воз-
духе витали флюиды перемен. Время требовало 
пересмотра идейного багажа, которым руко-
водствовалось советское общество. Выражени-
ем этой потребности явились нашумевшие в 
1954–55 гг. тезисы Коровикова–Ильенкова о 
предмете философии. Тезисы, вошедшие в ре-
шения партийных органов под названием «О 
взаимосвязи философии и знаний о природе и 
обществе в процессе их исторического разви-
тия», были посвящены проблеме, важной в 
плане профессиональной подготовки филосо-
фов. Не касаясь пока содержательной стороны 
тезисов, отметим, что факультетские «молод-
цы» превратили их обсуждение в «идейно-
воспитательное» мероприятие с персональны-
ми выводами. Коровиков был уволен из уни-
верситета, состоявшись позднее в качестве 
журналиста-международника. Ильенкову уда-
лось частично избежать административных 
санкций, поскольку основным местом его рабо-
ты был Институт философии АН.  

Авторы тезисов понимали, что лишь в аб-
стракции истина может воссиять в полной и аб-
солютной чистоте и на пути к ней девиации 
неизбежны. Но увидеть, в чем состоит требуе-
мое уточнение, можно только после того, как 
эта новая точка зрения будет усвоена и преодо-
лена. Не случайно Ильенков, неоднократно за-
являя, что тезисы «содержат в себе массу оши-
бок», так и не дал конкретизации этого тезиса. 
Тут не было никакой неискренности, в которой 
его обвиняли бдительные хранители чистоты 
марксистского учения. И вменяемый авторам 
уклон в меньшевиствующий идеализм ничего, 
кроме горькой усмешки, сегодня не вызывает. 
Что же касается не «молодцов», а подготовлен-
ных исследователей, то здесь ситуацию общего 
недоумения отобразил вопрос П. Федосеева: 
«Если противопоставить учение о мышлении, о 
познании учению о законах объективного мира, 
что же остается от нашей философии?» [Ильен-
ков Э.В., Коровиков В.И., 2016, с. 134]. Крити-
ки ответа не нашли! Более того, как отметил 
один из участников партийного собрания Ин-
ститута философии (ноябрь, 1955 г.), никто из 
«претендовавших на научное, доказательное 
марксистское опровержение» ошибочности 
взглядов Ильенкова так и не сумел этого сде-
лать [Ильенков Э.В., Коровиков В.И., 2016, 
с. 133]. Такова событийная сторона дела, за-
фиксированная документально.  
Чтобы уточнить границы истинности тези-

сов, т.е. предложить критику в кантовском по-
нимании этого слова, следовало, как отмеча-
лось выше, принять ту точку зрения, которую 
авторы прокламировали заголовком своих те-
зисов, а именно точку зрения историзма. При-
менительно к нашей теме историзм можно по-



В.К. Шрейбер 

 31 

нимать в трех значениях: 1) как эволюцию от-
ношений между наукой и философией; 2) как 
становление и развитие всеобщих форм позна-
вательной активности; 3) как исследование 
процессов развития исторических типов миро-
воззрений. Третий аспект понимания историзма 
можно разделить на эволюцию (3.1) типов ми-
ровоззрения и (3.2) представлений о структуре 
мировоззрения.  
Но в любом своем толковании историзм 

требует рассмотрения вещей в развитии и в 
связи с условиями. Эти два требования могут в 
какой-то мере противоречить друг другу. По-
тому что условия в качестве внешней стороны 
придают процессу феноменальную преходя-
щую окраску, а развитие, напротив, детермини-
ровано внутренними противоречиями, которые 
определяют динамику данного целого (в нашем 
случае — философии) на протяжении доста-
точно продолжительного периода. Феноме-
нальная сторона споров о предмете, связанная с 
судьбами конкретных людей, их социальным 
статусом, привилегиями, жизненным опытом и 
перспективами, делила участников этого дей-
ства на довольных своей жизнью консервато-
ров и молодых «романтиков», желающих рабо-
тать свободно и по-новому.  
Межпоколенческие противоречия относятся 

к общеисторическим, и они особенно обостря-
ются, когда общество попадает в ситуацию би-
фуркации и ценность прошлого опыта по край-
ней мере ставится под вопрос. Правда, в нашем 
случае в рамках этой феноменальной стороны 
был еще один план. По воспоминаниям 
Т.И. Ойзермана, авторы тезисов и поддержав-
шие их студенты оказались втянутыми в тайную 
интригу декана факультета В.С. Молод- 
цова («хорошего человека, но слабого в фило-
софском отношении») против другого номен-
клатурщика — заведующего кафедрой диалек-
тического материализма З.Я. Белецкого. За по-
следним, кроме того, что он был выпускником 
Института красной профессуры и, как сказал 
Сталин, обладал политическим «чутьем», ника-
ких научных заслуг не числилось. Ирония ситу-
ации состояла в том, что Белецкий, человек, по 
оценке Ойзермана, весьма неглупый, к этому 
времени пришел к мысли, что предметом фило-
софии марксизма должно стать изучение созна-
ния, т.е. примерно к тем же положениям, что и 
авторы тезисов. В целях проработки этого вари-

анта на кафедре диамата был устроен симпозиум 
«Что такое философия?». Стараниями декана 
стенограмма этого мероприятия с запиской, из 
которой вытекало, что Белецкий отрицает миро-
воззренческую функцию философии, попала в 
отдел науки ЦК [Митрохин Л., 2004, с. 56]. 
Однако за перипетиями авторских судеб и 

групповыми конфликтами обычно стоит то, что 
Гегель называл «хитростью мирового разума», 
когда «благодаря действиям людей вообще по-
лучаются еще и несколько иные результаты, 
чем те, к которым они стремятся и которых они 
достигают» [Гегель Г.Ф., 1935, с. 27] и тем са-
мым пролагается дорога к долгосрочной исто-
рической тенденции. Эвальд Васильевич стал 
культовой фигурой для сторонников так назы-
ваемого гносеологизма. Полемика между «гно-
сеологами» и «онтологами» на протяжении 
двух десятилетий занимала умы ведущих пред-
ставителей советской философии. При этом и 
те и другие претендовали на аутентичное ис-
толкование взглядов Энгельса.  
Цель статьи состоит в показе односторонно-

сти обеих позиций и вместе с тем в попытке 
обозначить позитивные аспекты этой полемики 
в плане как развития нашей философии в це-
лом, так и понимания структуры мировоззре-
ния. Для этого, во-первых, мы проведем семан-
тический анализ энгельсовой характеристики 
основного философского вопроса. Затем мы 
постараемся показать, что — и это второй наш 
тезис — взаимоположенность онтологического 
и гносеологического подходов явилась решаю-
щим фактором выработки Парменидом катего-
рии бытия. В четвертом разделе при обсужде-
нии того, как соотносятся начало философии и 
мировоззренческая проблематика, будет пока-
зано, что при описании перехода от непосред-
ственностей «жизненного мира» к мировоз-
зренческой рефлексии Энгельс пользовался 
элементами феноменологического метода. За-
ключительные замечания будут посвящены 
эволюции основного философского вопроса и 
влиянию полемики онтологистов и гносеологи-
стов на понимание структуры мировоззрения. 

2. Методологический урок Энгельса 

Преимущественным интересом авторов тезисов 
был, как уже говорилось, первый аспект исто-
ризма. Развитие теоретического знания мысли-
лось ими как процесс отпочкования от филосо-



ФИЛОСОФИЯ 

 32 

фии наук о природе и обществе. Оборотной 
стороной институционализации специальных 
наук Ильенков и Коровиков считали предмет-
ное самоопределение философии, обретение ей 
своей собственной проблематики. Тем самым 
они по существу солидаризировались с точкой 
зрения позднего Энгельса: «Когда, — пишет 
Энгельс, — естествознание и историческая 
наука впитают в себя диалектику, лишь тогда 
весь философский скарб — за исключением чи-
стого учения о мышлении — станет излишним, 
исчезнет в положительной науке» [Энгельс Ф., 
1961a, с. 525].  
Основоположник марксистской философ-

ской традиции выдвинул эту гипотезу где-то в 
70-х гг. XIX в. Через семьдесят с лишком лет 
аспирант философского факультета МГУ изме-
нил модальность и написал: «Предметом марк-
систской философии остается проблема теории 
познания, проблема отношения сознания и бы-
тия во всем богатстве [курсив наш. — В.Ш.] 
этого отношения» [Ильенков Э.В., Корови-
ков В.И., 2016, с. 177]. Заметим, что если опи-
раться на первую смысловую часть этого тези-
са, то обнаруживается параллель не только с 
Энгельсом, но и с его младшим современником 
Махом. Но эта ремарка требует специального 
обоснования, а для нас — применительно к за-
дачам данного исследования — интереснее за-
ключительная часть утверждения Ильенкова.  
Вопрос, который встает в связи с последней 

смысловой частью этой фразы и на который, 
думается, не обратили внимания ни авторы те-
зисов, ни их критики, касается прояснения того, 
что же такое отношение «во всем своем богат-
стве». Аспирант Ильенков интерпретировал 
его в аспекте взаимодействия философии и 
науки. Позднее Эвальд Васильевич несколько 
расширил перспективу и рассмотрел его в 
плане отношения бытия и познания. Но и тогда 
«фишку» его взгляда на диалектику восхожде-
ния от абстрактного к конкретному составила 
идея «сращивания», то есть тождества. В кате-
гориях абстрактного и конкретного, — подчер-
кивает Ильенков, — «запечатлена не специфи-
ка мышления по сравнению с действительно-
стью и не специфика действительности по от-
ношению к мышлению, а как раз наоборот — 
момент единства (тождества. — курсив 
наш. — В.Ш.) в движении этих противополож-
ностей» [Ильенков Э.В., 1991, c. 276]. 

Возникающая здесь трудность — в том, что в 
рамках такой перспективы собственно философ-
ский план принимает несколько сжатую форму. 
Чтобы увидеть, как это проявляется, обратимся 
к методологической стороне энгельсовой экс-
пликации основного философского вопроса. 
Энгельс — не первый, кто отметил фунда-

ментальную значимость вопроса об отношении 
мышления к бытию для философской работы. 
Об этом писали и материалист Гельвеций и его 
старший современник идеалист Беркли. Однако 
в своей рецензии на работу Штарке он не толь-
ко предложил классическую по своей прозрач-
ности характеристику этого отношения, но и 
при внешней простоте описания насытил ее 
мощным методологическим смыслом. Напом-
ню: в том, что Энгельс называет великим ос-
новным вопросом всей — и далее следует 
весьма примечательная вставка «в особенности 
новейшей» — философии, выделяется два ас-
пекта. Согласно первому, все разделились на 
идеалистов, так или иначе признающих сотво-
рение мира, и материалистов, «которые основ-
ным началом считали природу» [Энгельс Ф., 
1961b, с. 283] (Энгельс здесь не проводит раз-
личия между материализмом и натурализмом). 
Вторым аспектом отношения между мышлени-
ем и бытием, продолжает Энгельс, является 
проблема познаваемости: как относятся наши 
мысли об окружающем нас мире к самому это-
му миру? И далее он предлагает несколько 
формулировок этой — второй — проблемы.  
Все это хорошо известно и, если угодно, да-

же «замылено».  
Интригующе звучит последняя фраза автор-

ского парафраза. «На философском языке, — 
замечает Энгельс, — этот вопрос называется во-
просом о тождестве мышления и бытия» [Эн-
гельс Ф., 1961b, с. 283]. Понятие тождества от-
носится к техническому «сленгу» метафизиков. 
Оно входит в состав профессионального фило-
софского языка. Можно ли найти соответству-
ющий философский термин для обозначения 
проблемы первичности? Ведь «первичное» и 
«вторичное» — слова естественного языка, по-
рядковые числительные. Каков же их категори-
альный смысл? Самым очевидным образом 
«первичное» и «вторичное» репрезентируют 
идею порядка или количества. Но понятия коли-
чества или пространства не находятся во внут-
реннем соотношении с идеей познаваемости.  



В.К. Шрейбер 

 33 

Для вычленения внутреннего — диалекти-
ческого — отношения между первичностью и 
познаваемостью надо задаться вопросом: а чем, 
собственно, похожи материалистический и 
идеалистический подходы, если их общей ан-
титезой является идея тождества? Если поста-
вить этот вопрос, то мы быстро придем к за-
ключению, что общим для обеих партий явля-
ется акцент на различиях: для одних дух перви-
чен, для других он вторичен. Поиск различий 
объединяет оба лагеря. В общем плане! Когда 
мы исследуем некоторое диадическое отноше-
ние, надо сначала разобраться, чем различают-
ся между собой стороны данного отношения, а 
затем посмотреть, что же в них общего. Именно 
такой путь и ведет к целостному осмыслению 
предмета анализа.  
Если учесть, что первая сторона основного 

философского вопроса лежит в центре онтоло-
гических штудий, а вторая — традиционный 
предмет эпистемологов, то односторонность 
обеих исследовательских программ обнаружи-
вается сама собой. Ведь различие и тожде-
ство — самые общие определения сторон дви-
жущего противоречия, которые меняют свое со-
держание или свою роль в зависимости от со-
става данной целостности и ее взаимодействия 
со средой. Иными словами, хотя на авансцену 
философской драмы в зависимости от познава-
тельной ситуации выходят то эпистемологи, то 
онтологи, на заднем плане постоянно маячит 
диалектика как выражение единства тождества и 
различия. Это обстоятельство позволяет предпо-
ложить, что противостояние онтологистов и 
гносеологистов является относительным. Диа-
лектика обеспечивает концептуальную возмож-
ность перехода от одного типа познавательных 
задач к другому. Но ни одну из этих исследова-
тельских задач не удастся свести к другой.  
Учтем, что внутренняя взаимосвязь, взаимо-

положенность онтологии и гносеологии обна-
руживаются в философии с самого ее возник-
новения. И в следующем разделе мы надеемся 
показать, что ясное и сознательное принятие 
этого единства в качестве предпосылки теоре-
тической рефлексии явилось условием каче-
ственного скачка от натуралистических по-
ползновений античных «физиков» к собственно 
философскому взгляду на мир.  

3. Начало философии: миф 
и первичная философская абстракция 

Миф как первичная мировоззренческая форма 
характеризуется антропоморфизмом и образно-
стью, даже художественной образностью. Одна 
из особенностей художественного образа со-
стоит в его способности вызывать в реципиенте 
определенное идейно-эмоциональное отноше-
ние к тому, что он отображает. Художник не 
может обозревать реалии внешнего мира гла-
зами стороннего наблюдателя. Он их, конечно, 
видит, но всегда к ним относится. Эта особен-
ность художественного образа послужила ос-
новой для долгих споров между приверженца-
ми миметической и экспрессивистской приро-
ды искусства. В аспекте же мировоззренческой 
функции мифа эта особенность оборачивалась 
слиянностью картины мира и ценностей, что 
крайне ограничивало возможности мировоз-
зренческой рефлексии.  
В свою очередь, антропоморфизм означал, 

что основным логическим инструментом, при-
меняющимся в мифологической картине мира, 
являлась аналогия, то есть перенос знаний, по-
лученных из рассмотрения одного — как пра-
вило, практически освоенного, — объекта, на 
другой, менее изученный и менее наглядный 
объект. Аналогия бывает весьма правдоподоб-
ной и полезной, но в качестве объяснения она 
не всегда годится. Для утверждения нового ти-
па мировоззрения следовало избавиться от об-
разности и заменить аналогию силлогизмом. 
Этим, собственно, и определяются границы 
процесса становления философии.  
Применительно к отношению «человек–мир» 

возможны два пути построения аналогий: ан-
тропоморфные и натуралистические. Миф, как 
мы уже сказали, пользовался антропоморфными 
аналогиями. Чтобы строить натуралистические 
аналогии, надо было признать, что природа есть 
нечто принципиально иное, нежели мир челове-
ческий. Тогда можно ставить вопрос о том, что 
такое мир сам по себе. Полемика вокруг этого 
вопроса объединила всех «физиков». Язык ио-
нийских мудрецов, насколько можно судить по 
дошедшим фрагментам, был заимствован из 
обычной речи, сохранял образность и в лучшем 
случае предлагал слушателю «смыслообразы». 
Но за философемами милетцев стоит допуще-
ние, что мир и мир человеческий — это не одно 



ФИЛОСОФИЯ 

 34 

и то же. Вопрос о природе первоначала, кото-
рым озабочены «физики», является превращен-
ной формой этого допущения.  
Историческая последовательность ответов 

на этот вопрос в милетской школе более или 
менее стройно демонстрирует восхождение от 
представления к понятию. «Вода» Фалеса и 
«апейрон» Анаксимандра устанавливают гра-
ницы колебаний между чувственным образом и 
его полным отрицанием. Анаксимен предлагает 
«воздух» для обозначения того, что менее 
наглядно, чем вода, и вместе с тем значимо для 
всех существ. Следующий шаг в обобщении 
идеи начала требовал, во-первых, фиксации 
итогов предыдущих рефлексий милетцев и, во-
вторых, поиска образа, который включил бы в 
объем своего мыслимого содержания неживую 
природу и подчеркивал единство всех сущих, 
возможность их взаимопереходов. Эту задачу 
выполнил Гераклит.  
Знаменитый фрагмент из его сочинения «О 

природе» в передаче Климента гласит: «Этот 
космос, тот же самый для всех, не создал никто 
ни из богов, ни из людей, но он всегда был, 
есть и будет вечно живым огнем, мерами раз-
горающимся и мерами погасающим» [Антоло-
гия мировой философии…, 1969, с. 275]. Пер-
вая часть фрагмента подытоживает достижения 
предшественников. Милетцы по-разному трак-
товали природу первоначала, но одинаково 
сходились на том, что мир существует сам по 
себе. Во второй части он предлагает свою вер-
сию субстанции, отождествляя ее с огнем. 
Вода бывает стоячей, огонь, напротив, — 

символ, метафора динамики. Чтобы существо-
вать, огонь должен перемалывать, уничтожать 
все новые и новые горючие материалы. Развер-
тывание скрытых в этой метафоре смыслов 
превратило эфесца в основоположника диалек-
тики. Но что такое «возгорание» и «угасание»? 
Это появление и исчезновение. Но откуда нечто 
может возникать и куда оно исчезает? Этим во-
просом задается элеец Парменид. Если мир 
един и, кроме мира, ничего не существует, то 
феномен возникновения и, соответственно, ис-
чезновения есть не что иное, как видимость, 
выраженная «звуками обманчивых слов». Ина-
че говоря, в рассуждении Гераклита скрыта не-
последовательность. Он из тех, кто «о двух го-

ловах», из тех, кто «бытие и небытие тем же 
самым и не тем же самым зовут».  

 
Не возникает оно, [бытие], 

и не подчиняется смерти.  
Цельное все, без конца, 

не движется и однородно.  
Не было в прошлом оно, 

не будет, но все — в настоящем. 
Без перерыва, одно. 

Ему ли разыщешь начало? 
Как и откуда расти? 

[Антология мировой философии…, 1969, с. 295].  
 
Хайдеггер в лекциях о становлении филосо-

фии, уделяя внимание Анаксагору и Гераклиту, 
особо выделяет Парменида. Он определяет по-
эму главы элейской школы как «дидактиче-
скую» и пишет, что в его стихах «много такого, 
что называют абстрактным» [Хайдеггер М., 
2009, с. 17]. Хайдеггер прав. Форма остается 
образной и нарративной, но по своим гносеоло-
гическим характеристикам бытие, или esti, рав-
но как и другое используемое элеатом поня-
тие — «истина», приближается к категории. В 
содержании esti мыслится только один при-
знак — признак существования: «сверх бытия 
ничего». Зато по объему оно охватывает все, 
что угодно, как в пространстве, так и во време-
ни; иными словами, «бытие» целостно и похо-
же на шар. Таким образом, видно, что в рамках 
концептуального движения от Фалеса до элеа-
тов исходное представление бледнеет и как бы 
испаряется путем отрицания или замены от-
дельных его характеристик, и на выходе мы по-
лучаем ряд тощих абстрактных определений.  
Арнольд Герман высказывает предположе-

ние, что лидер элеатов мог быть законодателем, 
и находит в дискурсе Парменида следы юриди-
ческой аргументации. По Германау, esti выра-
жает «факт бытия» любой вещи, которая может 
быть познана не чувствами, а разумом [Her-
mann A., 2004, р. 193–194, 216]. Более того, он 
отводит Пармениду роль одного из изобретате-
лей логики. Парменид уверовал, что условия 
достоверности дискурса можно обеспечить, ес-
ли следовать законам достаточного основания и 
непротиворечия: «Мечутся, глухи и слепы рав-
но, невнятные толпы, коими “быть и не быть” 
одним признаются и тем же, и не тем же, <….> 
как может “быть потом” то, что есть, как могло 
бы “быть в прошлом”?». Свои рефлексии автор 



В.К. Шрейбер 

 35 

монографии о Пифагоре и Пармениде обобщает 
«тремя важнейшими уроками Парменида»: за-
претом на логическое противоречие, значимо-
стью фальсификации и признанием эпистеми-
ческой противоположности разума и чувства 
[Hermann A., 2004, p. 252–253]. 
Завершая раздел, приведем еще одно — 

весьма тонкое — наблюдение Хайдеггера. Он 
обратил внимание на то, что богиню, с которой 
по сюжету поэмы встречается Парменид, зовут 
Истиной. Тут что-то новое и необычное! Арте-
мида любит охоту и покровительствует охотни-
кам, Гефест покровительствует кузнецам, Афина 
благоволит мудрости и искусству прядения, но 
Гефест не является кузнечным делом, а Артеми-
да — охотой. Однако богиня Парменида не слу-
жит истине: она сама есть Истина [Хайдег-
гер М., 2009, с. 21–23]. Добавим к этому, что 
первая часть поэмы Парменида называлась «Ви-
димость» (Seeming), а вторая — «Путь Истины».  
Разграничение «знания по-мнению» и «зна-

ния по-истине» для Парменида является прин-
ципиальным, оно вводится в структуру поэмы. 
Этим была подготовлена почва для двух вопро-
сов: «каковы самые устойчивые скрытые ха-
рактеристики бытия?» и «как их выявить?». Мы 
знаем, что ответы на эти вопросы будут искать 
Демокрит, Платон и Аристотель.  

4. Начало философии: 
Энгельс и феноменология 

Работы Ильенкова и Зиновьева по диалектике 
абстрактного и конкретного вкупе с результа-
тами западной философии науки создали мето-
дологическую базу для реконструкции того, как 
строятся и функционируют дисциплинарные 
теоретические модели, каким образом и при ка-
ких условиях происходил переход от элемен-
тарных теоретических понятий к построению 
сложных теоретических схем, описываемых 
языком законов и математических формул. Все 
это так! Однако процессу восхождения пред-
шествует период выделения этих самых пер-
вичных абстракций. Своеобразие финальных 
стадий этого периода выражается в сосуще-
ствовании двух различающихся по языку опи-
саний одного и того же изучаемого феномена. 
Так, у Адама Смита наивным образом сосуще-
ствуют два описания стоимости: одно дано 
естественным языком, «как она дана видимым 
образом в явлениях конкуренции и <…> пред-

ставляется чуждой науке». Другое же, напро-
тив, претендует на раскрытие «структуры бур-
жуазной экономической системы», т.е. на теоре-
тическую всеобщность [Маркс К., 1963, c. 177]. 
Работает ли эта самая механика в рамках фило-
софского знания? Или же философия, будучи 
квинтэссенцией теоретического знания и не 
имея собственного эмпирического базиса, сразу 
же начинает с теоретического уровня познания?  
Ильенков, утверждая в третьем тезисе, что 

«философия в своем возникновении выступает 
непосредственно как теоретическое мышление» 
[Ильенков Э.В., Коровиков В.И., 2016, c. 144], 
кажется, склонялся к последнему варианту. 
Однако первый тезис, гласящий, что «необхо-
димость возникновения философии совпадает 
целиком и полностью с необходимостью науч-
ного познания вообще», может быть интерпре-
тирован в соответствии с общей логикой ста-
новления теоретического знания, т.е. как при-
знание, что философия, хотя и на своем мате-
риале, подчиняется той же самой логике ста-
новления, что и специальные (частные) науки.  
По существу это вопрос о когнитивном или 

социокультурном субстрате, который при соот-
ветствующих условиях явился непосредствен-
ной питательной почвой для первых философ-
ских рефлексий. Сегодня в связи с расширяю-
щимся движением в пользу «философии для 
детей» у этого вопроса есть практический, точ-
нее, педагогический аспект. Вопрос этот по са-
мому своему характеру ратует за обращение к 
методам феноменологии. Ибо, — в терминах 
Хайдеггера, — «онтически ближайшее и из-
вестное есть онтологически самое далекое, не-
узнанное», и в своем онтологическом значении 
оно постоянно упускается из виду; оно, иными 
словами, существует в дорефлексивной форме.  
Именно эту дорефлексивную форму подра-

зумевал Гуссерль, призывая «вернуться к ве-
щам». Пафос его речей направлялся против 
неокантианской «тирании чистого разума», ко-
торая — особенно в марбургском варианте — 
трактовала смыслы в контексте одной «норма-
тивной отнесенности к истине» и подменяла 
«действительно данное в восприятии, познан-
ное и познаваемое в опыте мира — нашего по-
вседневного жизненного мира — математиче-
ски конструируемым миром идеальностей» 
[Гуссерль Э., 2004, с. 74]. По мысли Гуссерля, 
обращение к «жизненному миру» позволит 



ФИЛОСОФИЯ 

 36 

снять «одеяние идей» с «первых очевидностей» 
и выведет к «донаучно созерцаемой природе». 
Очевидности даны сознанию до всякого ре-
флексивного обращения к себе, как «нечто бес-
спорное и само собой разумеющееся». Недо-
статком прежней философии, подчеркивает 
Гуссерль, было то, что в качестве такого «все-
гда находящегося в нашем распоряжении» мир 
никогда прежде не был должным образом «рас-
спрошен» [Гуссерль Э., 2004, с. 152]. Марк-
систская критика отмечала, что за этой «чисто-
той» и якобы «очевидностью» скрывается объ-
ективная видимость. Тем не менее идея слои-
стости сознания оказалась перспективной, и 
разработка способов отыскать такие базовые 
очевидности, исторические «гештальты» со-
знания обеспечила феноменологическому дви-
жению кредит доверия вплоть до наших дней.  
Я напомнил эти моменты из истории новей-

шей философии, потому что с обращения к та-
ким очевидностям начинается очерк генезиса 
основного философского вопроса во второй гла-
ве работы о Фейербахе. «Уже с того весьма от-
даленного времени, когда, — пишет Энгельс, — 
люди, еще не имея никакого понятия о строении 
своего тела и не умея объяснить сновидений, 
пришли к представлению, что их мышление и 
ощущения есть деятельность не их тела, а какой-
то особой души, обитающей в этом теле и поки-
дающей его при смерти, — уже с этого времени 
они должны были задумываться об отношении 
этой души к внешнему миру» [Энгельс Ф., 
1961b, с. 282]. Энгельс работает в феноменоло-
гической манере. Он не объясняет, но описыва-
ет предрефлексивную установку (интенцию) на 
различение души и тела, Вопрос о том, соот-
ветствуют ли этим различиям какие-то объек-
тивные корреляты, не обсуждается; различие 
принято как интенциональная данность, не за-
слоненная «идеальными очевидностями» 
науки. Отметим еще, что архаическим сознани-
ем это различие фиксируется в форме пред-
ставления, т.е. до понятия. Но пойдем дальше. 
Если душа «в момент смерти отделяется от тела 
и продолжает жить, то нет никакого повода 
придумывать для нее еще какую-то особую 
смерть. Так возникло представление о ее бес-
смертии, которое на той ступени развития каза-
лось отнюдь не утешением, а неотвратимой 
судьбой <…> Не религиозная потребность в 
утешении приводила всюду к <…> вымыслу о 

личном бессмертии, а то простое обстоятель-
ство, что, раз признав существование души, 
люди в силу всеобщей ограниченности никак 
не могли объяснить себе, куда же девается она 
после смерти тела. Совершенно подобным же 
образом вследствие олицетворения сил приро-
ды возникли первые боги <…>» [Энгельс Ф., 
1961b, с. 282].  
Идея бессмертия души вытекает из призна-

ния различия души и тела и факта смерти тела. 
Ее посылки вписаны в «жизненный мир» то-
гдашнего человека; они лежат перед его глаза-
ми, и в этом смысле бессмертие является как бы 
само собой разумеющимся. Таким образом со-
ратник Маркса продолжает свой феноменологи-
ческий дискурс. Признание души и ее бессмер-
тия не только предваряет рефлексию, но и до-
пускает два пути рационализации: один фило-
софский и другой — религиозный. Первый — 
авангардистский, он построен на отрицании; 
другой — более консервативный, и он предпо-
лагает использование элементов предшествую-
щего состояния.  
Но независимо от способа рационализации, 

ее результаты ведут к определенным практиче-
ским последствиям. Так, если вы пришли к вы-
воду, что существование в форме вот этого 
бренного тела есть только одно из множествен-
ных (и даже бесконечных) перевоплощений, то 
самым рациональным отношением к постарев-
шему и утратившему всякую привлекатель-
ность телу будет радикальное уничтожение 
этой оболочки с помощью, скажем, сожжения. 
Напротив, если вы придерживаетесь того 
взгляда, что тело является уникальной и даже 
атрибутивной принадлежностью души, то его 
никак нельзя кремировать. Его следует бальза-
мировать и снабдить всем необходимым для 
жизни, чтобы оно не портило настроения душе, 
а душа — до своего будущего воссоединения с 
телом — другим душам.  
Оба этих варианта вырабатываются в лоне 

религиозного миросозерцания; они опираются 
на ту или иную картину мира и побуждают к 
определенным действиям, задают им програм-
му. Само собой разумеется, что философская 
рационализация сильно отличалась от религи-
озных вариантов и, как отмечал тот же Энгельс, 
меняла свою историческую форму с каждым 
крупным научным открытием.  



В.К. Шрейбер 

 37 

5. Как возможен 
основной вопрос философии? 

Как эти сдвиги сказывались на структуре фило-
софствования? Сохраняет ли вопрос об отно-
шении мышления к бытию свою классическую 
форму и свой статус? Эта проблема стимулиро-
вала интеллектуальные усилия авторов тезисов. 
Сегодня проблемная ситуация повторяется, — 
по крайней мере, в наших пенатах. И отече-
ственные авторы демонстрируют широкий 
спектр позиций от признания его принципиаль-
ной значимости до ее отрицания и промежу-
точного предложения заменить один основной 
вопрос несколькими [Ерахтин А.В., 2016]. 
Большинство же выносит этот сюжет за скобки, 
предпочитая не вступать в «схоластические» 
дискуссии. 
Феноменологически суть проблемы, раз-

росшейся на самом деле до европейских мас-
штабов, выражена автором «Мифа о Сизифе». 
Как, спрашивает Камю, определить меру неот-
ложности того или иного вопроса? Конечно же, 
по тем действиям, которые следуют за ответом. 
Никто не умирал за онтологический аргумент. 
Но были те, кто сводил счеты с жизнью, решив, 
что она не имеет смысла. Следовательно, во-
прос о смысле жизни есть самый неотложный 
[Камю А., 1990, с. 25].  
Таким образом, в экзистенциализме базисной 

является жизнесмысловая проблематика. Адепт 
этого учения, казалось бы, радикально меняет 
структуру философствования. Однако заглянув в 
пособия по истории этики, мы обнаружим, что 
все ответы по вопросу о природе смысла жизни 
разделяются на две группы. Одни считают, что 
смысл жизни задан, по мнению других, он со-
здается. Первые склоняются к объективистской 
или трансценденталистской трактовке смысла 
жизни. Вторые настаивают, что смысл жизни за-
висит только от самого человеческого индивида: 
«Человек, — заявляет Сартр, — не может быть 
то свободным, то рабом». Как следствие, дис-
курс соскальзывает в плоскость отношения 
между объективной и субъективной сторонами 
нашей жизни. Проблема не только не исчезает, 
но, размываясь, охватывает все аспекты челове-
ческого существования и при этом утрачивает 
признаки своей внутренней организации. Отсю-
да для дальнейшего продвижения резонно разо-
браться в особенностях философского вопроса 

как такового, поскольку последний составляет 
одну из элементарных структур философского 
дискурса.  
Несколько лет назад к этой теме обратился 

нынешний гуру IT философии Лучиано Флори-
да. Он вслед за Расселом различает философ-
ские вопросы и вопросы философов. Последние 
представляют собой вырожденные случаи пер-
вых. По отношению к вопросам задача фило-
софии двояка: вначале — анализ вопросов, за-
тем — синтез ответов. В связи с этим Флориди 
формулирует почти афоризм: «Без ясных во-
просов философия является недоноском (is an 
abortion), но без убедительных ответов она во-
обще бесплодна» [Floridi L., 2013, р. 196]. Кем-
бриджский профессор cправедливо настаивает 
на обязательности синтеза, ибо присоединение 
к уже означенной позиции лишь увеличивает 
число аргументов. Впрочем, это требование не 
является прерогативой философского поиска: 
оно значимо для всех наук.  
Примечательной чертой философского во-

проса по сравнению с эмпирическим и логико-
математическим Флориди считает его откры-
тытость. Если, скажем, вы нашли все необхо-
димые средства и методы для решения эмпири-
ческого вопроса и получили ответ, то вопрос 
закрыт и копящиеся разногласия по поводу это-
го ответа будут ярко характеризовать спорящие 
партии, но они ничего не скажут о самом отве-
те. C философским вопросом ситуация склады-
вается иначе. Он в принципе остается откры-
тым для «информированного, рационального и 
честного» (honest) спора даже после того, как 
все релевантные расчеты и наблюдения стали 
доступными и ответы были сформулированы 
[Floridi L., 2013, р. 201]. Тем самым открытость 
философского вопроса оборачивается его субъ-
ектной, ценностной нагруженностью. 
Отметим и другой момент. Если философия 

остается «рациональным и честным» занятием 
и ее адепты действительно озабочены форму-
лировкой ясных и логически корректных во-
просов, то позволительно спросить: а нет ли в 
их взаимоотношениях некоего интерсубъек-
тивного порядка? Или же они представляют со-
бой лишь философов и как таковые подчиня-
ются исключительно субъективным пристра-
стиям философствующих? Если верно послед-
нее, то наша философия будет функциониро-
вать совсем по Флориди, т.е. в режиме abortion. 



ФИЛОСОФИЯ 

 38 

Однако для идейной системы, которая долгое 
время претендовала на концептуальное лидер-
ство в философии, это было бы позорной пер-
спективой. 
Так возникает резон обратиться к методоло-

гическим, — а не моральным, местечковым, 
«криптографическим» и прочим набившим 
оскомину — аспектам споров между «онтоло-
гами» и «гносеологами». Ибо отсюда ведет 
начало движение, которое в конце концов при-
вело к конструированию той модели мировоз-
зрения, которую обозначила М.С. Козлова и 
которую мы пытаемся интерпретировать как 
схему принятия решений.  

6. От гносеологизма 
к структуре мировоззрения 

Начнем с того, что онтологисты делали акцент 
на изучении наиболее общих законов бытия, 
общества и мышления. Поскольку законы диа-
лектики присущи природе внутренне, они ве-
рили, что диалектический материализм спосо-
бен помочь ученому предсказать результаты 
исследования. «Гносеологов» волновала теоре-
тико-познавательная проблематика. Они, как и 
Витгенштейн, склонялись к тому, что в услови-
ях развитой науки философия занимается не 
поиском или объяснением фактов, а устрой-
ством знания, его динамикой, формами связи с 
практикой и т.п. Споры между партиями, 
начавшись в 60-е гг., тянулись с переменным 
успехом, и последний подъем дискуссии при-
шелся на 1982 г., когда в ней участвовали более 
70 авторов.  
Могло ли более внимательное прочтение 

Энгельса направить интеллектуальные усилия в 
более плодотворное русло? Позиция классика 
двойственна. Он допускает, что по мере пере-
хода науки к изучению процессов философия 
трансформируется в теорию познания. Вместе с 
тем его интерпретация структуры основного 
вопроса подсказывает, что это не совсем так. И 
дело не в интеллектуальной слабости Энгельса. 
Корни двойственности уходят в античность. 

Напомним, что ученик Парменида вошел в ис-
торию изобретением апорий, смысл которых 
заключался в том, чтобы показать нетожде-
ственность уверенностей здравого смысла и 
понятия. Зенон строит апории на противопо-
ставлении истины и видимости. Все они явля-
ются экспликациями предпосылки Парменида. 

По логике элеатов, метафизика есть единство 
онтологии и эпистемологии. Гераклит тоже 
упоминает о противоречии «темного» и «свет-
лого» знания, но не слишком вразумительно и 
как бы вскользь. Для эфесца оно является од-
ним из видов противоречий, в лучшем случае 
оно представляет собой нечто особенное. Осо-
бенное несамостоятельно и всегда указывает на 
различие. Теория противоречий Гераклита не 
требует подпоры в виде разграничения «знания 
по-мнению» и «знания по-истине». Диалектика 
остается теорией развития как единства всеоб-
щего, особенного и единичного, — и без оного; 
разграничение можно вынести за скобки. В 
этом смысле Гераклит — предтеча основопо-
ложника Пермской философской школы 
В.В. Орлова.  
В. Лекторский отмечает мнимость спора 

«онтологов» и «гносеологов» (различия, по его 
мысли, носили скорее тематический характер) 
[Ильенков Э.В., Коровиков В.И., 2016, с. 245]. 
В принципе это понятно, потому что главен-
ствующий статус отношения мышления и бы-
тия ни теми, ни другими не отрицался, оба ла-
геря строили свои заключения по марксистским 
лекалам и даже в период пика споров не отка-
зывались от материализма. В связи с этим про-
тивоборствующие стороны порой демонстри-
руют слабость своих критических инструмен-
тов. Когда, к примеру, «эпистемолог» упрекает 
«онтолога» в «телеологизме» и неявном воз-
врате к натурфилософии, он игнорирует про-
блематику антропного принципа и диалектику 
онтологических различий между сознанием и 
материей. Объяснение и того и другого выхо-
дит за пределы задач конкретных наук и пред-
полагает обращение к метанаучным идеям и 
подходам. И в данном случае также не поможет 
и анализ семантики научных высказываний. 
Тут необходимы исследования уровней бытия, 
реактивация классических понятий субстанции 
и субстрата, переосмысление идей Энгельса о 
формах движения и т.д. 
В целом же видно, что споры онтологов и 

гносеологов были плодотворными. Они разви-
ли мысль и поспособствовали уточнению 
структуры мировоззрения. В обоснование при-
ведем два примера, на которых каждый убедит-
ся, что дело обстояло именно так. Один взят из 
истории российской философии науки. С конца 
60-х гг. у нас складывается коалиция методоло-



В.К. Шрейбер 

 39 

гов со специалистами в теории познания, и 
70-е гг. ознаменовались серьезными достиже-
ниями в изучении структуры и динамики науч-
ного знания. На материале истории физики бы-
ла показана правильность ряда заключений за-
падных коллег. В частности, они правы, утвер-
ждая, что теория видит факты через призму 
своих допущений, она, иными словами, подго-
няет фактуру под себя. Встал вопрос о каналах, 
которые обеспечивают соответствие теоретиче-
ских выводов сущностным связям исследуемой 
реальности. Критерий практики здесь недоста-
точен, так как абстрактные объекты теории со-
здаются, чтобы опережать наличную практику. 
Поиск соответствующих методологических ме-
ханизмов вывел на понятие научной картины 
мира. Картина мира относится к основаниям 
научного знания и функционирует как обоб-
щенный образ изучаемого фрагмента реально-
сти, то есть как онтология. Как следствие, воз-
никло подозрение, что мировоззрение есть не-
что большее, нежели картина мира.  
Другое свидетельство продуктивности спо-

ров «онтологов» и «гносеологов» связано с 
учреждением аксиологии в качестве особого 
компонента философии марксизма. Идея марк-
систской теории ценностей предложена 
В.П. Тугариновым в небольшой монографии 
1960 г. «О ценностях жизни и культуры». Как 
на последней конференции по онтологии со-
знания и бессознательного заявил питерский 
профессор П.М. Колычев, «онтология — это 
различия», т.е. смысл онтологических изыска-
ний заключается в поиске и прояснении всех 
общезначимых различий. По этой колее и дви-
гался Тугаринов, когда высказал свои сообра-
жения перед коллективом новообразованной 
кафедры этики ЛГУ. Однако в его рассуждени-
ях присутствовали положения, которые выхо-
дили за рамки этических интересов и получили 
развитие в его позднейшей работе. Во-первых, 
он указал на многообразие ценностей («Ценно-
сти имеются во всех областях действительно-
сти») и предложил ряд оснований для их клас-
сификации [Тугаринов В.П., 1968, с. 27–36]. 
Здесь особый интерес представляет его замеча-
ние об экзистенциальных ценностях. 
Во-вторых, Тугаринов — в противовес сво-

ему оппоненту О.Г. Дробницкому — настаива-
ет на различии между познанием и оценкой 
[Тугаринов В.П., 1968, с. 108, 116]. Дробницкий 

же полагал, что с поднятием общественной со-
знательности до научного уровня произойдет 
«снятие» ценностных форм и в индивидуаль-
ном сознании [Дробницкий О.Г., 1970, с. 463]. 
Тугаринов не оспаривает, что в проблеме при-
роды ценностей есть гносеологический аспект, 
но продолжает стоять на том, что в структуре 
ценностного отношения надо различать три 
компонента: познание, оценку и практику [Ту-
гаринов В.П., 1968, с. 19]. Перенесенные в план 
мировоззрения и трансформированные там, они 
превратились в трехчленную конструкцию, ко-
торую и предложила Козлова в последнем со-
ветском учебнике по философии. Согласно ее 
схеме, гносеологически, то есть с точки зрения 
своего предмета, мировоззрение состоит из 
картины мира как образа общих условий и 
наличных возможностей, набора ценностей как 
критериев, санкционирующих трансформацию 
избранной возможности в цель, и программ по-
ведения как алгоритмов действий, необходи-
мых для реализации данной цели [Козло-
ва М.С., 1989, с. 24].  
И в завершение очерка о событиях, начало 

которому положили тезисы Ильенкова и Коро-
викова, хочется привести одну метафору. Ее 
еще до Ньютона изобрел кто-то из трубадуров. 
Этот средневековый бард, сравнив свое поко-
ление с пигмеями, добавил, что оно стоит на 
плечах титанов и потому может видеть дальше. 
Представляется, что авторы тезисов занимают 
заметное место в среде тех, кто подставил нам 
свои плечи. 

Список литературы 

Антология мировой философии: в 4 т. Т. 1: 
Философия древности и средневековья. Ч. 1 / под 
ред. В.В. Соколова и др. М.: Мысль, 1969. 576 с. 

Гегель Г.Ф. Философия истории // Гегель Г.Ф. 
Соч.: в 14 т. М., Л.: Гос. соц.-экон. изд-во, 1935. 
Т. 8. 470 с. 

Гуссерль Э. Кризис европейских наук и транс-
цендентальная феноменология: Введение в фено-
менологическую философию. СПб.: Владимир 
Даль, 2004. 400 с. 

Дробницкий О.Г. Ценность // Философская эн-
циклопедия: в 5 т. / под ред. Ф.В. Константинова. 
М.: Сов. энциклопедия, 1970. Т. 5. С. 462–463. 

Ерахтин А.В. Основной или основные вопро-
сы философии // Философия и общество. 2016. 
№ 1(78). С. 57–67. 



ФИЛОСОФИЯ 

 40 

Ильенков Э.В. Диалектика абстрактного и 
конкретного // Ильенков Э.В. Философия и куль-
тура. М.: Политиздат, 1991. 464 с. 

Ильенков Э.В., Коровиков В.И. Страсти по те-
зисам о предмете философии (1954–1955) / авт.-
сост. Е. Иллеш. М.: Канон-плюс, 2016. 272 с.  

Камю А. Миф о Сизифе. Эссе об абсурде // 
Камю А. Бунтующий человек. Философия. По-
литика. Искусство / пер. c фр. М.: Политиздат, 
1990. С. 23–100. 

Козлова М.С. Мировоззрение // Введение в 
философию: учеб. для вузов: в 2 ч. / под общ. 
ред. И.Т. Фролова. М.: Политиздат, 1989. Ч. 1. 
С. 21–29. 

Маркс К. Теории прибавочной стоимости. 
Ч. II // Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. М.: По-
литиздат, 1963. Т. 26, ч. II. 704 c. 

Митрохин Л.Н. Из бесед с академиком Ой-
зерманом // Вопросы философии. 2004. № 5. 
С. 33–77. 

Тугаринов В.П. Теория ценностей в марксиз-
ме. Л.: Изд-во ЛГУ, 1968. 124 с. 

Хайдеггер М. Парменид. СПб.: Владимир 
Даль, 2009. 384 с.  

Энгельс Ф. Диалектика природы // Маркс К., 
Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. М.: Политиздат, 1961. 
Т. 20. С. 339–626. 

Энгельс Ф. Людвиг Фейербах и конец класси-
ческой немецкой философии // Маркс К., Эн-
гельс Ф. Соч.: в 50 т. М.: Политиздат, 1961. 
Т. 21. С. 269–317. 

Floridi L. What is a philosopical question? // 
Metaphilosophy. 2013. Vol. 44, iss. 3. P. 195–221. 
DOI: https://doi.org/10.1111/meta.12035 

Hermann A. To Think like God: Pythagoras and 
Parmenides: the origins of philosophy. Las Vegas, 
NV: Parmenidas Publising, 2004. 335 p. 
 
Получено 04.10.2019 
 

References 

Camus, A. (1990). Mif o Sizife [The myth of Sisy-
phus]. Buntuyuschiy chelovek. Filosofiya. Politika. 
Iskusstvo. Per. s fr. [A rebellious man. Philosophy. 
Politics. Art. Trans. from French]. Moscow: Politiz-
dat Publ., pp. 23–100. 

Drobnitskiy, O.G. (1970). Tsennost’ [Values]. 
Filosofskaya entsiklopediya: v 5 t., pod red. 
F.V. Konstntinova [Encyclopedia of philosophy: in 
5 vols, ed. by F.V. Konstntinov]. Moscow: Sovetska-
ya Entsiklopediya Publ., vol. 5, pp. 462–463. 

Engels, F. (1961). Dialektika prirody [Dialectics 
of nature]. Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. 
[Marx K., Engels F. Works: in 50 vols]. Moscow: 
Politizdat Publ., vol. 20, pp. 339–626. 

Engels, F. (1961). Ludvig Feyerbakh i konets 
klassicheskoy nemetskoy filosofii [Ludwig Feuerbach 
and the end of classical German philosophy]. 
Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. [Marx K., 
Engels F. Works: in 50 vols]. Moscow: Politizdat 
Publ., vol. 21, pp. 269–317. 

Erakhtin, A.V. (2016). Osnovnoy ili osnovnye vo-
prosy filosofii [Basic or basics issues of philosophy]. 
Filosofiya i obschestvo [Philosophy and Society]. 
No. 1(78), pp. 57–67.  

Floridi, L. (2013). What is a philosophical ques-
tion? Metaphilosophy. Vol. 44, iss. 3, pp. 195–221. 
DOI: https://doi.org/10.1111/meta.12035 

Hegel, G.F. (1935). Filosofiya istorii [Philosophy 
of history]. Sochineniya: v14 t. [Works: in 14 vols]. 
Moscow, Leningrad: Sotsekgiz Publ., vol. 8, 470 p. 

Heidegger, M. (2009). Parmenid [Parmenides]. 
Saint-Petersburg: Vladimir Dal’ Publ., 384 p.  

Hermann, A. (2004). To think like God: Pythago-
ras and Parmenides: the origins of philosophy. Las 
Vegas, NV: Parmenidas Publ., 335 p.  

Husserl, E. (2004). Krizis evropeyskikh nauk i 
transtsendental’naya fenomenologiya: Vvedenie v fe-
nomenologicheskuyu filosofiyu [The crisis of Europe-
an sciences and transcendental phenomenology: An 
introduction to phenomenological philosophy]. Saint-
Petersburg:: Vladimir Dal’ Publ., 400 p. 

Il’enkov, E.V. (1991). Dialektika abstraktnogo i 
konkretnogo [Dialectics of the abstract and concrete]. 
Filosofiya i kul’tura [Philosophy and culture]. Mos-
cow: Politizdat Publ., 464 p.  

Il’enkov, E. and Korovikov, V. (2016). Strasti po 
tezisam o predmete filosofii (1954–1955) [Passions 
for theses on the subject of philosophy (1954–1955)]. 
Moscow: Kanon+ Publ., 272 p.  

Kozlova, M. S. (1989). Mirovozzrenie 
[Worldview]. Vvedenie v filosofiyu: v 2 ch., pod red. 
I.T. Frolova [Introduction to philosophy: in 2 parts, 
ed. by I.T. Frolov]. Moscow: Politizdat Publ., pt. 1, 
pp. 21–29. 

Marx, K. (1963). Teorii pribavochnoy stoimosti. 
Ch. II [Theories of surplus value. Pt. 2]. Marks K., 
Engels F. Sochineniya: v 50 t. [Marx K., Engels F. 
Works: in 50 vols]. Moscow: Politizdat Publ., 
vol. 26, pt. 2, 704 p. 

Mitrokhin, L.N. (2004). Iz besed s akademikom 
Oyzermanom [From conversations with academician 
Oizerman]. Voprosy filosofii [Russian Studies in Phi-
losophy]. No. 5, pp. 33–77.  



В.К. Шрейбер 

 41 

Sokolov, V.V. (ed.) (1969). Antologiya mirovoy 
filosofii: v 4 t. T. 1: Filosofiya drevnosti i sred-
nevekov’ya. Ch. 1 [Anthology of world philosophy: 
in 4 vols. Vol. 1: Philosophy of antiquity and the 
middle ages. Pt. 1]. Moscow: Mysl’ Publ., 576 p. 

Tugarinov, V.P. (1968). Teoriya tsennostey v 
marksizme [Value theory in Marxism]. Leningrad: 
LSU Publ., 124 p. 
 
Received 04.10.2019 
 

 
 

Об авторе About the author 

Шрейбер Виктор Константинович  
кандидат философских наук, 
доцент кафедры философии 

Челябинский государственный университет, 
454001, Челябинск, ул. Братьев Кашириных, 129; 
e-mail: shreiber@csu.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5947-1689 

Viktor K. Shreiber  
Ph.D. in Philosophy, 
Associate Professor of the Department of Philosophy 

Chelyabinsk State University,  
129, Kashirin brothers st., Chelyabinsk, 
454001, Russia; 
e-mail: shreiber@csu.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5947-1689 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Шрейбер В.К. Возвращаясь к тезисам Ильенкова и Коровикова, или о смысле споров «гносеологов» с «онтоло-
гами» // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2020. Вып. 1. С. 29–41.  
DOI: 10.17072/2078-7898/2020-1-29-41 

For citation:  
Shreiber V.K. [The theses of Ilyenkov and Korovikov revisited, or what’s the use of the polemic between «gnoseolo-
gists» and «ontologists»]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. 
Philosophy. Psychology. Sociology], 2020, issue 1, pp. 29–41 (in Russian). 
DOI: 10.17072/2078-7898/2020-1-29-41 
 


