
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Биричева Е.В., 2021 

УДК 141.39(091) 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-550-560 

РИМСКИЕ СТОИКИ И ЯПОНСКИЕ САМУРАИ 

ОБ ЭКЗИСТЕНЦИАЛАХ ЧЕЛОВЕЧЕСКОГО БЫТИЯ 

Биричева Екатерина Вячеславовна  

Институт философии и права УрО РАН (Екатеринбург) 

 

Статья посвящена компаративному исследованию позиций античных стоиков и средневековых 

самураев по вопросу «как быть?», которым человек настоятельно задается в условиях размытости 

ориентиров. Такие условия могут возникать в различном социокультурном контексте и во многом 

характерны для глобализующейся современности. Опыт осмысления вопроса о самоосуществле-

нии человека в «поворотные времена», безусловно, имел место не только в западноевропейской 

традиции I–II вв., но и в восточноазиатской XVI–XVII столетий. Тем не менее сегодня вновь акту-

альны найденные в этих, казалось бы, несопоставимых культурно-исторических локальностях 

единые основания человеческого бытия. Цель статьи — анализ условий концептуализации данных 

идей римскими стоиками и японскими самураями, сходств и различий в их трактовке судьбы, сво-

боды, смерти, борьбы, реальности и времени. Методологически исследование построено на мате-

риале историко-философского и экзистенциально-герменевтического анализа трактатов Луция 

Аннея Сенеки, Марка Аврелия Антонина, Юдзана Дайдодзи, Ямамото Цунэтомо и Миямото Му-

саси. Основным концептуальным результатом является положение о том, что в условиях плюра-

лизма и потери оснований дезориентированный человек ищет опору в себе и реализует «мужество 

быть» путем предельной решимости принятия реальности во всей ее полноте и парадоксальности, 

включающей смерть, непредсказуемость судьбы, неясность вектора развития. Практика «борьбы с 

собой» и не-выбора из противоположных позиций и ценностей обеспечивает выход к золотой се-

редине «своего-собственного», что позволяет максимально исполниться, обретая надежное осно-

вание в своем способе бытия для подлинного участия свободным поступком в «текучей» реально-

сти. Научная новизна работы заключается не только в выявленном впервые сходстве экзистенци-

альных оснований стоицизма и бусидо, но и в обращении внимания на постановку аналогичных 

смысложизненных вопросов, ответы на которые актуализируются для современного человека, об-

наруживающего себя в подобной ситуации безосновности, плюрализма и неясности происходя-

щих вокруг трансформаций. 

Ключевые слова: стоицизм, Сенека, Марк Аврелий, самурай, бусидо, борьба, смерть, судьба, ре-

альность, кризис оснований, способ бытия. 

ROMAN STOICS AND JAPANESE SAMURAI 

ON THE EXISTENTIALS OF HUMAN BEING 

Ekaterina V. Biricheva 

Institute for Philosophy and Law, Ural Branch, Russian Academy of Sciences (Ekaterinburg) 

The article represents a comparative study of the positions of the ancient Stoics and medieval samurai on 

the question «how to be?» in the conditions of blurred landmarks. Such conditions may arise within di-

verse socio-cultural contexts and seem to be the features of the contemporary globalization. The experi-

ence of comprehending the issue of human self-realization at the turning points of history undoubtedly 

took place not only in the Western European tradition of the 1st-2nd centuries and in the East Asian tradi-

tion of the 16th-17th centuries. Nevertheless, the unite grounds of human being found in these seemingly 

disparate cultural and historical localities are again relevant today. The purpose of the article is to analyze 



Е.В. Биричева 

 551 

the conditions of the conceptualization of these ideas by the Roman Stoics and Japanese samurai, and to 

demonstrate the similarities and differences in their interpretation of fate, freedom, death, struggle, reali-

ty, and time. Methodologically, the research is based on the material of the historical-philosophical and 

existential-hermeneutic analysis of the treatises of Lucius Annei Seneca, Marcus Aurelius Antonin, Yu-

zan Daidodzi, Yamamoto Tsunetomo, and Miyamoto Musashi. The main conceptual result may be given 

in the following idea. Under the conditions of pluralism and groundlessness, a disoriented person seeks 

for support in him-/herself and realizes the «courage to be» through the ultimate determination to accept 

reality in its entirety and paradoxicality, including death, unpredictability of fate, and uncertainty of the 

further development path. The practice of «inner struggle» and non-choice between opposite positions 

and values appears to provide an escape to the golden mean of «the own», which allows self-realization to 

the maximum extent possible and gaining of a reliable ground in one’s own way of being for genuine par-

ticipation in the «fluid» reality by a free act. The study is novel not only in that it is the first to reveal sim-

ilarity of the existential grounds of stoicism and bushido, but also in that it pays attention to the turning 

periods in history during which, regardless of cultural affiliation, similar life-meaning questions arise. 

The answers found appear to be essential for a contemporary person, who finds themselves in the same 

situation of groundlessness, pluralism, and ambiguity of the transformations taking place around. 

Keywords: stoicism, Seneca, Marcus Aurelius, samurai, bushido, struggle, death, fate, reality, crisis of 

grounds, way of being. 

 

Введение 

На первый взгляд сложно найти более непохо-

жие друг на друга культурно-исторические ло-

кальности, чем Древний Рим в период ранней 

империи и Япония в период Эдо. География за-

воеваний римских легионов контрастирует с за-

крытостью политики самоизоляции сёгуната То-

кугавы, как дух гражданского права — с пред-

почтением решать личные споры вне официаль-

ного суда. Однако при более детальном сопо-

ставлении выявляется множество сходств, поз-

воляющих рассматривать историческую «сим-

метричность» условий, в которых независимо 

друг от друга римские стоики и японские саму-

раи концептуализировали синонимичные экзи-

стенциалы человеческого бытия. Безусловно, в 

научной литературе не раз проводились парал-

лели между юго-восточноазиатской и западно-

европейской культурами в целом и между 

взглядами их воинских элит в частности (см., 

напр.: [Давыдов А.И., 2014; Николаева И.Ю., 

Серкова О.А., 2012; Леонтьева Н.С., 2012]). Но-

визна же данного компаративного исследования 

заключается не только в сравнении базовых 

идей стоицизма и бусидо, но и в попытке про-

следить, каким образом самоощущение человека 

в динамично трансформирующейся реальности 

влияет на поиск и формулирование онтологиче-

ских оснований его места и роли в мире, на по-

нимание специфики собственного бытия и цен-

ностно-этических ориентиров. Следовательно, 

актуальность работы заключается в том, что 

данный круг вопросов оказывается экзистенци-

ально значимым для современного человека, а 

ответы — востребованными в глобализующемся 

мире представителями различных культур.  

C методологической точки зрения интересно 

рассмотреть культурно-исторические паралле-

ли обозначенных философских учений с пози-

ции экзистенциальных оснований, поиск кото-

рых для новых условий происходит в личност-

но переживаемых конкретными людьми (авто-

рами трактатов) актах. Для достижения данной 

цели наиболее продуктивным представляется 

экзистенциально-герменевтический подход, 

применяемый к историческому анализу «онто-

логики» культуры такими зарубежными мыс-

лителями, как, например, Х. Ортега-и-Гассет 

[Ортега-и-Гассет Х., 1991] и П. Тиллих [Тил-

лих П., 2011], и такими отечественными фило-

софами, как, например, В.С. Библер [Биб-

лер В.С., 1991] и А.В. Ахутин [Ахутин А.В., 

2005]. Методология, практикуемая этими авто-

рами, предполагает разбор фундаментальных 

мировоззренческих оснований эпохи в контек-

сте ее социально-исторических и культурно-

идеологических условий, а также обращение к 

этимологии и герменевтический анализ базо-

вых философских категорий, используемых 

мыслителями в своих текстах [Гадамер Г.-Г., 

1991]. Очевидно, что для различных культур 

характерно различное содержательное напол-

нение данных оснований, которые также исто-

рически трансформируются, когда «старое» 

мировоззрение обессмысливается для массово-



ФИЛОСОФИЯ 

 552 

го сознания в изменившихся условиях. Пред-

ставляется, что в случаях становления ранней 

Римской империи и начала правления клана 

Токугавы в Японии в период Эдо мы как раз 

имеем дело с «переходными» этапами. В их 

рамках на фоне укрепления новых социально-

политических режимов происходит поиск отве-

тов на экзистенциально значимые в нестабиль-

ных условиях вопросы смысла человеческого 

бытия, в культурно-исторический контекст 

осмысления которых необходимо прежде всего 

погрузиться. 

1. Поворотные времена 

В первые века н.э. в Римской империи склады-

вается особая форма государственного устрой-

ства, принципат, сочетающий республиканские 

и монархические черты, но по сути тяготеющий 

к военной монархии. Борьба династий за власть 

сопровождается социальной нестабильностью и 

гражданскими войнами; активно формируется 

система римского, в частности публичного, пра-

ва; под началом римской государственности 

объединяются все новые и новые земли. В усло-

виях бурных социально-политических перемен и 

начинающегося кризиса античного мировоззре-

ния распространяется христианство, исповеда-

ние которого преследуется официальной вла-

стью. Япония раннего Нового времени пережи-

вает подобные социально-политические транс-

формации: к концу XVI в. после междоусобиц и 

гражданских войн страна окончательно объеди-

няется, устраняя независимые родовые государ-

ства провинциальных властителей. За счет по-

сещения европейцами японская культура обо-

гащается новыми веяниями в искусстве и образе 

жизни, знакомится с христианством. Наблюда-

ется централизация власти, которая реально со-

средотачивается в руках сёгуна, военного глав-

нокомандующего, формально назначаемого им-

ператором (фактически же титул был наслед-

ственно-родовым). Сёгунат клана Токугава с 

начала XVII в. устанавливает новую систему 

управления страной, должностную бюрократи-

ческую иерархию и социальную структуру со-

словного типа, закрываясь в итоге от иностран-

цев (в том числе — вследствие христианских 

восстаний, которые удалось подавить).  

Таким образом, среди основных сходств ран-

ней Римской империи и периода Эдо в Японии 

можно отметить: формирование замысла новой 

эпохи, новой формы правления и организации 

общества; формулирование новых законов и 

формирование разветвленного бюрократическо-

го аппарата; централизация и военный характер 

власти, в связи с чем социальной элитой стано-

вятся воины, образ жизни и задачи которых 

должны были обрести концептуализацию в осо-

бых ценностно-этических учениях; развитие 

наук и искусств, школ и престижного образова-

ния для высших слоев общества; борьба с не-

угодными религиозными общинами, в обоих 

случаях — с христианскими; влияние мощной 

сторонней культурной традиции (для Римской 

империи это Греция, для Японии — Китай), за-

имствования из которой наблюдаются практиче-

ски во всех сферах деятельности. Такие внешние 

по отношению к индивиду условия, как воору-

женные конфликты, физическое наказание, со-

циально-политическая неопределенность новых 

становящихся порядков, экономические риски, 

болезни, стихийные бедствия т.д., обеспечивали 

первостепенную значимость проблематики 

судьбы и свободы и способствовали формиро-

ванию особого отношения к смерти и самоубий-

ству. В окружающей неясности вектора обще-

ственного развития и объективных опасностей 

человек обнаруживает, что в своем понимании 

действительности, в своих поступках и сужде-

ниях опереться вовне не на что. Естественно то-

гда искать опору в себе, поэтому настоятельнее 

всего в поворотные времена человек задается 

вопросом о смысле своего бытия, о своих месте 

и роли в мире.  

В периоды реорганизации общества в миро-

воззрении каждого человека — рефлексируемо 

или нет — возникают конфликты «старого» и 

«нового», которые нередко выливаются и в про-

тивостояние различных групп. «Старые тради-

ции умирают на глазах» [Цунэтомо Я., 2018, 

с. 93], перестают «работать» в изменившихся 

условиях, и нарождаются новые поколения лю-

дей, уже не разделяющих «живую веру» в де-

кларируемые ценности и ориентиры [Ортега-и-

Гассет Х., 1991, с. 194; Шумской А.В., 2019]. 

Однако массовые стычки и «внешние» меры по 

их пресечению мало способны разрешить пара-

докс, переживаемый каждым индивидом во 

«внутреннем» измерении [Biricheva E.V., 2019]. 

Для преодоления такой экзистенциально за-



Е.В. Биричева 

 553 

труднительной ситуации необходимо обрести 

предельное мужество «подвесить себя над без-

дной», чтобы поставить под вопрос «старые» и 

проверить на прочность «новые» основания. В 

современной ситуации человек также нередко 

обнаруживает неопределенность вектора окру-

жающих трансформаций, отсутствие веры в 

навязываемый образ жизни и необеспеченность 

собственной роли в социальном бытии. XX – 

начало XXI в. не прекращают будоражить ост-

рые многомерные конфликты и экономические 

кризисы, несмотря на успехи науки, распростра-

няются болезни, возникают подобные античным 

римским и феодальным японским ситуации 

столкновения культур (например, проблема ми-

грантов в Европе), переосмысляются религиоз-

ные системы и будущее человечества.  

Однако циничное отношение к этой непонят-

ной реальности обнаруживает свою непродук-

тивность, поскольку означает добровольное 

сужение ви дения и автоматический отказ от по-

пыток осмысления того, что же в действитель-

ности происходит (со мной, с обществом, с ми-

ром). В таком случае невозможным оказывается 

и участие от своего имени в этой «текучей» ре-

альности: человеком будут управлять те, кто по-

нимает и всерьез принимает положение дел. 

Вместе с тем выбор определенного приоритета 

как единственно правильного — будь то рацио-

нальность, практическая полезность или, напри-

мер, стабильность — ненадежен. Во-первых, в 

условиях плюрализма истинность решения все-

гда может быть поставлена под вопрос противо-

положной позицией, претендующей на равные 

права. Во-вторых, чисто логически искусствен-

ный выбор одного «полюса» уводит от полноты 

реальности, которая всегда шире, богаче и пара-

доксальнее любой фиксации, а игнорирование 

каких-то ее сторон не означает прекращения их 

влияния [Бакеева Е.В., 2009]. В подобных усло-

виях социальной неопределенности особенно 

остро чувствуется разрыв между реальностью и 

тем, что люди о ней себе представляют, — 

настолько, что все вокруг становится похожим 

на кукольное представление, иллюзию [Марк 

Аврелий, 1985, с. 36; Цунэтомо Я., 2018, с. 85, 

203] или сон, от которого необходимо проснуть-

ся к истинному бытию [Цунэтомо Я., 2018, с. 90, 

137, 141]. 

2. Стратегия принятия и свобода 

«своего-собственного» 

Остается трудная, но, пожалуй, единственно 

продуктивная «стратегия» не-бегства от того, 

что действительно есть. А «дано», на первый 

взгляд, лишь негативное — текучесть, непонят-

ность, необеспеченность. Акт решимости 

остаться без опоры требует глубокой философ-

ской работы прежде всего с фундаментальными 

категориями бытия и небытия, жизни и смерти, 

судьбы и свободы. Как замечает Пауль Тиллих, 

в таких условиях правовой, религиозной, соци-

альной — вплоть до физической (онтической) — 

необеспеченности своего бытия в основе миро-

ощущения человека господствует страх судьбы 

и смерти [Тиллих П., 2011, с. 53–58, 72–74]. 

Иметь с ним дело тяжело, поскольку он предпо-

лагает постановку себя под вопрос, предельный 

экзистенциальный риск, который переживается 

личностно и неотчуждаем в сферу манипулиро-

вания «внешними» объектами или не затраги-

вающими индивида абстракциями. Человек чув-

ствует, что он может быть сколь угодно добро-

детельным, чтящим сложившиеся в обществе 

обычаи, образованным, талантливым, выбрав-

шим «правильную» социальную группу/партию 

и даже статусным (имеющим почетное звание, 

занимающим почетную должность и т.д.), одна-

ко все это едва ли поможет ему перед лицом не-

предсказуемой случайности [Сенека Л.А., 2001, 

с. 25, 37; Дайдодзи Ю., 2018, с. 46; Цунэтомо Я., 

2018, с. 112, 135]. Истинность составленных 

представлений о действительности обнаружива-

ет свою шаткость — и безразличная судьба спо-

собна в любой момент разразиться бедствиями, 

свести с опасными или недобросовестными 

людьми, обмануть социально-политической ил-

люзией, принести лишения, несправедливые об-

винения, болезни, смерть. Собственно, бессмыс-

ленным тогда кажется соответствовать универ-

сальным добродетелям, равно как и пытаться 

заполучить богатства, высокий социальный ста-

тус или признание. В условиях экзистенциаль-

ной дезориентированности все это само по себе 

не может обеспечить надежных оснований, 

оправдывающих жизнь. «Вздор все это, — 

подытоживает император Марк Аврелий Анто-

нин. — Так что же тогда есть такого, ради чего 

стоит усердствовать?» [Марк Аврелий, 1985, 

с. 21]. Что по-настоящему значимо? Как понять 



ФИЛОСОФИЯ 

 554 

действительность? На что опереться? Как быть 

перед угрозами судьбы и смерти? Что делать, 

чтобы продуктивно участвовать в непредсказуе-

мом динамично трансформирующемся бытии? 

Безусловно, для пропускающего через себя 

подобные вопросы речь здесь идет не о жизни 

самой по себе, не о простом продлении суще-

ствования или имитации благополучия соглас-

но социальным стереотипам о счастье. Выда-

ющийся политик своей эпохи Луций Анней 

Сенека сокрушается о том, сколько времени 

своих жизней его современники тратят впу-

стую, стремясь к насыщению телесному и 

имущественному, в очередях обивая пороги па-

тронов, споря и суетясь или вовсе не зная, чем 

себя занять [Сенека Л.А., 2001, с. 41–48, 58, 60], 

и при этом «так долго боятся того, что проис-

ходит так быстро» [Сенека Л.А., 2001, с. 102]. 

Ему вторит переживший правление шести 

сёгунов рёнин Юдзан Дайдодзи, изобличая не-

достойную растрату жизни на излишества, бес-

полезные разговоры, лень, утехи в вине и жен-

щинах [Дайдодзи Ю., 2018, с. 12–13, 25, 61]. 

Человека может по-настоящему интересовать 

только подлинное бытие, достойная жизнь, ха-

рактеризующаяся полнотой. Однако для мно-

гих происходит срыв, поскольку полнота, как 

она есть, страшна: в природу входит как пре-

красное, так и безобразное, в обществе совер-

шается как доброе, так и злое, а естественным 

законом жизни является смерть. Быть в полно-

те, видя реальность, как она есть, следователь-

но, означает включить в свой горизонт и иметь 

дело даже с самым страшным и нежелаемым. 

Смерть является воплощением этого негатив-

ного «полюса», но есть и грозящие небытием 

«вещи», которые страшнее смерти. Бессмыс-

ленность, неподлинность своего существова-

ния, необеспеченность, бесполезность, вина и 

осуждение и т.д. также требуют решимости 

иметь с ними дело. С такого предельного му-

жества принятия реальности во всей полноте и 

парадоксальности берут свое начало стоицизм 

и бусидо. Общая для этих учений основопола-

гающая метафора «жить так, словно уже умер» 

[Дайдодзи Ю., 2018, с. 11; Цунэтомо Я., 2018, 

с. 76, 93; Мусаси М., 2018, с. 251; Сенека Л.А., 

2001, с. 53; Марк Аврелий, 1985, с. 9–10, 41–42] 

имеет огромную освобождающую силу. Хотя, 

например, Учитель Дзёто полагает, что в дей-

ствительности ей соответствовать способен 

лишь «один из тысячи» [Цунэтомо Я., 2018, 

с. 78], ведь «каждый норовит избежать работы, 

которая требует приложения усилий» [Цунэто-

мо Я., 2018, с. 83]. Поэтому же Сенека уверен, 

что, ища подлинность жизни, нельзя следовать 

за «общественным мнением» большинства [Се-

нека Л.А., 2001, с. 13–14]. Несмотря на труд, 

усилия применения этой формулы по отноше-

нию к себе, она дарует независимость от всего 

(как внешнего, так и внутреннего): живущий, 

словно уже умер, человек не нуждается ни в 

чем, не спешит и не суетится, не зависит от еды 

и телесного комфорта, не привязывается даже к 

самым дорогим во всех смыслах вещам, людям, 

местам, воспоминаниям, планам и т.д. [Сене-

ка Л.А., 2001, с. 66–85; Марк Аврелий, 1985, 

с. 29; Дайдодзи Ю., 2018, с. 53–54]. Но такая 

свобода — ни произвол, ни отрешенность от 

жизни.  

Этимологически «свобода» одно со «своим-

собственным» — не в более узком смысле «мо-

его», «частной собственности», а в широком: 

«чья» мы «собственность», чему мы принадле-

жим [Бибихин В.В., 2012, с. 102]. «Са мое само » 

[Платон, 1990, с. 256] (в оригинале 129b: αὐτὸ 

τὸ αὐτό) через каждого «течет» уникальным 

способом — и соответствие своему способу 

быть для конечного (во времени и простран-

стве) существа как раз означает максимально 

возможную полноту, интенсивное исполнение, 

самореализацию. Сложнейший путь «Узнай се-

бя» (Γνῶθι σεαυτόν) приводит к пониманию, что 

«я» — не мои вещи, тело, переживания или 

представления, а уникальный способ быть, сле-

довательно, принципиально свободный от всего 

иного и способный на полноту в «своем месте». 

Попытки достичь полноту экстенсивно, за счет 

чужого (завладения, уничтожения или бытия не 

своим способом) обречены на провал, посколь-

ку уводят от единственно подлинного источни-

ка полноты — своего-собственного. Здесь сво-

бода совпадает, с одной стороны, со справедли-

востью, сократовское определение которой 

«заниматься своим делом и не вмешиваться в 

чужие» [Платон, 2007, с. 242] разделяют наши 

авторы [Марк Аврелий, 1985, с. 5–6, 18, 31; 

Цунэтомо Я., 2018, с. 205, 231], а с другой — с 

призванием (Путем). Последнее не означает 

определенного содержания в смысле професси-

ональной деятельности. Так, создатели бусидо 

подчеркивают, что самурай — не профессия, не 



Е.В. Биричева 

 555 

занятие, не строго закрепленный титул, но об-

раз всей жизни, способ поступать и относиться 

к миру. Более того, как советует легендарный 

стратег Миямото Мусаси, следует «изучать Пу-

ти всех профессий» [Мусаси М., 2018, с. 265].  

Противоречие своего и другого здесь кажу-

щееся, поскольку «свое» — не содержание, ко-

торое всегда ограничено, а способ имения дела 

с любым содержанием. Тогда можно «слушать 

проповеди о других Путях, но при этом с каж-

дым днем все больше постигать свой собствен-

ный» [Цунэтомо Я., 2018, с. 109]. Даже если 

человек реализует свои способности в люби-

мом занятии, будь то врачевание, изготовление 

обуви, живопись и т.д., то в его жизни остается 

время, когда его отвлекают или нужно пере-

ключиться на что-то иное (в т.ч. на отдых). 

Следовательно, он не будет полностью, все 

время своей жизни счастлив «своим-

собственным», если понимает его содержа-

тельно. Напротив, призвание, понятое в смысле 

способа бытия, предполагает реализацию своих 

способностей в любом деле. Так, быть «воином 

по способу бытия» означает необязательно 

участвовать в боевых действиях или владеть 

боевыми искусствами, но, прежде всего, — бо-

роться с собой [Цунэтомо Я., 2018, с. 86, 159; 

Марк Аврелий, 1985, с. 12, 41]: стоять на стра-

же собственных положительных качеств, не да-

вая выхода негативной энергии в той или иной 

жизненной ситуации; непрестанно тренировать 

свою волю; одолевать в себе непродуктивные 

страхи и желания; мужественно иметь дело с 

трудностями, проводя работу над собой и не 

привязываясь к конкретным содержаниям; про-

яснять для себя окружающую действительность 

против рассеивающих тенденций сосредоточи-

ваясь на том, что непосредственно здесь и те-

перь; знать, когда и какое «внутреннее оружие» 

применить по отношению к себе, чтобы расти 

над собой, самосовершенствоваться и прино-

сить пользу окружающим, независимо от того, 

в чем содержательно эта помощь заключается. 

Понимая в таком же смысле единственную 

продуктивную «стратегию» самоосуществле-

ния человека, «Плотин, поздний, сравнивает 

положение человека в мире с положением по-

павшего в середину боя, уйти из этой свалки 

просто уже невозможно, ничего не получится, а 

остается только выбор, один, сражаться во всю 

силу или вяло» [Бибихин В.В., 2009, с. 425–

426]. В связи с этим важно постоянно учиться, 

быть открытым новому, каждый день анализи-

ровать свой опыт и стараться становиться луч-

ше [Сенека Л.А., 2001, с. 58, 174; Цунэтомо Я., 

2018, с. 86, 91; Мусаси М., 2018, с. 284] — не 

для кого-то или чего-то, не в качестве соревно-

вания, но ради того, чтобы на любом материале 

смочь осуществить свой способ быть, взяв 

свою «максимальную амплитуду» [Делёз Ж., 

1997, с. 129–130].  

3. Экзистенциалы «воина по способу бытия» 

Безусловно поэтому, для свободы как открыто-

сти и становления своим способом значимым 

оказывается Другой, подлинным отношением к 

которому может быть только φιλία (любовь, 

дружба, принятие). Во-первых, никто вовне не 

может по-настоящему быть врагом, ни от чьего 

мнения принципиально нельзя стать зависимым 

по доброй воле: Другой никоим образом не 

может помешать в самоосуществлении тому, 

кто «знает свое», поскольку он также ограни-

чен своим способом бытия (онтологической не-

возможностью переживать, видеть за Другого 

его способом) [Сенека Л.А., 2001, с. 71; Марк 

Аврелий, 1985, с. 9, 14, 18, 28]. Во-вторых, 

«тот, кто видит со стороны, смотрит восемью 

глазами» [Цунэтомо Я., 2018, с. 85], т.е. может 

открыть новое, полезное, то, что не видится со 

своей точки зрения. Так, даже если другие не-

правы, нужно относиться к ним с уважением, 

пониманием, человеколюбием, прощать их 

[Марк Аврелий, 1985, с. 9, 14; Цунэтомо Я., 

2018, с. 80–81], а если правы — прислушивать-

ся и от каждого брать самое лучшее (создать 

себе идеал из хороших качеств других и следо-

вать ему) [Марк Аврелий, 1985, с. 5–8, 35; 

Цунэтомо Я., 2018, с. 94]. Свобода способа бы-

тия, решающаяся на весь размах между полю-

сами-противоположностями, требует непре-

станной борьбы с собой — как со страхом не-

бытия, так и со своими непродуктивными же-

ланиями, надеждами, иллюзиями, уводящими 

от полноты. Главные «враги» тогда не вовне, а 

внутри. Не научившись побеждать такие свои 

пороки, как вожделение (в т.ч. неуправляемый 

гнев и зависть), жажду наживы и имущества, 

высокомерие и гордыню, действия из личных 

интересов и выгод, лень [Сенека Л.А., 2001, 

с. 20, 103; Марк Аврелий, 1985, с. 10, 12, 15; 

Дайдодзи Ю., 2018, с. 61; Цунэтомо Я., 2018, 

с. 77–79, 94, 103–104, 115, 124, 128–129, 138], 



ФИЛОСОФИЯ 

 556 

вряд ли человек сможет противостоять пре-

вратностям судьбы или другим людям 

[Цунэтомо Я., 2018, с. 216]. Эти негативные 

черты можно также пересилить упором на про-

тивоположное, взращивая в себе, постоянно 

практикуя добродетели, главные из которых — 

рассудительность, искренность, мужество, вер-

ность, внимательность (ко всему, в т.ч. к дета-

лям, мелочам), сострадание, самообладание, 

умение терпеть страдания, целеустремленность 

[Сенека Л.А., 2001, с. 15–16, 34, 64, 74, 140; 

Марк Аврелий, 1985, с. 5–8, 10, 15, 25; Дай-

додзи Ю., 2018, с. 24; Цунэтомо Я., 2018, с. 80, 

84, 91–92, 115–116, 119, 125, 139, 155, 203, 233]. 

Однако полнота предполагает не смесь проти-

воположностей, но удерживающую баланс 

между ними «золотую середину» [Сенека Л.А., 

2001, с. 30, 96; Марк Аврелий, 1985, с. 38–39; 

Цунэтомо Я., 2018, с. 89–90, 110]. Поэтому 

важно «не стараться всегда быть праведным» 

[Цунэтомо Я., 2018, с. 85], но думать только о 

Пути [Мусаси М., 2018, с. 308], для чего нужно 

«научиться умело отходить от нормы» 

[Цунэтомо Я., 2018, с. 102] и, не имея предпо-

чтений к определенным чертам, стилям, харак-

теристикам, поступать сообразно текущему 

моменту [Марк Аврелий, 1985, с. 41; Цунэто-

мо Я., 2018, с. 111; Мусаси М., 2018, с. 261, 

264].  
Полнота бытия означает не только предель-

ный охват возможного, но и — самое глав-

ное — присутствие при сути происходящего в 

действительности. Реальное-подлинное-

настоящее может быть достигнуто концентра-

цией на том, что «здесь и теперь». «Нет ничего 

за пределами текущего мгновения» [Цунэто-

мо Я., 2018, с. 92]: прошлого уже нет, можно 

только извлечь из него опыт, но держаться за 

него и копаться в нем бессмысленно; будущего 

еще нет, сколько бы мы ни строили планов и ни 

предполагали, практически все во власти не-

предсказуемой судьбы. И поскольку «вся жизнь 

человека есть последовательность мгновений» 

[Цунэтомо Я., 2018, с. 127], «каждый жив толь-

ко в настоящем мгновении» [Марк Аврелий, 

1985, с. 15]. Если мы полностью собрали себя в 

настоящем, нам нечего терять и не о чем беспо-

коиться, если пребываем в готовности чувство-

вать, когда и что «пора» [Цунэтомо Я., 2018, 

с. 131], и поступать сообразно реальности. 

Проходя тот же Путь преодоления страха не-

бытия, в XX в. не менее великий «воин по спо-

собу бытия» Людвиг Витгенштейн, среди своих 

мощнейших афоризмов напишет: «Вечно живет 

тот, кто живет в настоящем» [Витгенштейн Л., 

1921, п. 6.4311]. Пребывание «здесь и теперь» 

единогласно связывается со вниманием (у Мар-

ка Аврелия и Ямамото Цунэтомо об этом чуть 

ли не на каждой странице): в присутствии при 

сути происходящего человек превращается в 

чуткое ви дение того, что есть. Такое ви дение 

противоположно ве дению как застилающему 

настоящее рассчитывающему представлению, 

плану, набрасыванию ярлыков, попытке уме-

стить реальность в схему. Несмотря на то что 

постоянное обучение и самосовершенствование 

важны, как воздух, «бывают случаи, когда мно-

гие знания оказываются препятствием» 

[Цунэтомо Я., 2018, с. 140]. Здесь опять же 

наши авторы не противоречат себе: для всего 

есть своя пора — для учения, чтобы приобре-

сти знания и натренировать способности, — и 

для участия в событиях, в рамках которых гу-

бительно рассуждать, как быть, когда они уже 

происходят и требуют единства с собой. Мия-

мото Мусаси поэтому учит не столько конкрет-

ным техникам, сколько внимательности к 

настоящему: отсекая все лишнее рассеиваю-

щее, «глубоко входить в каждое действие» 

[Мусаси М., 2018, с. 265], занимать «положе-

ние-без-положения» [Мусаси М., 2018, с. 275], 

сообразовываться с реальным «без плана, без 

представления» [Мусаси М., 2018, с. 278]. 

На фоне решительного принятия временно-

сти своего бытия внимательность к настоящему 

вплоть до мельчайших деталей [Мусаси М., 

2018, с. 265] открывает и пронзительную пол-

ноту прекрасного, которое можно увидеть во 

всем. У Марка Аврелия есть потрясающий пас-

саж [Марк Аврелий, 1985, с. 13]: 
Следует примечать, как и в том, что со-

путствует происходящему .., есть некая 

прелесть и привлекательность. Пекут, ска-

жем, хлеб, и полопались кое-где края — так 

ведь эти трещины, хоть несколько проти-

воречащие искусству пекаря, тем не менее 

чем-то хороши и особенно возбуждают к 

еде. Или вот смоквы лопаются как раз то-

гда, когда совсем поспели; у спелых маслин 

самая близость к гниению добавляет пло-

дам какую-то особенную красоту. Так и ко-

лосья, гнущиеся к земле, складки на морде 

у льва, пена из кабаньей пасти и многое 

другое, что далеко от привлекательности .., 



Е.В. Биричева 

 557 

вносит еще более лада и душу увлекает; 

поэтому кто чувствует и вдумывается по-

глубже, что происходит в мировом целом, 

тот вряд ли хоть в чем-нибудь … не найдет, 

что оно как-то приятно пристроено. Он и на 

подлинные звериные пасти станет смотреть 

с тем же наслаждением, как и на те, что вы-

ставляются живописцами и ваятелями как 

подражание; своими здравомысленными 

глазами он сумеет увидеть красоту и некий 

расцвет старухи или старика, и прелесть 

новорожденного.  

Особенно такое отношение характерно для 

японской культуры, пропитанной эстетикой 

«ваби саби» (侘寂), печального наслаждения 

ускользающим мигом прекрасного. Самураи 

«были готовы умереть и высоко ценили воз-

можность насладиться красотой в жизни, кото-

рая могла оборваться в любую минуту» [Кемп-

тон Б., 2019, с. 29], многие писали стихи (в т.ч. 

предсмертные перед сэппуку), пропитанные эс-

тетическим отношением к природе и временам 

года. Ви дение красоты в простоте и принятие 

естественного течения бытия в обеих традициях 

определили идеал жизни и поступков согласно с 

природой, ее законами и ритмами [Сенека Л.А., 

2001, с. 15; Марк Аврелий, 1985, с. 41; Муса-

си М., 2018, с. 259]. Природа составляет огром-

ную, не нами созданную, не нами управляемую 

часть реальности, которую необходимо принять 

и которой нужно соответствовать. 

Открывающаяся в настоящем свобода и 

полнота бытия поэтому становятся главными 

ценностями, и если обстоятельства складыва-

ются так, что человек более не чувствует себя 

способным на эту полноту (по причине неизле-

чимой болезни, несвободы или потери чести), 

он добровольно расстается с такой жизнью, ко-

торая для него уже не жизнь. Таково едино-

гласное ценностное отношение в стоицизме и 

бусидо к самоубийству: жертва не должна быть 

напрасной, но смерть — естественный закон, и, 

если свобода и полнота становятся невозмож-

ны, наступает пора воссоединиться с мировым 

природным целым [Петев Н.И., 2019, с. 120]. К 

примеру, Сенека в преклонном возрасте в ре-

зультате политических притеснений окончил 

жизнь самоубийством. Однако Ямамото 

Цунэтомо после смерти господина не дали со-

вершить цуйфуку, тогда он постригся в монахи 

и провел остаток жизни достаточно уединенно, 

оставив в записях своего ученика основопола-

гающий трактат бусидо «Сокрытое в листве» 

(Хагакурэ). Таким образом неопределенности 

социальных отношений и непредсказуемости 

«объективных» случайностей стоицизм и буси-

до противопоставляют свободу своего-

собственного — исполнение в любом содержа-

нии (занятий), концентрацию «здесь и сейчас», 

целиком присутствие в том, на чем в данный 

момент сосредоточен [Цунэтомо Я., 2018, 

с. 98]. Мы не можем изменить судьбу, но мо-

жем изменить отношение к ней [Цунэтомо Я., 

2018, с. 102]. На самом деле реальность 

нейтральна: «знамения имеют место лишь в 

глазах смотрящего» [Цунэтомо Я., 2018, с. 103]. 

Даже, казалось бы, «отрицательное» (лишения, 

трудности) можно увидеть как для чего-то 

нужное и полезное — как вызов для преодоле-

ния или как опыт для дальнейшего самосовер-

шенствования [Сенека Л.А., 2001, с. 88; Марк 

Аврелий, 1985, с. 24–25; Цунэтомо Я., 2018, 

с. 90, 104–105]. Наши авторы советуют бук-

вально радоваться трудностям, поскольку без 

препятствий нет развития: «бедствие — самый 

удобный случай для проявления доблести» 

[Сенека Л.А., 2001, с. 95]. Вопреки расхожим 

представлениям об успехе и удаче «если в мо-

лодости судьба не благоволит человеку, в этом 

нет ничего плохого. Такой человек часто стал-

кивается с трудностями, и у него складывается 

сильный характер» [Цунэтомо Я., 2018, с. 124]. 

Только так в условиях окружающей текучести 

и безосновности можно самому себе научиться 

быть надежным основанием [Цунэтомо Я., 

2018, с. 97, 205].  

Заключение 

Таким образом, по сравнению с эпохами усто-

явшихся оснований, в «переходные» периоды 

истории для индивида экзистенциально значи-

мыми становятся вопросы поиска опоры для 

своих поступков, отношения к окружающей 

действительности и самореализации. С одной 

стороны, ощущаемая безосновность, изменчи-

вость социального бытия опасна острыми кон-

фликтами, страхом необеспеченности, риском 

неопределенности. С другой стороны, такие 

условия открывают предельную свободу — не 

как произвол или нигилизм, но, напротив, как 

возможность творческого участия в рождении 

нового. Это участие требует мужества и ответ-



ФИЛОСОФИЯ 

 558 

ственности, захваченности делом, готовности 

отдавать всего себя, поэтому идеал свободы 

предполагает прежде всего борьбу со своими 

страхами, ограничивающими иллюзиями, 

надеждами, удобными привычками, стереоти-

пами, ложными мнениями. В условиях плюра-

лизма оснований такая борьба становится бук-

вально единственным продуктивным способом 

бытия, благодаря которому открывается насто-

ящее во всех смыслах — как «вневременное 

основание бытия» [Комаров С.В., 2015], как 

полнота пребывания «здесь и сейчас», подлин-

ность собственной жизни и реальность окру-

жающей действительности [Бакеева Е.В., 2020]. 

Быть свободным означает ничего не бояться — 

ни обид (их нельзя причинить свободному — 

знающему «свое»), ни поражений (это опыт, 

после которого надо встать и продолжать борь-

бу), ни перипетий или лишений судьбы (стой-

ких ее превратности лишь закаляют), ни смерти 

(это естественный, природный закон, который 

ради полноты мужественно решается принять 

душа, освободившаяся от телесных желаний и 

удовольствий). 

Хотя подобные идеи каждый раз актуализи-

руются в «поворотные времена» в различных 

культурно-исторических локальностях, наибо-

лее последовательные учения были сформули-

рованы в философских программах римского 

стоицизма и японского бусидо. Единственным 

серьезным различием между ними является по-

нимание ведущего начала человеческой души: 

в западной традиции с отсылкой к Платону ак-

цент делается на разум [Платон, 2007, с. 256–

257, 425; Сенека Л.А., 2001, с. 17; Марк Авре-

лий, 1985, с. 5] в противоположность первен-

ству воли и интуиции в трудах восточных мыс-

лителей [Цунэтомо Я., 2018, с. 104, 200, 217; 

Мусаси М., 2018, с. 265]. Однако в обеих куль-

турах как рассудительность, так и сила духа 

считаются важнейшими добродетелями, и в 

действительности разум без воли остался бы 

пустым инструментом, а воля, не направляемая 

разумом, распылялась бы в отсутствие «векто-

ра». В целом же, синонимичные экзистенциалы 

«мужества быть» в условиях непредсказуемо-

сти и нестабильности, сформулированные рим-

скими стоиками и японскими самураями, не те-

ряют своей актуальности в современной ситуа-

ции и могут дать надежную опору каждому че-

ловеку, решающемуся на полноту жизни. 

Список литературы 

Ахутин А.В. Поворотные времена. СПб.: Наука, 

2005. 743 с. 

Бакеева Е.В. Принять парадокс, или Усилие 

смирения. Екатеринбург: Изд-во Урал. ун-та, 2009. 

84 с. 
Бакеева Е.В. Проблема настоящего в контексте 

«постметафизики» // Вестник Челябинского госу-

дарственного университета. 2020. № 5(439). С. 5–

15. DOI: https://doi.org/10.24411/1994-2796-2020-

10501 

Бибихин В.В. Собственность. Философия свое-

го. СПб.: Наука, 2012. 536 с. 

Бибихин В.В. Чтение философии. СПб.: Наука, 

2009. 536 с. 

Библер В.С. От наукоучения — к логике куль-

туры: Два философских введения в двадцать пер-

вый век. М.: Политиздат, 1991. 413 с. 

Биричева Е.В. Природа конфликта: онтологиче-

ский парадокс и экзистенциальное усилие приня-

тия // Вестник Санкт-Петербургского университе-

та. Философия и конфликтология. 2019. Т. 35, № 4. 

С. 607–625. DOI: 

https://doi.org/10.21638/spbu17.2019.407 

Витгенштейн Л. Логико-философский трактат 

(1921). URL: http://filosof.historic.ru/books/item/ 

f00/s00/z0000272/st002.shtml (дата обращения: 

08.04.2021). 

Гадамер Г.-Г. История понятий как философия 

// Гадамер Г.-Г. Актуальность прекрасного. М.: 

Искусство, 1991. С. 26–43. 

Давыдов А.И. Дренгрскарп и бусидо: «Путь во-

ина» на Западе и Востоке // Вестник Сибирского 

государственного университета путей сообщения. 

2014. Вып. 31. С. 11–14. 

Дайдодзи Юдзан. Будосёсинсю // Бусидо. Во-

енный канон самурая с комментариями / пер. с 

япон. Р.В. Котенко, А.А. Мищенко, А.А. Петрова. 

М.: АСТ, 2018. С. 5–68. 

Делёз Ж. Складка. Лейбниц и барокко. М.: Ло-

гос, 1997. 264 с. 

Кемптон Б. Wabi Sabi. Японские секреты ис-

тинного счастья в неидеальном мире. М.: Эксмо, 

2019. 304 с. 

Комаров С.В. Стратегии борьбы со временем: 

событийность и история // Вестник Русской хри-

стианской гуманитарной академии. 2015. Т. 16, 

вып. 1. С. 107–120. 

Леонтьева Н.С. Система военно-физической 

подготовки славянских дружинников, европейских 

рыцарей и японских самураев // Теория и практика 

физической культуры. 2012. № 4. С. 97–99. 



Е.В. Биричева 

 559 

Марк Аврелий Антонин. Размышления / пер. 

А.К. Гаврилова. Л.: Наука, 1985. 245 с. 

Мусаси Миямото. Книга пяти колец. Руковод-

ство по стратегии для практикующих боевые ис-

кусства // Бусидо. Военный канон самурая с ком-

ментариями / пер. с япон. Р.В. Котенко, 

А.А. Мищенко, А.А. Петрова. М.: АСТ, 2018. 

С. 235–318. 

Николаева И.Ю., Серкова О.А. Подчинение ав-

торитету и социальной норме в средневековых во-

енных сословиях Японии и Германии // Диалог со 

временем. 2012. № 38. С. 227–240. 

Ортега-и-Гассет Х. Что такое философия? М.: 

Наука, 1991. 411 с. 

Петев Н.И. Самоубийство в некоторых религи-

озных системах как потенциально положительный 

и индифферентный феномен // Вестник Северного 

(Арктического) федерального университета. Се-

рия: Гуманитарные и социальные науки. 2019. 

№ 4. С. 119–131. DOI: 

https://doi.org/10.17238/issn2227-6564.2019.4.119 

Платон. Алкивиад I / пер. С.Я. Шейнман-

Топштейн // Платон. Собр. соч.: в 4 т. / общ. ред. 

А.Ф. Лосева и др. М.: Мысль, 1990. Т. 1/ С. 220–

267. 

Платон. Государство / пер. А.Н. Егунова // 

Платон. Соч.: в 4 т. Т. 3, ч. 1 / под общ. ред. 

А.Ф. Лосева, В.Ф. Асмуса. СПб.: Изд-во С.-Петерб. 

ун-та; Изд-во Олега Абышко, 2007. С. 97–493. 

Сенека Луций Анней. Философские трактаты / 

пер., вступ. ст. и коммент. Т.Ю. Бородай. Изд. 2-е. 

СПб.: Алетейя, 2001. 400 с. 

Тиллих П. Мужество быть. М.: Модерн, 2011. 

240 с. 

Цунэтомо Ямамото. Хагакурэ // Бусидо. Воен-

ный канон самурая с комментариями / пер. с япон. 

Р.В. Котенко, А.А. Мищенко, А.А. Петрова. М.: 

АСТ, 2018. С. 69–233. 

Шумской А.В. Хосе Ортега-и-Гассет: филосо-

фия исторического бытия человека // Вестник 

Пермского университета. Философия. Психология. 

Социология. 2019. Вып. 2. С. 194–203. DOI: 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2019-2-194-203 

 

Получена: 11.05.2021. Принята к публикации: 

15.11.2021 

 

References 

Akhutin, A.V. (2005). Povorotnye vremena. 

[Turning times]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 

743 p. 

Bakeeva, E.V. (2009). Prinyat’ paradoks, ili Usi-

lie smireniya [To accept the paradox, or the effort of 

humility]. Yekaterinburg: Ural University Publ., 

84 p. 

Bakeeva, E.V. (2020). [The problem of the pre-

sent in the context of «post-metaphysics»]. Vestnik 

Chelyabinskogo gosudarstvennogo universiteta [Bul-

letin of Chelyabinsk State University]. No. 5(439), 

pp. 5–15. DOI: https://doi.org/10.24411/1994-2796-

2020-10501 

Bibikhin, V.V. (2009). Chtenie filosofii [Reading 

of philosophy]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 536 p. 

Bibikhin, V.V. (2012). Sobstvennost’. Filosofiya 

svoego [Property. Philosophy of the Own]. Saint Pe-

tersburg: Nauka Publ., 536 p. 

Bibler, V.S. (1991). Ot naukoucheniya — k logike 

kul’tury: Dva filosofskikh vvedeniya v dvadtsat’ 

pervyy vek [From science — to the logic of culture: 

Two philosophical introductions to the twenty-first 

century]. Moscow: Politizdat Publ., 413 p. 

Biricheva, E.V. (2019). [The Nature of Conflict: 

Ontological Paradox and Existential Effort of Ac-

ceptance]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo universi-

teta. Filosofiya i konfliktologiya [Vestnik of Saint Pe-

tersburg University. Philosophy and Conflict Stud-

ies]. Vol. 35, no. 4, pp. 607–625. DOI: 

https://doi.org/10.21638/spbu17.2019.407 

Daidoji, Yuzan (2018). [Budoseoshinshu]. Busi-

do. Voennyy kanon samuraya s kommentariyami [The 

warrior’s primer of Daidoji Yuzan]. Moscow: AST 

Publ., pp. 5–68. 

Davydov, A.I. (2014). [Drengrskarp and bushido: 

«The way of the warrior» in the West and East]. 

Vestnik Sibirskogo gosudarstvennogo universiteta 

putey soobscheniya [The Siberian Transport Univer-

sity Bulletin]. Iss. 31, pp. 11–14. 

Deleuze, G. (1997) Skladka. Leybnits i barokko 

[The fold. Leibniz and the baroque]. Moscow: Logos 

Publ., 264 p. 

Gadamer, H.-G. (1991). [History of concepts as 

philosophy]. Aktual’nost’ prekrasnogo [Relevance of 

the beautiful]. Moscow: Iskusstvo Publ., pp. 26–43. 

Kempton, B. (2019). Wabi Sabi. Yaponskie 

sekrety istinnogo schast’ya v neideal’nom mire [Wa-

bi Sabi. Japanese wisdom for perfectly imperfect 

life]. Moscow: Eksmo Publ., 304 p. 

Komarov, S.V. (2015). [The strategies of fight 

with time: Eventness and history]. Vestnik Russkoy 

khristianskoy gumanitarnoy akademii [Review of the 

Christian Academy for the Humanities]. Vol. 16, 

iss. 1, pp. 107–120. 

Leont’eva, N.S. (2012). [The system of military-

physical training of Slavic warriors, European 

knights and Japanese samurai]. Teoriya i praktika 



ФИЛОСОФИЯ 

 560 

fizicheskoy kul’tury [Theory and Practice of Physical 

Culture]. No. 4, pp. 97–99. 

Mark Arvelius (1985). Razmyshleniya [Reflec-

tions]. Leningrad: Nauka Publ., 245 p. 

Musashi, Miyamoto (2018). [The book of five 

rings. A strategy guide for practicing martial arts]. 

Busido. Voennyy kanon samuraya s kommentariyami 

[The warrior’s primer of Daidoji Yuzan]. Moscow: 

AST Publ., pp. 235–318. 

Nikolaeva, I.Yu. and Serkova, O.A. (2012). 

[Submission to authority and social norm in the me-

dieval military estates of Japan and Germany]. Dia-

log so vremenem [Dialogue with the Time]. No. 38, 

pp. 227–240. 

Ortega y Gasset, J. (1991). Chto takoe filosofiya? 

[What is philosophy?]. Moscow: Nauka Publ., 411 p. 

Plato (1990). [Alcibiades I]. Plato. Sobranie so-

chineniy: v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols]. 

 oscow:  ysl’ Publ., vol. 1, pp. 220–267. 

Plato (2007). [Republic]. Plato. Sobranie so-

chineniy: v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols]. 

Saint Petersburg: SPBU Publ.; Publ. house of Oleg 

Abyshko, vol. 3, pt. 1, pp. 97–493.  

Petev, N.I. (2019). [Suicide in some religious sys-

tems as a potentially positive and indifferent phe-

nomenon]. Vestnik Severnogo (Arkticheskogo) feder-

al’nogo universiteta. Seriya: Gumanitarnye i sotsi-

al’nye nauki [Vestnik of Northern (Arctic) Federal 

University. Series: Humanitarian and Social Scienc-

es]. No. 4, pp. 119–131. DOI: 

https://doi.org/10.17238/issn2227-6564.2019.4.119 

Seneca, Lucius Anneus (2001). Filosofskie 

traktaty [Philosophical Treatises]. Saint Petersburg: 

Aleteyya Publ., 400 p. 

Shumskoy, A.V. (2019). [Jose Ortega-y-Gasset: 

Philosophy of historical being of man]. Vestnik 

Permskogo universiteta. Filosofiya. Psikhologiya. 

Sotsiologiya [Perm University Herald. Philosophy. 

Psychology. Sociology]. Iss. 2, pp. 194–203. DOI: 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2019-2-194-203 

Tillich, P. (2011). Muzhestvo byt’ [Courage to 

be]. Moscow: Modern Publ., 240 p.  

Tsunetomo, Yamamoto (2018). [Hagakure]. Busi-

do. Voennyy kanon samuraya s kommentariyami [The 

warrior’s primer of Daidoji Yuzan]. Moscow: AST 

Publ., pp. 69–233. 

Wittgenstein L. (1921). Logiko-filosofskiy traktat 

[Logical-philosophical treatise]. Available at: 

http://filosof.historic.ru/books/item/f00/s00/z0000272

/st002.shtml (accessed 08.04.2021). 
 

Received: 11.05.2021. Accepted: 15.11.2021 

 

 

Об авторе About the author 

Биричева Екатерина Вячеславовна 

кандидат философских наук, научный сотрудник 

Сектора истории и философии науки 

Институт философии и права УрО РАН, 

620108, Екатеринбург, ул. С. Ковалевской, 16; 

e-mail: e.v.biricheva@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1933-9955 

ResearcherID: F-2980-2016 

Ekaterina V. Biricheva 
Candidate of Philosophy, Researcher 

of the Sector of History and Philosophy of Science 

Institute for Philosophy and Law, Ural Branch, 

Russian Academy of Sciences, 

16, S. Kowalevskaya st., Ekaterinburg, 620108, Russia; 

e-mail: e.v.biricheva@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1933-9955 

ResearcherID: F-2980-2016 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Биричева Е.В. Римские стоики и японские самураи об экзистенциалах человеческого бытия // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 4. С. 550–560. 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-550-560 

For citation: 

Biricheva E.V. [Roman stoics and Japanese samurai on the existentials of human being]. Vestnik Permskogo universi-

teta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 4, 

pp. 550–560 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-550-560 

 


