
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Косилова Е.В., 2021 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 1(091):51 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-528-540 

ПИФАГОРЕИЗМ В СОВРЕМЕННОЙ ФИЛОСОФИИ МАТЕМАТИКИ 

Косилова Елена Владимировна 

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова (Москва) 

 

Рассматриваются два противоположных подхода в онтологии математики — реалистский (мате-

матика не зависит от человека) и конструктивистский (математические объекты создаются мате-

матиками). Против реалистского подхода существуют возражения П. Бенасеррафа о некаузальном 

характере математики и, соответственно, невозможности достичь ее из физического мира. Против 

конструктивизма возражение сводится к эффективности математики в прикладных науках. В 

ХХ в. преобладал конструктивистский подход, который к концу века совпал с общей тенденцией к 

скептическому отношению к научному знанию в философии науки. Однако в это же время наука 

стала играть все более весомую роль в жизни общества, что неминуемо привело к появлению реа-

листских онтологий. Философия математики К. Мейясу, М. Тегмарка, Р. Пенроуза является со-

временным видом реализма. Рассматривается концепция К. Мейясу, делается вывод о ее близости 

пифагореизму. Математическое познание позволяет выйти из круга корреляционизма при усло-

вии, что математика понимается чисто формально, не интуитивно. Показывается, что логика и фи-

зика не могут быть контингентны при условии надежности математики. Совпадение математиче-

ских структур с физическими ранее получило название предустановленной гармонии между мате-

матикой и физикой. Сейчас это объясняется тем, что вселенная устроена по математическим зако-

нам. Таким образом, возникает новый пифагореизм. Он отличается от платонизма тем, что в пла-

тонизме математика представляет собой особый мир, а в пифагореизме она встроена в физический 

мир и определяет его законы. В статье показывается необходимость применения аристотелевской 

онтологии материи и формы. Математика представляет собой форму, а физическое воплощение 

требует материи. С материей связано течение времени в физическом мире, а также наличие в нем 

каузальности. Автор приходит к выводу, что принятие идеи о том, что вселенная устроена по ма-

тематическим законам, приводит к заключению о тождестве бытия и мышления. 

Ключевые слова: реализм, пифагореизм, аристотелизм, тождество бытия и мышления, К. Мейясу, 

М. Тегмарк, Р. Пенроуз. 

PYTHAGOREANISM IN MODERN PHILOSOPHY OF MATHEMATICS 

Elena V. Kosilova 

Lomonosov Moscow State University (Moscow) 

There are two opposing approaches in the ontology of mathematics — realistic (mathematics does not de-

pend on the human being) and constructivist (mathematical objects are created by mathematicians) ones. 

P. Benacerraf objected to the realistic approach by stating that mathematics is non-causal in nature and, ac-

cordingly, it is impossible to reach it from the physical world. The objection to constructivism is based sole-

ly on the idea of the effectiveness of mathematics in applied sciences. In the 20th century, the constructivist 

approach was prevailing. By the end of the century, this prevalence coincided with the general tendency: a 

skeptical attitude towards scientific knowledge in the philosophy of science. However, at the same time, sci-

ence began to play a huge role in life. This inevitably led to the emergence of realistic ontologies. The phi-



Е.В. Косилова 

 

 529 

losophy of mathematics by Q. Meillassoux, M. Tegmark, R. Penrose represents a modern kind of realism. 

The paper deals with  eillassoux’s theory and arrives at a conclusion about its closeness to Pythagorean-

ism. Mathematical knowledge gives an opportunity to get out of the circle of correlationism, provided that 

mathematics is understood purely formally, not intuitively. The paper shows that logic and physics cannot 

be contingent if mathematics is reliable. The coincidence of mathematical structures with physical ones was 

previously called the «pre-established harmony between mathematics and physics». Now this is explained 

by the fact that the universe is organized according to mathematical laws. Thus, a new Pythagoreanism ap-

pears. It differs from Platonism in that in Platonism, mathematics is an autonomous world, while in Pythag-

oreanism it is built into the physical world and determines its laws. The article shows the need to apply the 

Aristotelian ontology of matter and form. Mathematics is a form, while physical embodiment requires mat-

ter. The flow of time in the physical world is associated with matter, as well as the presence of causality in 

it. The author comes to a conclusion that acceptance of the idea that the universe is arranged according to 

mathematical laws leads to the idea of the identity of being and thought. 

Keywords: realism, Pythagoreanism, Aristotelianism, identity of being and thought, Q. Meillassoux, 

M. Tegmark, R. Penrose. 

 

В этой статье пойдет речь о некоторых новых 

идеях в философии математики. В явном виде 

они предстают сейчас, в XXI в., хотя возводятся 

к философским размышлениями прошлого века 

о природе математики и о ее связи с физикой. 

Новое понимание математики, конечно, нельзя 

назвать абсолютно новым, поскольку почти все 

идеи о природе математики с точки зрения ее 

онтологии были выдвинуты в истории филосо-

фии начиная с Пифагора. Новым оно является 

только на фоне представлений, которые прева-

лировали в конце ХХ в. 

Касательно методологии будет исследована 

литература по философии математики послед-

них лет (на материале Стэнфордской энцикло-

педии), критически проанализированы идеи 

К. Мейясу относительно роли математики в по-

знании мира, приведена критика его концепта 

контингентности и проведено сопоставление его 

идей с идеями нового пифагореизма; во второй 

части новый пифагореизм будет проанализиро-

ван с точки зрения философии — к каким след-

ствиям он ведет, как соотносится с предустанов-

ленной гармонией математики и физики, и как 

мы должны относиться к вытекающему из него 

концепту тождества бытия и мышления.  

Два лагеря в философии математики 

До сих пор можно было выделить два противо-

положных воззрения на философию математики. 

Оговорюсь сразу, что речь идет не о теории ос-

нований математики (не о спорах логицизма, 

формализма и интуиционизма), а об онтологии 

математических объектов. И главный вопрос, 

который поднят в этой связи, звучит так: суще-

ствуют ли математические объекты отдельно от 

математиков (которые их открывают), или сво-

бодно ли математики изобретают свою матема-

тическую вселенную? Обзор соответствующих 

идей дан в Стэнфордской энциклопедии 

[Horsten L., 2019; Bueno O., 2020]. Выделяются 

два полюса философских учений об онтологии 

математики: реализм (и близкий к нему плато-

низм) и номинализм (и близкий к нему фикцио-

нализм). Относительно второго полюса надо за-

метить также, что к нему примыкает конструк-

тивизм, но не в смысле конструктивизма Марко-

ва, а в смысле социального конструктивизма 

Д. Блура [Блур Д., 2012]. Что же это за полюса? 

Согласно реализму математическая вселен-

ная — совокупность математических объек-

тов — существует независимо от математиков. 

Математик предстоит этой вселенной как пер-

вооткрыватель, как исследователь. Например, 

трансфинитные числа существовали до того, 

как Кантор их открыл, а также и все остальные 

математические объекты.  

Главное возражение против математического 

реализма сформулировал П. Бенасерраф 

[Benacerraf P., 1983], и с тех пор его повторяли 

многие философы. Аргумент звучит так: для то-

го чтобы исследовать что-то, надо иметь к этому 

доступ. Чтобы иметь доступ к какой-то реально-

сти, надо, чтобы она каузально воздействовала 

на исследователя (грубо говоря, чтобы ее можно 

было пощупать). Математические объекты аб-

страктны, они не находятся в физической все-

ленной. Следовательно, они не воздействуют на 

математиков и у математиков нет к ним эписте-

мического доступа. Отсюда следует, что мате-



ФИЛОСОФИЯ 

 530 

матики изобретают свои объекты и эти объекты 

могли быть другими. 

Второй полюс, который я называю конструк-

тивизмом, причисляя сюда и номиналистов, и 

фикционалистов (детальное обсуждение разни-

цы между которыми увело бы нас в сторону), 

развивает идеи относительности математики, ее 

зависимости от культуры и социальной ситуа-

ции, ее, так сказать, необязательности. Согласно 

конструктивистам, математики изобретают ма-

тематические объекты, а не открывают их. 

Правда, встает вопрос о том, как они при этом 

пользуются логикой. Конструктивисты не ставят 

под сомнение, что получаемая вселенная мате-

матических объектов логична, что объекты со-

гласованы между собой, их свойства не произ-

вольны. Следовательно, они не ставят под со-

мнение логику, хотя и не рассматривают вопро-

са о ее происхождении.  

Главное возражение против конструктивиз-

ма — эффективность математики в естествен-

ных науках, о чем мы будем говорить ниже. 

Кроме того, в своей обычной работе почти лю-

бой математик «чувствует себя» реалистом, т.е. 

исследователем уже заранее существующего. 

Математическую практику в этом смысле сле-

дует брать в расчет.  

Конструктивизм в философии математики 

принимает и еще одну форму: исследования ко-

гнитивных способностей человека. Это область, 

которая сейчас представляется очень перспек-

тивной. Среди самых первых результатов: гео-

метрическое мышление, судя по всему, запро-

граммировано в мозге, найдена соответствую-

щая локализация [Hohol M., 2019]. Имеются 

врожденные механизмы арифметического счета, 

но тот счет, которым мы пользуемся в школе, 

кажется, основан не на них. Локализация логики 

не найдена вообще, а «врожденной логикой» не 

исключено, что является ошибочная логика (ис-

кажение modus tollens) [Tall D., 2002]. Может 

показаться, что изучение работы мозга напря-

мую не относится к конструктивизму, но, во-

первых, мы можем отнести его к эволюционной 

эпистемологии, которая исторически была тесно 

связана с радикальным конструктивизмом, во-

вторых, в смысле онтологии математических 

объектов оно принадлежит к лагерю, противо-

положному реализму. Разумеется, оно будет ре-

лятивизировать математику, поскольку сводит 

ее к продукции человеческого мозга. В той мере, 

в какой когнитивистика относится к эмпириче-

ским наукам, вопроса о нормативности и истин-

ности математики и логики (их часто изучают 

вместе) вообще не может вставать. Когда же в 

разговор вступают философы, которые тоже об-

суждают находки когнитивной науки, то встает 

вопрос об истине. Например, изучалось форми-

рование логики в детстве и молодости и было 

показано, что под воздействием обучения в кол-

ледже происходит переход от наивной и непра-

вильной детской логики к правильной взрослой 

[Tall D., 2002]. Две эти логики называются не 

просто детской и взрослой, но все-таки правиль-

ной и неправильной. После того как человек 

овладевает правильной логикой, неправильность 

наивной детской ему уже представляется оче-

видной. По поводу невозможности релятивизи-

ровать логику при помощи психологии есть из-

вестное рассуждение Э. Гуссерля [Гуссерль Э., 

2001]. 

Реализм К. Мейясу 

Теоретический конструктивизм вытекал из уче-

ния Канта [Лекторский В.А., 2005]. Именно с 

Канта началось то глобальное течение в фило-

софии, которое сейчас получило название кор-

реляционизма. Автор этого термина — влия-

тельный современный французский философ 

К. Мейясу [Мейясу К., 2015]. В полемике с кор-

реляционизмом он стремится ввести новый реа-

лизм.  

Корреляционизм — это, согласно Мейясу, 

любая философия, которая ставит в соответ-

ствие познаваемому объекту познающего субъ-

екта, — конечно же, со всеми его свойствами. 

Таким образом, вместо объекта как такового и 

субъекта как такового у нас есть корреляция 

между ними. Согласимся с Мейясу, что именно 

так обычно вводится понятие субъекта в курсе 

гносеологии: в обязательной связке с объектом. 

Кант был, конечно, не первый, но самый знаме-

нитый из философов, который любую истин-

ность познания напрямую увязывал с познаю-

щими способностями. То, что считается всеоб-

щим и необходимым, т.е. математика, сводилось 

у него к тому, что так устроены у всех людей 

чувственность и рассудок. Последующие фило-

софы в ходе детрансцендентализации нашли, 

что рассудок устроен не так, как думал Кант, и 

не у всех одинаково. Таким образом, математика 



Е.В. Косилова 

 531 

оказывается даже не общезначимой, не то что 

имеющей объективную истинность. 

Корреляционизм кажется неопровержимым, 

поскольку любую мысль увязывает с субъектом, 

следовательно, мысль о выходе из корреляцио-

нистского круга также является мыслью субъек-

та и скоррелирована с ним. Однако Мейясу ре-

шительно порывает с этой корреляцией и про-

возглашает математику средством для познания 

Великого Внешнего (Great Outdoors в переводе 

на английский), т.е. объективной реальности.  

Математика, считает он, дает доступ к лок-

ковским первичным качествам объектов, к кан-

товской вещи в себе: «…все те аспекты объек-

та, которые могут быть сформулированы в 

математических выражениях, могут содер-

жательно мыслиться как свойства объекта в 

себе (курсив авт. — Е.К.). Из всего того, что в 

объекте может дать повод для математического 

осмысления (в виде формулы или в цифровом 

формате), а не из воспринимаемого или ощуща-

емого, есть смысл сделать свойства вещи не 

только как она есть для меня, но и как она есть 

без меня» [Мейясу К., 2015, с. 8]; «Защищаемый 

нами тезис, следовательно, двояк: с одной сто-

роны, мы допускаем, что ощущаемое существу-

ет только как отношение субъекта к миру; но, с 

другой стороны, математизируемые свойства 

объекта полагаются как избавленные от ограни-

чения этой связью, они присутствуют в объекте 

действительно такими, как я их себе представ-

ляю, есть ли или нет у меня отношения к объек-

ту» [Мейясу К., 2015, с. 9]. Он верит в достовер-

ную математику Декарта. Математику он назы-

вает гидом к вселенной без человека, к мирозда-

нию самому по себе, никак не связанному с че-

ловеком.  

Круг эмпиризма  

Думается, что прежде всего для Мейясу важна 

современная ситуация в науке. Она находится в 

разительном несоответствии с превалированием 

скептической линии в философии познания. Все 

попытки постпозитивистов и скептиков ограни-

чить претензии науки на абсолютную истину 

совершенно не интересны самой науке, шествие 

которой в ХХ–XXI вв. можно назвать только 

триумфальным. Мы все тотально зависим от 

техники, которой снабжает нас наука. Достаточ-

но назвать мобильную связь через спутник. По-

пытки релятивизировать науку выглядят ото-

рванными от жизни. Они только углубляют тот 

разрыв философии и реальной науки, который 

приводит к неприязненному отношению к фило-

софии со стороны многих ученых. Какая-то тео-

рия реализма на современном уровне филосо-

фии должна была появиться.  

Эпистемология в философии описывает круг, 

который можно назвать кругом эмпиризма. 

Начинается он с оптимистического эмпиризма, 

который учит, что наблюдениями (и/или экспе-

риментами) можно адекватно познать мир. На 

этом этапе философы не сомневаются в том, что 

познавательные способности человека устроены 

достаточно хорошо. На втором этапе появляется 

критика познавательных способностей и эмпи-

ризм становится умеренным. Затем критика 

усиливается, философия обращает внимание на 

субъективность познающего субъекта, на его 

ограниченность и, наконец, выносит вердикт о 

том, что адекватное познание невозможно. По-

является тотальный скептицизм. Однако в то же 

время сама наука идет вперед, скептическая фи-

лософия становится для нее неактуальной, и в 

конце концов появляется новый оптимистиче-

ский эмпиризм. Этот круг философия описала 

трижды: в Античности от Аристотеля к скепти-

кам, в XVII–XVIII вв. от Фрэнсиса Бэкона и 

Локка до Юма и Канта, в ХХ в. от позитивистов 

до постпозитивизма и радикального и социаль-

ного конструктивизма.  

Именно сейчас в эпистемологии создается 

ситуация конфликта скептической философии 

науки (кроме Блура следует назвать Б. Латура), 

которая сосредоточена на социальных, а не 

предметных аспектах научной деятельности и 

колоссальных успехах науки как познания мира. 

Как уже говорилось, это подкрепляется и науч-

но-техническим прогрессом. Назревает необхо-

димость объяснить эти успехи, и пусть это уже 

не может быть наивным оптимизмом Бэкона или 

плоским позитивизмом Венского кружка, но это 

должно быть учением о том, что мир так или 

иначе познаваем. 

В своей статье автор сосредоточилась на ро-

ли математики в современной науке. Именно в 

связи с этим был приведен пример работы 

К. Мейясу. Рассмотрим, как он видит взаимоот-

ношение математики и физики, и обсудим аль-

тернативные варианты.  



ФИЛОСОФИЯ 

 532 

Проблема контингентности у К. Мейясу 

Вторая, после математики, главная мысль его 

работы — контингентность законов физики. Под 

контингентностью им понимается абсолютная, 

принципиальная случайность. Он рассуждает о 

новом Абсолюте философии — о том, что он 

называет Гиперхаосом. Гиперхаос — это не про-

сто хаос, присутствующий в нашем мире, это 

хаос как бы между мирами — свойство реально-

сти быть ни на чем не основанной. Наш мир 

может в любой момент поменять все физические 

законы и превратиться в совершенно другой 

мир. «Все что угодно может вполне реально об-

рушиться — и деревья, и звезды, и физические и 

логические законы (курсив наш. — Е.К.). Но не в 

силу некоторого вышестоящего закона, обрека-

ющего любую вещь на исчезновение, но, наобо-

рот, — в силу отсутствия такого вышестоящего 

закона, который способен был бы предотвратить 

исчезновение чего бы то ни было» [Мейясу К., 

2015, с. 75]. Контингентность означает, что мо-

жет произойти не просто что угодно вопреки за-

конам, но и самые законы в любой момент могут 

как угодно измениться. Ссылается он в этой свя-

зи и на Юма, указывавшего на ненадежность 

нашего предвидения будущего.  

Против теории гиперхаоса Мейясу есть два 

возражения. Во-первых, как мы видим, он счи-

тает контингентной логику. В качестве примера 

закона логики, который может «обрушиться», он 

приводит закон достаточного основания. Закон 

достаточного основания вообще не имеет к со-

временной логике отношения, это метафизиче-

ский принцип. Законом же логики называется 

любое тождественно истинное высказывание. 

Возможно, Мейясу имеет в виду не совсем со-

временную логику, а более классическую. Тогда 

под логикой мы будем понимать некую сово-

купность важнейших принципов мышления: 

modus ponens, правило подстановки, идею логи-

ческого вывода, определения связок. Если такая 

логика обрушится, то как возможна надежная 

математика? Конечно, без логики математика 

невозможна (или это будет нечеловеческая ма-

тематика — вариант не исключенный, но таких 

сильных ходов у Мейясу нет). Может быть, вся 

математика и не может быть основана на логике, 

в отличие от того, что думал Б. Рассел, но вывод 

и подстановка — это самые основы математики. 

Обрушиваться они никак не могут.  

Однако главное утверждение Меяйсу — это 

контингентность законов физики. Но и физика 

не может быть абсолютно контингентна при 

условии стабильности математики.  

Физические законы связаны с математикой 

теснейшим образом. Если раньше типично для 

физики было открывать законы эмпирически, то 

сейчас значительное количество их предсказы-

вается на кончике пера, и перо это математиче-

ское. Даже в классических законах мы постоян-

но сталкиваемся с феноменами математики. 

Небесные тела движутся по орбитам, являющи-

мися коническими сечениями. Скорость — это 

производная. Все уравнения теоретической ме-

ханики, лагранжианы и гамильтонианы счита-

ются исключительно математически. Механика, 

которая является разделом физики, изучается на 

механико-математическом, а не физическом фа-

культете МГУ, настолько она математизирована. 

Тригонометрические функции были введены для 

описания углов треугольников. Но потом оказа-

лось, что с помощью их можно описывать зако-

ны протекания тока в цепи с емкостью и индук-

тивностью. В этой цепи нет никаких углов и ни-

каких треугольников! Но ток течет почему-то по 

отвлеченным математическим принципам. Ана-

логично происходит со всеми превращениями, 

вплоть до превращений элементарных частиц. 

Если мы возьмем для примера ньютоновский за-

кон гравитации F = γm1m1/R
2
, то первой или тре-

тьей степени расстояния в знаменателе не может 

быть, потому что это связано с трехмерностью 

пространства. И так далее. Поэтому вопрос о 

том, насколько контингентна физика при неиз-

менности математики, далеко не тривиален. Са-

мое вероятное здесь — это не контингентность 

законов, а случайность космологических кон-

стант. Учение на этот счет развито в философии 

антропного принципа и носит название «тонкая 

настройка» (fine tuning). Возможно, изменяема 

метрика пространства. Этот открытый вопрос 

надо адресовать физикам. Вопрос хаосогенеза 

физики A. Burov and L. Burov поднимают в сво-

ей статье [Burov A., Burov L., 2016] и указывают, 

что при принятии теории хаоса (Гиперхаоса в 

терминах Мейясу) вселенная не могла бы иметь 

тот вид, который она имеет сейчас: согласован-

ный физически и математически, доступный для 

познания.  

Какая онтология математики подразумевает-

ся в учении Мейясу? В новой метафизике мате-



Е.В. Косилова 

 533 

матика должна занимать центральное, привиле-

гированное положение. Это должно быть пифа-

горейство на новом уровне: числа правят миром, 

математические законы правят миром. Анало-

гичные мысли высказывает и F. Gironi [Gironi F., 

2011], также говоря о неопифагореизме. Однако 

Мейясу сам предвидит такой вариант развития 

его мысли и специально указывает, что он не 

пифагореец [Мейясу К., 2015, с. 22]. Поэтому 

его собственная философия математики остается 

загадкой. Тем не менее, продолжаем считать, 

что мир с постоянной математикой — мир Пи-

фагора. 

Взаимоотношение между математикой 

и физикой – 1: предустановленная гармония 

Идея предустановленной гармонии между мате-

матикой и физикой была высказана многими 

учеными в начале ХХ в. Заключается она в том, 

что математические теории изоморфны физиче-

ским законам. Возможно, наибольшую извест-

ность у нас получила статья Ю. Вигнера «Непо-

стижимая эффективность математики в есте-

ственных науках» [Вигнер Ю., 1968]. Вигнер 

указывает, что многие теории были открыты 

(конструктивисты скажут: изобретены) матема-

тиками без всякой связи с физикой. И лишь че-

рез некоторое время оказывалось, что они пре-

красно работают в физике. Вигнер особо отме-

чает исключительную точность математически 

формализованных предсказаний, которая значи-

тельно превышает точность закона, который мог 

быть бы установлен индуктивно. Математизи-

рованная физика, как это очевидно, не является 

индуктивной — она сначала ищет математиче-

скую модель, а затем проверяет ее на практике. 

И очень часто оказывается, что модели работают 

как физические законы.  

Очень определенно о родстве математики и 

физики высказывался знаменитый математики и 

физик Д. Гильберт: «Теория гравитации Эйн-

штейна показала со всей очевидностью, что гео-

метрия есть не что иное, как ветвь физики; гео-

метрические истины во всех отношениях уста-

навливаются так же, как физические истины, и 

ничем не отличаются от последних. Например, 

теорема Пифагора и закон всемирного тяготения 

Ньютона взаимосвязаны, поскольку они оба 

подчиняются одному и тому же фундаменталь-

ному физическому понятию — потенциалу. Но 

для каждого, кто знаком с теорией гравитации 

Эйнштейна, не подлежит сомнению, что оба эти 

закона, столь различные внешне и считавшиеся 

ранее столь далекими, один из которых стал из-

вестен еще в древности и был одной из первых 

теорем, изучаемых в школе, а другой описывает 

взаимодействие масс, не только однотипны по 

своей природе, но и являются лишь частью од-

ного и того же общего закона» [Гильберт Д., 

1998, с. 61]. Эту идею Гильберта, что геомет-

рия — ветвь физики, мы вряд ли сможем при-

нять без возражений. Проще все-таки думать, 

что они находятся в предустановленной гармо-

нии — что, впрочем, этими словами сказал и сам 

Гильберт: «…поражает явление, которое мы, 

правда, в другом смысле, чем Лейбниц, называ-

ем предустановленной гармонией и которое есть 

не что иное, как непосредственное воплощение 

и реализация математической мысли. Древней-

шим примером этого представляется коническое 

сечение, которое изучали задолго до того, как 

догадались, что нашли» [Гильберт Д., 1998, 

с. 57]. 

Очень похожие мысли высказывали Эйн-

штейн и Дирак [Dirac P.A.M., 1940]. Отече-

ственный историк физики В. Визгин написал об 

этом статью «Догмат веры физика-теоретика» 

[Визгин В.П., 2004].  

Взаимоотношение между математикой 

и физикой – 2: новый пифагореизм 

Если же мы зададимся вопросом, что в этой 

гармонии первично, математика или физика, то 

ответом будет — математика. Как подчеркивают 

и Гильберт, и Вигнер, и другие, математические 

законы открываются и существуют сами по се-

бе, вне связи с физикой. Затем оказывается, что 

они работают и в физике. Может быть, дело не в 

первичности математики в реальности, а в свой-

ствах человеческой науки, в том, что у человека 

математическое познание опережает физиче-

ское? Но нет: математика доказывает собствен-

ные выводы из собственных аксиом. Она не 

нуждается в опытах, она сущностно автономна 

от физики. Поэтому возникает новое представ-

ление: не предустановленная гармония и не гео-

метрия как ветвь физики, а вселенная устроена 

по математическим законам.  

Рассмотрим идеи еще одного мыслителя, фи-

зика М. Тегмарка. Его книга «Наша математиче-

ская вселенная» [Тегмарк М., 2014] переведена 

на русский язык, она написана в качестве попу-



ФИЛОСОФИЯ 

 534 

ляризации его идей. Для профессиональной 

аудитории физиков он написал известную ста-

тью «The Mathematical Universe» [Tegmark М., 

2008] и в ней выступает уже не как популяриза-

тор, а как профессионал, излагающий свои фи-

лософские идеи (известна история, что эту ста-

тью долго не хотели печатать топовые физиче-

ские журналы по причине того, что она не экс-

периментальная, а «слишком философская»). Он 

уже прямо ссылается на Пифагора и Галилея, 

которого также относит к пифагорейцам. Тег-

марк представляет вселенную в виде двух начал: 

строгой и точной математической структуры и 

некоего нередуцируемого остатка. Собственно, 

остаток — это то, что мы непосредственно ви-

дим глазами, ибо математическую структуру 

увидеть глазами нельзя. Он называет этот оста-

ток «багаж» (baggage). С багажом имеет дело 

физика. Исходно эмпирические знания — это 

знания о багаже, но постепенно за этими знани-

ями о багаже вырисовываются знания о струк-

турах. Таким образом, познание вселенной дви-

жется от физики к математике. Но если мы, так 

сказать, зададимся вопросом о «сотворении» 

вселенной, о ее «онтологическом составе», то 

математические структуры будут первичны, а 

потом уже они облекутся неким количеством 

багажа, в котором они воплощаются. Онтологи-

чески первична математика — она как бы не 

могла быть другой (в рамках нашего мира). Ма-

тематика онтологична настолько, насколько она 

позволяет думать о структуре бытия, как заме-

тил мексиканский исследователь Flores Peña 

[Flores Peña G.R., 2018]. 

Взгляды Тегмарка получили осмысление 

среди философов [Gironi F., 2011; Grygiel W., 

2018; Król Z., 2006]. Все согласны с тем, что это 

новое возвращение древних мыслей Пифагора. 

Поэтому данное направление в современной 

философии науки можно обозначить как новый 

пифагореизм. В отличие от древнего, он базиру-

ется на глубоких знаниях математики и физики, 

на факте их необъяснимой другими способами 

предустановленной гармонии.  

Реализм: пифагореизм и платонизм 

Близок к пифагорейским мыслям и еще один из-

вестный математик и физик — Р. Пенроуз. Кро-

ме известных у нас книг «Новый ум короля» и 

«Тени разума», в которых он обсуждает в том 

числе свою экстравагантную гипотезу о кванто-

вых процессах во внутриклеточных органеллах 

нейронов, он автор книги «Путь к реальности» 

[Пенроуз Р., 2007]. На первый взгляд это не фи-

лософская книга, но она посвящена философ-

ской проблеме: онтологии мира, который опи-

сывается математикой. Речь в ней идет об онто-

логических свойствах математики. Сам себя Пе-

нроуз объявляет платоником и реалистом. У не-

го нет сомнений, что математические объекты и 

структуры существуют независимо от конструи-

рующей деятельности математиков. Пенроуз 

даже говорит о математических понятиях как о 

данных Богом, что подчеркивает их объектив-

ный характер. Важным вопросом, поднятым им, 

является абсолютный характер математической 

истины, выражающий стабильность, неизмен-

ность и необходимость взаимоотношений между 

объектами, принадлежащими миру математики. 

Что касается доступа к этой истине, Пенроуз 

утверждает, что она основана на платоническом 

понимании, которое не может быть отождеств-

лено с алгоритмическими операциями. Такая 

концепция мира математики требует интуиции, 

умозрения.  

Мысль автора статьи заключается в том, что 

и Мейясу, и Тегмарк, и Пенроуз представляют 

не течение классического платонизма в филосо-

фии математики, а версию современного пифа-

гореизма. Основное отличие платонизма от пи-

фагореизма можно сформулировать следующим 

образом. С точки зрения платонизма существует 

независимый мир математических объектов. 

Платоники говорят о независимости этого мира, 

главным образом, от конструктивной деятельно-

сти математиков. Поэтому у них получается, что 

это особый мир, не имеющий общего с миром 

людей. Поэтому он автономен и от физического 

мира, по сути, не связан с ним.  

С точки зрения пифагореизма мир математи-

ки не оторван от физического: он первичен по 

отношению к физическому миру и диктует ему 

свои законы. Его роль в мире активная, творче-

ская. По сути, именно об этом шла речь у иссле-

дователей, которые писали о предустановленной 

гармонии математики и физики. Современная 

теоретическая физика, которая не разделяется с 

математикой, заставляет склоняться именно к 

пифагореизму, исходя из того, что вселенная 

устроена по математическим законам.  

Польский исследователь З. Круль пишет о 

разнице пифагореизма и платонизма: «Пифаго-

реизмом в философии математики будет назы-



Е.В. Косилова 

 535 

ваться мнение, что предметы математики явля-

ются частью реального мира или реальными 

причинами его онтологической структуры. Пи-

фагореизм и платонизм в философии математи-

ки имеют много точек соприкосновения и сход-

ства. Суть различия между этими двумя позици-

ями заключается в проблеме причинно-

следственной связи. В пифагореизме числа 

можно рассматривать как реальные причины 

возникновения мира. По словам же Платона, 

числа не способны производить пространство, а 

значит, и физический мир (курсив наш. — Е.К.)» 

[Król Z., 2006, p. 34].  

Другой польский исследователь М. Хоголь 

пишет: «Важным аргументом в пользу призна-

ния Пенроуза современным пифагорейцем явля-

ется также необычайное восхищение комплекс-

ными числами и вера в то, что они являются ос-

новой для построения и описания мира. В книге 

“Путь к реальности” он посвящает этим объек-

там целую главу и называет ее “Волшебство 

комплексных чисел”. В этой главе часто встре-

чается слово “магия”…» [Hohol М., 2009, p. 86].  

Пенроуз — автор концепции трех миров, ко-

торая в некоторых чертах напоминает аналогич-

ную концепцию Поппера. Однако его третий 

мир — мир математики (у Поппера был мир лю-

бого объективного знания). Кроме того, у Поп-

пера мир ума связывал мир физики и третий, а у 

Пенроуза порядок другой, мир ума замыкает 

триаду. Однако для Пенроуза важно переплете-

ние этих миров. Они могут причинно воздей-

ствовать друг на друга, почему Хоголь и Круль 

и относят Пенроуза к пифагорейцам, а не к пла-

тоникам. 

По поводу развития пифагореизма в филосо-

фии математики в настоящее время проходит 

постоянно действующий семинар Fermi society 

of philosophy (США), участники которого также 

неоднократно указывали на то, что на современ-

ном уровне развития математической физики 

корректнее говорить не просто о платонизме, а 

именно о пифагореизме, который предполагает 

«творческую», онтологическую роль математи-

ки в мироздании, а не отдельное независимое от 

мира платоническое царство математических 

идей [Burov A., Burov L., 2016]. В упомянутой 

статье авторы рассматривают условия, при ко-

торых возможно познание Вселенной, и подчер-

кивают, что именно математика, а не физика, 

должна играть основополагающую роль в онто-

логии Вселенной.  

Материя и форма в пифагорейской вселенной 

Чем физический мир, прежде всего, отличается 

от математического? Тем, что в нем есть мате-

рия. Именно ее М. Тегмарк называет «багажом». 

И с этим же связано второе главное отличие ви-

димого мира от математического: математиче-

ский мир неподвижен, в физическом же есть 

движение, в нем идет время. Время — принци-

пиально вне-математическое явление. С ним же 

связаны неотъемлемые от физического мира 

причинные отношения. Тегмарк рассматривает 

проблему времени и решает ее посредством 

ссылки на четырехмерный мир в смысле Мин-

ковского. В четырехмерном мире не имеет 

смысла говорить о ходе времени, оно там «уже 

состоялось». Стандартным возражением являет-

ся квантовая непредсказуемость событий, но 

Тегмарк решает эту проблему посредством 

ссылки на мультиверс (множественность все-

ленных). Условие множественности вселенных у 

него такое: если наблюдатель внутри вселенной 

(«лягушка») описывает ее более сложным обра-

зом, чем наблюдатель извне, видящий четыре 

измерения («птица»), то вселенная множествен-

на. Поскольку фундаментальные законы извне 

кажутся проще тех, что внутри, то он делает вы-

вод, что вселенных много. И все математически 

допустимые физические варианты где-то, веро-

ятно, реализуются [Tegmark М., 2008]. 

Если же строить метафизическую картину 

мира с точки зрения нас, «лягушек», то надо 

учитывать ход времени и феномен причинности. 

Феномен причинности представляет собой не-

легкую проблему для пифагореизма. Абсолютно 

пифагорейская вселенная будет находиться в 

покое или, говоря античными словами, пребы-

вать в божественных видах движения, прежде 

всего круговом, и на это движение ничто не бу-

дет воздействовать. Преобразования вещей, их 

взаимодействие, любые причинно-следственные 

связи в нее можно вписать с трудом.  

Как представляется, эти две особенности фи-

зического мира, время и причинность, связаны с 

наличием в нем материи. Именно материя в ис-

тории философии начиная с Аристотеля — это 

то второе начало, тот тегмарковский багаж, ко-

торый позволяет воплотиться чистым формам в 

виде математических структур. Философия 

Аристотеля очень подходит для современного 

взгляда на математическую вселенную. Соглас-



ФИЛОСОФИЯ 

 536 

но Аристотелю, любая вещь состоит из двух 

начал, формы — носителя всех свойств — и ма-

терии, которая воспринимает эту форму и дает 

ей воплощение. Материя свойств не имеет и не 

существует сама по себе. Это дуализм, т.е. фи-

лософское учение о двух принципиально разных 

началах. Причем Аристотель специально указы-

вал, что математика имеет дело не с материей: 

«А точность, именно математическую точность, 

нужно требовать не во всех случаях, но лишь 

для предметов, у которых нет материи. Таким 

образом, этот способ не подходит для науки о 

природе, ибо природа во всех, можно сказать, 

случаях связана с материей» [Аристотель, 1934, 

с. 42]. И сейчас мы можем сказать, что матери-

альный мир является математическим с некото-

рой погрешностью. Именно материя вносит эту 

погрешность. Галилей, конечно, считал, что 

книга природы написана на языке математики, 

однако, думается, Аристотель с его подчеркива-

нием неточности материальной природы был 

ближе к истине. Материя вносит в форму (т.е. 

математическую структуру) как бы «белый 

шум», отклонение от точности и строгости, не-

которую долю хаоса.  

Однако Аристотель говорит о форме, а Тег-

марк — о математических законах, имеем ли мы 

право приравнивать эти две вещи, считать их 

одним и тем же началом, противоположным ма-

терии? Полагаем, что да.  

Для этого нам надо спросить, насколько в 

физике математические законы подобны аристо-

телевским формам. У Аристотеля было четыре 

причины для каждой вещи: формальная, матери-

альная, действующая и целевая. Принято гово-

рить, что современная физика не оперирует це-

левыми причинами, а сосредоточена на дей-

ствующих. О формальных и материальных при-

чинах вообще ничего не говорится, и мы, нахо-

дясь внутри дискурса физики, даже не очень по-

нимаем, что Аристотель имел в виду. Но когда 

мы говорим, например: «сила гравитации прямо 

пропорциональна массам и обратно пропорцио-

нальна квадрату расстояния», F = γm1m2 / R
2
, — 

мы ничего не говорим о действующих причинах. 

Что тут действует, чем и почему? Тут сказано 

именно о форме, в которой связаны определен-

ные переменные. Или возьмем различные фор-

мулы для энергии: E = mv
2
/2, E = kx

2
/2, E = mgh, 

E = ħν. Можем ли мы сказать, что, например, в 

последней формуле Планка движущая причи-

на — это частота ν электромагнитной волны? 

Нет, это просто пропорциональность двух вели-

чин — форма их связи. Современная физика да-

ет нам не действующие, она дает формальные 

причины. Это, конечно, не общепринятый 

взгляд среди философов физики, но он, как ка-

жется, указывает на то, что аристотелевские 

формы и пифагорейские математические законы 

(они же тегмарковские структуры) — это в сущ-

ности одно и то же. 

Следствие пифагорейского взгляда на 

математику: тождество бытия и мышления 

Важно сказать и еще об одном следствии приня-

тия пифагорейской точки зрения на современ-

ном этапе. Мы с необходимостью должны будем 

прийти к тождеству бытия и мышления. Ведь 

математика рассматривается одновременно в 

двух аспектах, как порождение человеческого 

мышления и как наука о подлинном устройстве 

вселенной. Математика — это то онтологиче-

ское место, в котором мышление делается тож-

дественным бытию.  

Эта идея кажется экстравагантной даже бо-

лее, чем идея предустановленной гармонии. 

Вспомним, что она имеет очень долгую исто-

рию. Сначала совсем загадочно высказался 

Парменид: «Одно и то же — мысль и то, что она 

мыслит». Другие античные и все средневековые 

философы о ней не вспоминали (и особенно она 

не укладывается в мировоззрение христианства; 

но, возможно, с ней, подумав, согласились бы 

гностики). Она появляется у Спинозы в выска-

зывании «Порядок и связь идей те же, что поря-

док и связь вещей», хотя тут речь идет не о пол-

ном тождестве, а о чем-то близком к тому, что 

Лейбниц почти сразу же после этого назвал как 

раз предустановленной гармонией. Потом были 

Шеллинг и Гегель, у последнего вся природа 

развивается строго по законам логики, посколь-

ку она есть производное от Абсолютного духа. 

У Гегеля получается тожество бытия и мышле-

ния Духа, а не человека. У него мы видим самое 

нужное для нас: человек начинает мыслить, как 

Дух, и, следовательно, тождественно с самим 

бытием, когда мыслит логически.  

По большому счету, на своих наибольших 

вершинах мышление человека — это его работа 

в математике и логике. Математика является 

связующим мостом между мышлением человека 

и устройством мироздания.  



Е.В. Косилова 

 537 

Разумеется, тождество бытия и мышления — 

странная идея, она никак не кажется само собой 

разумеющейся. Вся современная гносеология 

вместе с когнитивной наукой подводит к тому, 

что это не так, и автор написала об этой идее не 

для того, чтобы на ней настаивать. Мы должны 

иметь в виду то, что именно следует из того пи-

фагореизма, который мы имеем на сегодняшний 

день: некоторые современные авторы делают 

отсюда вывод о существовании Высшего Разума 

[Burov A., Burov L., 2016]). Возможно, это заста-

вит нас отнестись к нему с дополнительной кри-

тичностью.  

Мы также должны принять во внимание сле-

дующий момент. Является ли любое математи-

ческое описание процесса или закона выходом к 

реальности в себе? Вовсе нет. Многие описания 

математических процессов являются моделями, 

модели являются гипотезами. Именно такой 

подход к математике продиктован современной 

философией математики как прикладной дисци-

плины. Математика предлагает модели, которые 

либо подходят, либо непригодны на практике. 

Следует также отметить, что из многих есте-

ственных наук математика находится в предва-

рительно установленной гармонии только с фи-

зикой. Такие науки, как биология, гораздо реже 

оперируют математическими моделями, а по-

грешность в них гораздо выше. Однако вполне 

возможно, что мы все еще находимся на пороге 

открытия в этой области. 

Перспективы реализма в математике 

Возвращаясь к роли математики в выходе из 

«круга корреляционизма», мы можем обратить 

внимание еще на одну статью (точнее, текст вы-

ступления на семинаре) К. Мейясу, посвящен-

ную этой проблеме, — «Iteration, reiteration, repe-

tition: an speculative analysis of the meaningless 

sign» [Meillassoux Q., 2012]. Он предлагает нам 

направление, в котором следует мыслить мате-

матику, не зависимую от субъекта, не трансцен-

дентальную: это формализм. В названии работы 

так и звучит: «meaningless sign», знак без значе-

ния. Формализм — это работа в математике, но 

не основанная на интуиции, на придании смысла 

преобразованиям, которые проводятся по чисто 

формальным правилам. Как было замечено вы-

ше, логику нельзя считать контингентной, пото-

му что именно на ней будет основываться рабо-

та по преобразованию знаков и последователь-

ностей знаков.  

О «кризисе интуиции» в математике загово-

рили уже во времена Венского кружка [Хан Г., 

1972]. Современная математика становится, ес-

ли можно так выразиться, нечеловеческой. Надо 

кстати отметить, что направление, которое пред-

ставляет К. Мейясу (спекулятивный реализм), 

близко к деантропоморфизации объектов, субъ-

ектов и самого мышления. Э. Гуссерль с сожа-

лением говорил, что наука — он имел в виду в 

первую очередь геометрию — впадает в «иску-

шение языком», она перестает быть понятной, 

перестает «реактивировать смысл» [Гуссерль Э., 

1996, с. 221–222]. Современные философы го-

ворят об этом уже с одобрением. Благодаря ло-

гическому и математическому формализму, т.е. 

деантропорморфизации мышления, человек 

разрывает корреляционистский круг, внутри 

которого наука зависит от него, и выходит в 

область чистого мышления, приближающегося 

к объективному познанию мира (мы опять ви-

дим витающую здесь идею о тождестве бытия и 

мышления). 

Ставя вопрос об онтологическом статусе ма-

тематических и физических истин, мы опять вы-

нуждены поспорить с Мейясу. Мы видели, что 

математика у новых пифагорейцев лежит в ос-

новании мира. Поэтому физические истины по-

коятся на математических, физические объек-

ты — это облеченные в материю воплощения 

математических объектов, и утверждения о фи-

зических объектах — это пересказанные на дру-

гом языке утверждения математики. Мы видели, 

что материальный мир отличается от математи-

ческого тем, что в нем идет время и существует 

причинность. Хотя, по сути, причинность также 

можно свести к ходу времени. Время является 

фундаментальной осью существования физиче-

ского мира. Можно сказать, оно неразрывно свя-

зано с материей. Отсюда заключаем, что в физи-

ческом мире мы видим изменения, в основе ко-

торых лежит причинность. Однако все происхо-

дит в соответствии с математическими закона-

ми, описывающими структуры мира. Нельзя 

сказать, что математика является причиной фи-

зики, поскольку в мире они в сущности совпа-

дают. Здесь можно провести связь и с пробле-

мой явления и сущности: сущность мира мате-

матическая, физика же, с ее неразрывной связью 

с материей, «отвечает» за явление. Но познание 

явления в физике состоит в выявлении его мате-

матической формы и тем самым в прорыве к его 

сущности. Мы больше не говорим о предуста-



ФИЛОСОФИЯ 

 538 

новленной гармонии между математикой и фи-

зикой, мы видим, что они, по сути говоря, явля-

ются двумя сторонами одной вещи.  

Заключение 

Итак, в начале XXI в. в математической фило-

софии появились реалистические онтологии, 

часть из которых можно отнести даже к новому 

пифагореизму. Некоторые из них появились в 

ответ на конструктивизм в философии науки 

конца ХХ в. В онтологии К. Мейясу с помощью 

математики (причем чисто формальной) мы 

разрываем корреляционистский круг и выхо-

дим к познанию вещи самой по себе. Матема-

тика описывает не наше мышление, а свойства 

реального мира.  

То же говорит М. Тегмарк и обосновывает, 

что такое понимание математики является но-

вым пифагореизмом. Наша вселенная имеет ма-

тематический характер, именно поэтому мате-

матика адекватно описывает ее. Аналогичную 

теорию разворачивает Р. Пенроуз, которого 

также можно отнести к новым пифагорейцам. 

Сам факт необъяснимой эффективности матема-

тики в физике был замечен Д. Гильбертом, 

П. Дираком и другими физиками в начале ХХ в.; 

ему посвятил известную статью Ю. Вигнер. Од-

нако тогда говорили об удивительной предуста-

новленной гармонии между математикой и фи-

зикой. Математика считалась чисто абстрактной 

наукой, а устройство вселенной, как считалось, 

описывает физика.  

Однако теперь мы видим, что именно мате-

матика описывает устройство вселенной, так как 

сама вселенная математична. И феномен пред-

установленной гармонии исчезает. Физическая 

вселенная — это просто воплощение математи-

ческих структур в материи. Причем материя 

вносит в бесконечную точность математики 

свой «белый шум», некоторую долю хаоса.  

Однако самое важное свойство материи в 

данном аспекте — это то, что она существует 

во времени. В физической вселенной, в отличие 

от чисто математической, течет время. На этом 

течении основана и видимая нами физическая 

причинность. Математика составляет сущность 

мира, в то время как физика дает нам его явле-

ние. До тех пор, пока мы занимаемся явления-

ми, мы находимся, по Мейясу, внутри корреля-

ционизма. Когда мы выходим к математиче-

скому описанию, мы уже не скоррелированы с 

объектом, а имеем дело с ним как с вещью са-

мой по себе. 

Однако, как выяснилось, такое пифагорей-

ское понимание устройства вселенной приводит 

к достаточно проблематичному выводу — речь 

идет, в сущности, о тождестве бытия и мышле-

ния. Математика является, с одной стороны, че-

ловеческой наукой, с другой стороны, сущно-

стью мира. Мейясу считает, что формальная 

(лишенная интуиции) математика уже не явля-

ется корреляционистской, однако нельзя не ска-

зать, что она продолжает оставаться человече-

ской наукой, никакая наука не может оконча-

тельно выйти за пределы наших познавательных 

способностей. Здесь, думается, надо быть осто-

рожным.  

Двери для других онтологических учений 

остаются открытыми.  

Выражение признательности 

Исследование выполнено при поддержке 

Междисциплинарной научно-образовательной 

школы Московского университета «Мозг, ко-

гнитивные системы, искусственный интел-

лект». 

Acknowledgements 

The research was supported by the Interdiscipli-

nary Scientific and Educational School of Mos-

cow University «Brain, Cognitive Systems, Arti-

ficial Intelligence». 

Список литературы 

Аристотель. Метафизика. М.; Л.: СОЦЭКГИЗ, 

1934. 348 с. 

Блур Д. Возможна ли альтернативная матема-

тика? / пер. Е. Напреенко // Социология власти. 

2012. № 6–7. С. 150–177. 

Вигнер Е. Непостижимая эффективность ма-

тематики в естественных науках // Успехи физи-

ческих наук. 1968. Т. 94, вып. 3. С. 535–546. 

Визгин В.П. Догмат веры физика-теоретика. 

2004. URL: http://realigion.me/article/23643.html 

(дата обращения: 17.07.2021). 

Гильберт Д. Познание природы и логика // 

Знание-сила. 1998. № 1. С. 55–62. 

Гуссерль Э. Собрание сочинений. Т. 3(1): Ло-

гические исследования (Т. 2, ч. 1). М.: Гнозис, 

2001. 576 с. 

Гуссерль Э. Начало геометрии. Введение Жака 

Деррида. М.: Ad Marginem, 1996. 269 с. 

Лекторский В.А. Кант, радикальный конструк-

тивизм и конструктивный реализм в эпистемоло-

гии // Вопросы философии. 2005. № 8. С. 11–21. 



Е.В. Косилова 

 539 

Мейясу К. После конечности: эссе о необхо-

димости контингентности. М.: Кабинетный уче-

ный, 2015. 196 с. 

Пенроуз Р. Путь к реальности или Законы, 

управляющие Вселенной. Полный путеводитель. 

М.: Изд-во Ин-та компьютерных исследований, 

2007. 912 с. 

Тегмарк М. Наша математическая вселенная. 

М.: Corpus, АСТ, 2014. 592 с. 

Хан Г. Кризис интуиции // Математики о ма-

тематике: сб. ст. М.: Знание, 1972. С. 25–42. 

Benacerraf P. Mathematical Truth // Philosophy 

of Mathematics: Selected Readings / ed. by 

P. Benacerraf, H. Putnam. 2nd ed. Cambridge, UK: 

Cambridge University Press, 1983. P. 403–420. DOI: 

https://doi.org/10.1017/cbo9781139171519.022 

Bueno O. Nominalism in the Philosophy of Math-

ematics // The Stanford Encyclopedia of Philosophy / 

ed. by E.N. Zalta. (Fall 2020 ed.). URL: 

https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/entries/no

minalism-mathematics/ (accessed: 15.02.2021). 

Burov A., Burov L. Genesis of a Pythagorean 

Universe // Trick or Truth? The Mysterious Connec-

tion Between Physics and Mathematics / ed. by 

A. Aguirre, B. Foster, Z. Merali. Cham, CH: Spring-

er, 2016. P. 157–170. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-27495-9_14 

Dirac P.A.M. The Relation between Mathematics 

and Physics // Proceedings of the Royal Society of 

Edinburgh. 1940. Vol. 59, pt. II. P. 122–129. DOI: 

https://doi.org/10.1017/s0370164600012207 

Flores Peña G.R. El signo sin significado // Re-

vista Espiral. 2018. URL: 

http://revistaespiraltijuana.org/2018/06/09/el-signo-

sin-significado-gerardo-r-flores/ (accessed: 

12.08.2019). 

Gironi F.  eillassoux’s Speculative Philosophy 

of Science: Contingency and Mathematics // Pli: The 

Warwick Journal of Philosophy. 2011. Vol. 22. 

P. 25–60. 

Grygiel W. On the adequacy of qualifying Roger 

Penrose as a complex Pythagorean // Philosophical 

problems in Science. 2018. No. 65. P. 61–84. 

Hohol M. Foundations of Geometric Cognition. 

L.; N.Y.: Routledge, 2019. 204 p. DOI: 

https://doi.org/10.4324/9780429056291 

Hohol M. Roger Penrose — pitagorejczyk zespo-

lony? // Semina Scientiarum. 2009. Vol. 8. P. 79–90. 

Horsten L. Philosophy of Mathematics // The 

Stanford Encyclopedia of Philosophy / ed. by 

E.N. Zalta. (Spring 2019 ed.). URL: 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2019/entries/ph

ilosophy-mathematics/ (accessed: 15.02.2021). 

Król Z. Platonizm matematyczny i hermeneutyka. 

Warszawa, PL: Wyd. IFiS PAN, 2006. 245 s. 

Meillassoux Q. Iteration, reiteration, repetition: an 

speculative analysis of the meaningless sign / transl. by 

R. Mackay. 2012. URL: 

https://cdn.shopify.com/s/files/1/0069/6232/files/Meill

assoux_Workshop_Berlin.pdf (accessed: 17.07.2021). 

Tall D. Advanced Mathematical Thinking. N.Y.: 

Kluwer Academic Publishers, 2002. 310 p.  

Tegmark M. The Mathematical Universe // Founda-

tions of Physics. 2008. Vol. 38, iss. 2. P. 101–150. 

DOI: https://doi.org/10.1007/s10701-007-9186-9 

 
Получена: 05.03.2021. Доработана после рецензирова-

ния:28.07.2021. Принята к публикации: 24.08.2021 

 

References 

Aristotle (1934). Metafizika [Metaphysics] Mos-

cow, Leningrad: SOTSEKGIZ Publ., 348 p. 

Benacerraf, P. (1983). Mathematical truth. Phi-

losophy of Mathematics: Selected readings. Cam-

bridge: Cambridge University Press, pp. 403–420. 

DOI: https://doi.org/10.1017/cbo9781139171519.022 

Bloor, D. (2012). [Can there be an alternative 

mathematics?]. Sociologiya vlasti [Sociology of 

Power]. No. 6–7, pp. 150–177. 

Bueno, O. Nominalism in the philosophy of 

mathematics. The Stanford Encyclopedia of Philoso-

phy, ed. by E.N. Zalta. (Fall 2020 Edition). Available 

at: https://plato.stanford.edu/archives/fall2020/ 

entries/nominalism-mathematics/ (accessed: 

15.02.2021). 

Burov, A. and Burov, L. (2016). Genesis of a Py-

thagorean universe. Trick or truth? The mysterious 

connection between physics and mathematics. Cham: 

Springer Publ., pp. 157–170. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-27495-9_14 

Dirac, P.A.M. (1940). The relation between math-

ematics and physics. Proceedings of the Royal Socie-

ty of Edinburgh. Vol. 59, pt. 2, pp. 122–129. DOI: 

https://doi.org/10.1017/s0370164600012207 

Flores Peña, G.R. (2018). [The sign without 

meaning]. Revista Espiral. Available at: 

http://revistaespiraltijuana.org/2018/06/09/el-signo-

sin-significado-gerardo-r-flores/ (accessed 

12.08.2019). 

Gironi, F. (2011).  eillassoux’s speculative phi-

losophy of science: Contingency and mathematics. 

Pli: The Warwick Journal of Philosophy. Vol. 22, 

pp. 25–60. 

Grygiel, W. (2018). On the adequacy of qualify-

ing Roger Penrose as a complex Pythagorean. Philo-

sophical Problems in Science. No. 65, pp. 61–84. 



ФИЛОСОФИЯ 

 540 

Hahn, H. (1972). [Crisis of intuition]. Matematiki 

o matematike [Mathematicians on mathematics]. 

Moscow: Znanie Publ., pp. 25–42. 

Hilbert, D. (1998). [Cognition of nature and lo-

gic]. Znanie-sila [Knowledge is power]. No. 1, 

pp. 55–62. 

Hohol, M. (2009). Roger Penrose — pythagorean 

of complex numbers? Semina Scientiarum. Vol. 8, 

pp. 79–90. 

Hohol, M. (2019). Foundations of geometric cog-

nition. London, New York: Routledge Publ., 204 p. 

DOI: https://doi.org/10.4324/9780429056291 

Horsten, L. Philosophy of mathematics. The Stan-

ford Encyclopedia of Philosophy, ed. by E.N. Zalta. 

(Spring 2019 Edition). Available at: 

https://plato.stanford.edu/archives/spr2019/entries/ph

ilosophy-mathematics/ (accessed: 15.02.2021). 

Husserl, E. (1996). Nachalo geometrii. Vvedenie 

Zhaka Derrida [Origin of geometry. Introduction by 

J. Derrida]. Moscow: AdMarginem Publ., 269 p. 

Husserl, E. (2001). Sobraniye sochineniy. T. 3(1): 
Logicheskie issledovaniya (T. 2, ch. 1) [Collection of 

works. Vol. 3(1): Logical research (Vol. 2, pt. 1)]. 

Moscow: Gnozis Publ., 576 p.  

Król, Z. (2006). Matematyczny i hermeneutyka 

[Mathematical and hermeneutics]. Warsaw: IFIs 

PAN Publ., 245 p. 

Lektorskiy, V.A. (2005). [Kant, radical construc-

tivism and constructive realism in epistemology]. 

Voprosy filosofii. No. 8, pp. 11–21. 

Meillassoux, Q. (2012). Iteration, reiteration, 

repetition: a speculative analysis of the meaningless 

sign. Available at: https://cdn.shopify.com/ 

s/files/1/0069/6232/files/Meillassoux_Workshop_Ber

lin.pdf (accessed 17.07.2021). 

Meillassoux, Q. (2015). Posle konechnosti: esse o 

neobkhodimosti kontingentnosti [After finitude: An 

essay on the necessity of contingency]. Moscow: 

Kabinetnyy Uchenyy Publ., 196 p. 

Penrose, R. (2007). Put’ k real’nosti ili Zakony, 

upravlyayushchiye Vselennoy. Polnyy putevoditel’ 

[The Road to Reality: A Complete Guide to the Laws 

of the Univers]. Moscow: ICR Publ., 912 p.  

Tall, D. (2002). Advanced mathematical thinking. 

New York: Kluwer Academic Publ., 310 p. 

Tegmark, M. (2014). Nasha matematicheskaia 

vselennaia [Our mathematical universe]. Moscow: 

Korpus, AST Publ., 592 p. 

Tegmark, M. (2008). The mathematical universe. 

Foundations of Physics. Vol. 38, iss. 2, pp. 101–150. 

DOI: https://doi.org/10.1007/s10701-007-9186-9 

Vizgin, V.P. (2004). Dogmat very fizika-teoretika 

[Article of faith of the theoretical physicist]. Availa-

ble at: http://realigion.me/article/23643.html (ac-

cessed 17.07.2021). 

Wigner, E. (1968). [The unreasonable effective-

ness of mathematics in the natural sciences]. Uspekhi 

fizicheskikh nauk [Advances in Physical Sciences]. 

Vol. 94, iss. 3, pp. 535–546. 

 
Received: 05.03.2021. Revised: 28.08.2021. Accepted: 

24.08.2021 

 

 

Об авторе About the author 

Косилова Елена Владимировна 
кандидат философских наук, 

доцент кафедры онтологии и теории познания 

Московский государственный университет 

им. М.В. Ломоносова, 

119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 

e-mail: implicatio@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2261-7680 

Elena V. Kosilova 
Candidate of Philosophy, Associate Professor 

of the Department of Ontology and Gnoseology 

Lomonosov Moscow State University, 

27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 

e-mail: implicatio@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-2261-7680 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Косилова Е.В. Пифагореизм в современной философии математики // Вестник Пермского университета. Филосо-

фия. Психология. Социология. 2021. Вып. 4. С. 528–540. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-528-540 

For citation: 

Kosilova E.V. [Pythagoreanism in modern philosophy of mathematics]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psi-

hologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 4, pp. 528–540 (in Rus-

sian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-528-540 

 


