
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Куликов В.Б., 2021 

УДК 14:167.7 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-516-527 

МАРТИН БУБЕР: ПРОБЛЕМНО-ИСТОРИЧЕСКОЕ 

ПОНИМАНИЕ ЧЕЛОВЕКА 

Куликов Владимир Борисович 

Уральский федеральный университет им. первого Президента России Б.Н. Ельцина (Екатеринбург) 

 

Философия Мартина Бубера — выдающегося представителя экзистенциализма — является антро-

пологическим проектом осмысления и переживания опыта кризисного существования человека и 

общества в ХХ в. Эволюция диалогической идеи в направлении философской антропологии обу-

словлена новым видением исторического восприятия проблемы человека, причем и социальные, и 

личностно ориентированные мотивы имели при этом решающее значение. Намеченный путь 

понимания проблемы, от Канта до современности, соответствовал той ситуации, которую можно 

было бы назвать ситуацией переоценки традиционных европейских ценностей и поиска иных 

духовных оснований и мировоззренческих ориентиров. В истории человеческой мысли Бубер 

выделяет периоды «обустроенности», когда человек существует в устойчивом мире, и периоды 

«бездомности», когда человек осознает бесприютность этого мира и проблематизируется, 

превращается в вопрос для самого себя. Антропологический взгляд либо вписывается в 

космологические, теологические или логологические конструкции и теряет свою уникальность, 

либо обретает подлинную проблематичность и глубину вне всяких концептов и схем. 

Диалогическое восприятие философской антропологии органично дополняется и поддерживается 

поэтическими практиками глубинных духовных преданий (хасидизм). Автор полагает, что все 

возрастающая сложность современной социальной реальности открывает новые возможности для 

осмысления и проясняет необходимость диалога. В этой связи историко-философское исследова-

ние творчества М. Бубера играет существенную роль в адекватном понимании настоящего и бу-

дущего человека и человечества. 

Ключевые слова: проблема человека, история философии, диалогический принцип, коммуникация, 

хасидизм. 

MARTIN BUBER: PROBLEM-HISTORICAL UNDERSTANDING OF MAN 

Vladimir B. Kulikov 

Ural Federal University named after the first President of Russia B.N. Yeltsin (Ekaterinburg) 

The philosophy of Martin Buber, a prominent representative of existentialism, is an anthropological pro-

ject of understanding the crisis experience of man and society in the 20th century. The evolution of the 

dialogic idea in the direction of philosophical anthropology is caused by a new vision of historical percep-

tion of the problem of man. Moreover, social and personality-oriented motives were decisive in this pro-

cess. The path of the problem, from Kant to the present, corresponded to what might be called a situation 

of reassessment of traditional European values. Buber searches for new spiritual foundations and 

worldview reference points. He researches the history of human thought and distinguishes between peri-

ods of «settledness», when man exists in a stable world, and periods of «homelessness», when man be-

comes aware of the homelessness of this world and there takes place his problematization, he becomes a 

problem for himself. The anthropological perspective is either embedded in cosmological, theological or 

logological constructions and loses its uniqueness, or acquires a real problematic nature and depth beyond 

all concepts and schemes. The dialogic perception of philosophical anthropology is organically comple-

mented and supported by poetic practices of deep spiritual stories (Hasidism). The author suggests that, 



В.Б. Куликов 

 517 

due to its complexity, contemporary social reality opens up new possibilities and clarifies the need for di-

alogue. Thus, study of M. Buber’s works by historians of philosophy is essential for an adequate under-

standing of the present and future of man and humanity. 

Keywords: the problem of man, history of philosophy, dialogical principle, communication, Hasidism. 

 

Мартин Бубер — выдающийся представитель 

философии XX в. Его диалогические представ-

ления наиболее ярко представлены в работе 

1923 г. «Я и Ты». Тем не менее они демонстри-

руют эволюцию в направлении философской 

антропологии, получившей воплощение в рабо-

те, опубликованной только в 1947 г., «Пробле-

ма человека», что обусловлено новым видени-

ем исторического отношения к ней. Намечен-

ный путь осмысления проблемы, от Канта до 

современности, соответствовал той ситуации, 

которую можно было бы назвать ситуацией 

прощания или расставания с изжившими себя 

европейскими ценностями и поиска иных ду-

ховных оснований и мировоззренческих ориен-

тиров. Направленность проблемно-истори- 

ческого анализа была двойственной. Вынуж-

денный покинуть Германию в 1938 г., Бубер 

активно включился в преподавательскую дея-

тельность в Еврейском университете Иеруса-

лима в качестве профессора социальной фило-

софии. Речь шла не столько о введении в курс 

социальной философии, но о возможности че-

рез восприятие социальной жизни показать 

слушателям современную ситуацию и положе-

ние молодых энтузиастов в преобразовании 

ими еще не совсем знакомого мира, с учетом 

той культурной традиции, того философского 

содержания, наследниками которого они обяза-

ны быть по праву. На новой исторической поч-

ве предстояло утвердить ценности и дух Биб-

лии, одновременно критически осмысляя евро-

пейское духовное наследие. Из встречи челове-

ческого духа с кризисом общественной жизни 

порождается стремление преобразить социаль-

ную жизнь. Бубер напоминает, что новые соци-

альные устройства, новые организации лишь 

тогда будут иметь воздействие, когда сами лю-

ди, их совместная жизнь изменятся. Но изменя-

ется и ценность самой философии в направле-

нии возрастания ее социальной ответственно-

сти как в отношении внутренней жизни лично-

сти, так и в отношении внешних восприятий 

социальной, политической жизни. Собственно, 

и понимание человека в исторической перспек-

тиве — это тоже поле реализации социальной 

философии. 

Социальный мыслитель сегодня, конечно, не 

может брать на себя функцию пророка, у него 

нет послания, он обращается лишь со своими 

знаниями, но он не должен устанавливать огра-

ничительные требования и условия идеального 

общественного устройства, как этого требовал 

Платон. Однако философ, думающий о челове-

ке, обязан поступать как библейский пророк 

Исайя, критикуя и внедряя в современную со-

циальную ситуацию здравый смысл независимо 

от того, обречены ли его усилия на неудачу. 

Антропологический проект Бубера имеет 

критическую, социально-философскую ориен-

тацию. Имея это в виду, остановимся на анали-

зе преимущественно проблемно-исторической 

части его проекта. 

Публикация в 1947 г., в Цюрихе, затем в 

Гейдельберге книги «Проблема человека» была 

ориентирована в совершенно ином, чем десяти-

летие ранее, направлении к европейскому чита-

телю. Прошло всего два года после войны. Ка-

залось бы, Германии не до философских идей 

после произошедших событий. Но оказывается, 

что человек в этих «бездомных» условиях су-

ществования желает услышать о том, что он из 

себя представляет. Он в ожидании послания от 

мудрого наставника. И Бубер подтверждает, 

что такое послание есть, это завет великого 

немецкого гуманиста, писавшего о вечном ми-

ре. Осмысление проблемы человека, в понима-

нии Бубера, «открывается» вопросами 

И. Канта. 

Кант в одном из писем 1793 г. и позднее во 

«Введении в логику» видит предназначение 

философии в следующих вопросах: что я могу 

узнать, что мне надлежит делать, на что я смею 

надеяться? На первый вопрос отвечает метафи-

зика, на второй вопрос — мораль, на третий — 

религия. «Но в сущности все это можно было 

бы свести к антропологии, ибо три первых во-

проса относится к последнему “Что такое чело-

век”», — замечает Кант [Кант И., 1980, с. 332]. 

Именно в связи с постановкой Кантом ука-

занных вопросов Бубер вступает в полемику с 



ФИЛОСОФИЯ 

 518 

М. Хайдеггером. Позднее эта полемика будет 

перенесена во вторую часть работы, посвящен-

ную современному состоянию философского 

рассмотрения человека, но это тема для от-

дельного анализа. Однако уже на первых стра-

ницах Буберу надо было высказать принципи-

альную позицию относительно значения Канта 

в постановке антропологического вопроса. 

Непоследовательность Канта в реализации 

антропологического проекта Хайдеггер объяс-

няет в своей работе 1929 г. «Кант и проблема 

метафизики» неопределенностью вопроса о че-

ловеке. Кантовские основные вопросы базиру-

ются на изначальном признании ограниченно-

сти человека. Человек ограничен в своей спо-

собности познавать мир, не всегда делает то, 

что должен делать, а в своих надеждах ограни-

чен еще более. Таким образом, появляются ос-

нования, в связи с ограниченностью человека, 

трансформировать кантовские вопросы из ан-

тропологической плоскости в метафизическую. 

Место антропологии в основании философии 

должна занять фундаментальная онтология, как 

полагал Хайдеггер. 

Бубер небезосновательно считает, что по-

добная трансформация происходит в связи с 

тем, что Хайдеггер смещает акценты в самой 

формулировке вопросов. 

Кант на самом деле спрашивает не что я мо-

гу узнать, но что я могу знать, поскольку дело 

не в том, что я могу узнать что-то в ограничен-

ном поиске и, таким образом, не могу расши-

рить свои знания — но дело в том, что я вооб-

ще могу знать нечто и, соответственно, спра-

шиваю, что же есть то, что я могу знать. Во-

прос не в моей ограниченности, но в моем уча-

стии в том, что мне вообще дано знать. Точно 

также вопрос, что мне надлежит делать, пред-

полагает, что есть то, что я должен делать и что 

я не отчужден от правильного образа действия, 

но именно по тому, что мне дано знать, должен 

я и могу прийти к правильной стратегии. Нако-

нец, вопрос, на что я смею надеяться, не ставит 

под сомнение, как допускал Хайдеггер, мою 

ограниченность и не указывает на открываю-

щееся во всякой надежде заведомое лишение 

меня того, что я не вправе надеяться, но, 

наоборот, показывает — мне есть на что наде-

яться. Кант, конечно же, представлял, что ответ 

на третий вопрос звучит не на что мне дозво-

лено надеяться, а то, что я вследствие этой доз-

воленности могу познать то, на что мне дозво-

лено надеяться. 

Соответственно, и четвертый вопрос, к ко-

торому могут быть сведены первые три, имеет 

у Канта следующий смысл — что же это за 

существо, способное познавать, обязанное 

должным образом действовать, наделенное 

правам надеяться. Зависимость от него первых 

трех вопросов означает, что познание того, что 

это за существо, откроет мне, что оно в каче-

стве такового может познавать, что оно в каче-

стве такового должно делать, и на что оно в ка-

честве такового вправе надеяться. 

Следовательно, делает вывод Бубер, ограни-

ченность человека хотя и имеет место быть, но 

она непосредственно связана с его причастно-

стью к бесконечности, которая предполагает 

саму возможность что-то знать, надеяться и де-

лать. Конечность, ограниченность человека и 

его причастность бесконечности должны вос-

приниматься одновременно, в единстве, но не 

как рядоположенные качества, а как отражение 

самой двойственности процесса, в котором 

только и может быть представима двойствен-

ность человеческого бытия. В конечном чело-

веке проявляется бесконечность, и антрополо-

гический вопрос улавливает данную парадок-

сальность. 

Для Бубера существенным является не тот 

факт, что Кант ограничился описанием различ-

ных феноменов и фактов человеческой жизни, а 

то, что фундаментальные вопросы передали ан-

тропологический импульс нашему времени. 

Возможно, замкнутый образ жизни Канта, 

или уединенная жизнь Фейербаха, или отшель-

нические скитания монаха-отшельника Чжуан 

Цзы («Поучения и легенды Чжуан Цзы») наве-

яли Мартину Буберу поэтический образ чело-

века, оставшегося наедине со своими пробле-

мами и в этом состоянии способного к самопо-

знанию и восприятию проблемного существо-

вания другого человека. Следует допустить, что 

в человеческой истории были такие времена, 

когда атмосфера опустошенности и одиноче-

ства преобладала. Именно тогда антропологи-

ческая мысль получала благодатную почву. 

Острота постановки философско-антропо- 

логической проблематики в западноевропей-

ской философии были обусловлены фактом то-

тального отчуждения (одиночества) от мира, от 

других людей и от самого себя. Духовная исто-



В.Б. Куликов 

 519 

рия человека укладывается Бубером в матрицу 

периодов одомашнивания и бездомности. В од-

ну из них человек живет в обустроенности (как 

дома), а в другую он бездомен и потерян.  

За красивыми поэтическими образами «обу-

строенности» и «бесприютности» скрывалась, в 

действительности, весьма жесткая и обыденная 

картина. Германия 1947 г. — это миллионы 

людей, лишенных крыши над головой, камен-

ная пустыня, оставленная после ковровых бом-

бардировок англо-американской авиации. Обу-

строенность была, она присутствовала в про-

шлой, довоенной жизни — но что-то в этой 

устойчивости и стабильности было не так, как 

показали последующие события. 

Конечно, антропологическая мысль дея-

тельна и в периоды «обустроенности», и в пе-

риоды «бесприютности», но в первом случае 

она является вспомогательной частью космоло-

гии, а во втором — приобретает самостоятель-

ное значение и особое звучание. 

Если говорить об истории этого вопроса, то 

первая, в европейской традиции, наиболее зна-

чительная попытка «одомашнивания» и обу-

стройства мира человека принадлежит Аристо-

телю. 

Геоцентрическая модель мира размещала 

человека на положенном ему серединном месте 

и рассматривала его как объективированную 

реальность в ряду других вещей, которые рас-

полагались в этом же «пластически оформлен-

ном» мире. 

И только тогда, когда этот завершенный 

сферический космос был разрушен, благодаря 

исповедальным вопросам Августина, антропо-

логическая проблема зазвучала в полную силу.  

Человек почувствовал свою незащищенность 

и разорванность в условиях тотального проти-

воборства света и тьмы, добра и зла. Трещина 

прошла по самому человеку и по миру, в кото-

ром он жил. Человек потерял свое устойчивое 

положение во Вселенной. Августин, в отличие 

от Аристотеля, задает вопрос о человеке от пер-

вого лица, в то время как Аристотель смотрит на 

человека со стороны. Дуалистический миф гно-

сиса пришел на смену гелиоцентрической моде-

ли и сделал возможным переход человека от со-

зерцания к позиции веры.  

Позже, усилиями Фомы Аквинского, эта по-

зиция веры стала основанием для создания но-

вой, «телеологической» модели обустроенного 

существования человека, моделью христиан-

ского космоса. Мир потерял сферическую фор-

му и приобрел форму креста, в которой верти-

кальная плоскость олицетворяет конечное про-

странство, от вершин рая до пропасти ада. 

Проходя через человеческое сердце, горизон-

тальная плоскость означает конечное время от 

сотворения мира до последнего дня. Именно 

вокруг этой схемы выстраивается средневеко-

вый дом понятного и беспроблемного суще-

ствования человека.  

Но и эта устойчивая картина, пишет Бубер, 

оказывается разрушенной, однако теперь уже 

не усилиями гностического мифа, а усилиями 

науки. 

Сначала Н. Кузанский, утверждающий идею 

пространственной и временной бесконечности 

мира, лишает завершенности образ креста с его 

конечными составляющими мироустойчивости, 

затем Н. Коперник, доказывая беспредельность 

Вселенной, и, наконец, Б. Паскаль, который пе-

реместил до тех пор лишь только мыслимую 

бесконечность в плоскость предчувствия и тра-

гедии человеческой ограниченности и недоста-

точности перед лицом бесконечно большого и 

бесконечно малого. 

Человек оказывался перед вопросом невоз-

можности понять начало начал своего соб-

ственного бытия и возможностью осознать са-

мого себя перед бесконечностью этого мира.  

В этих условиях трагического осознания че-

ловеком своего положения в бесконечной Все-

ленной новый оттенок антропологической про-

блематике придает Б. Спиноза. Пространствен-

ная бесконечность — всего лишь атрибут бес-

конечной субстанции, наряду с атрибутом 

мышления. Бесконечная субстанция — это и 

есть бог. Божественное отношение ко всему со-

творенному пронизано бесконечной любовью. 

Бог любит себя во всех своих проявлениях, в 

том числе и в человеке, поэтому познание и 

существование человека субстанционально, — 

это любовь бога к самому себе. Бесконечность 

теряет свои строгие, ужасающие человека 

очертания. Космология и антропология допол-

няют и поддерживают друг друга. И хотя это не 

означает, что человек получает новую модель 

стабильного существования, но трагичность его 

ситуации в значительной степени смягчается. 

Человек любит бога, тем самым в нем, в чело-

веке, бог любит самого себя. Такая оптимисти-



ФИЛОСОФИЯ 

 520 

ческая картина лишает человека возможности 

стоять на краю бесконечности, поэтому рацио-

налистическое философствование достаточно 

искусно адаптирует и использует в дальнейшем 

появившееся согласие космологического и ан-

тропологического подходов в своих целях, зна-

чительно снижая остроту вопроса о человеке. 

И. Кант в своей критической философии пе-

реносит решение антропологического вопроса 

в гносеологическую плоскость, потому что  по-

знание является исходным пунктом философии 

и собственно познающий человек есть непо-

средственный источник философствования. 

Остается поставить вопрос о человеке, который 

таким образом познает мир, переделывает его, 

смеет питать надежды и верит в лучшее. 

Благодаря Канту проблема человека допол-

няется представлением, что пространство и 

время не более чем формы человеческого со-

зерцания, призванные открыть человеку приро-

ду его сознания. Тайна пространства и времени 

является лишь тайной самого бытия человека, 

его собственного понимания мира. 

После Канта еще один великий немецкий 

мыслитель предпринял попытку вернуть чело-

века на дорогу уверенности и устойчивого су-

ществования — Г. Гегель. Гегель строит миро-

вой дом истории. Время должно быть новым 

жилищем человека. Гегелевская система явля-

ется внутри европейской философии третьей, 

логологической попыткой, после космологиче-

ской Аристотеля и теологической Фомы Акви-

нского. Мировой разум проходит дорогами ис-

тории, и человек имеет возможность просле-

дить этот путь идей в диалектическом разви-

тии, от тезиса к антитезису и к синтезу того и 

другого. Надежный порядок истории встраива-

ет человека в свои причинно-следственные от-

ношения. Антропологический вопрос, кажется, 

преодолен. Но «логологический» дом оказыва-

ется нежилым для человека. Время, в котором, 

по Гегелю, происходит самоосуществление ду-

ха, есть мыслимое время, которое не соответ-

ствует времени, фактически испытываемому 

человеком. Но следует признать, что интерес к 

антропологическим представлениям Гегеля в 

современной философии не прекращается 

[Lowit K., 1975, S. 332]. Умозрительная картина 

развития мирового духа, включающая в себя 

цель мировой истории, претендует на роль мес-

сианского учения, с той лишь разницей, что ве-

ра в творение заменяется на убежденность в 

торжестве принципа развития, а вера в откро-

вение подменяется убежденностью в могуще-

ство познания. Бубер называет гегелевскую си-

стему «секуляризованным самомессианизмом», 

в котором совершенная мысль пыталась обу-

строить несовершенную человеческую жизнь. 

В этом стремлении секуляризировать месси-

анизм, но теперь уже на уровне мыслимого 

преобразования человеческого общества, с Ге-

гелем солидаризируется К. Маркс. Мир челове-

ка — это общественный мир, новое общество 

должно стать новым домом будущего. Маркс 

полностью полагается на закономерности диа-

лектического процесса в общественном разви-

тии, рассматривая их как закономерности есте-

ственного процесса, и недооценивает силу при-

нятия решений самим человеком. В некотором 

отношении, полагает Бубер, общественное бы-

тие содержит потенциал обновления в самом 

себе. Но жизнь человека, в отличие от жизни 

общества, скрывает в себе силу решения, силу 

выбора, которая раскрывается только в самом 

действии, в настоящее время. Направленность 

и масштаб этой силы непредсказуемы. Она мо-

жет быть как конструктивной, так и деструк-

тивной, и это обстоятельство обуславливает 

развитие и самой общественной жизни. Маркс 

рассматривает перспективы будущего с точки 

зрения объективного космологического време-

ни, не учитывая фактора непредсказуемости 

антропологического времени, в котором буду-

щее даже не просматривается. Весьма провид-

чески для 1947 г. Бубер предупреждает: «Такое 

учение может настаивать на своем приоритете 

до тех пор, пока не столкнется с историческими 

обстоятельствами, в которых проблематика че-

ловеческого решения станет угрожающе 

острой … Имеются в виду такие исторические 

условия, когда катастрофические обществен-

ные процессы сбивают с толку, и парализуют 

человеческую способность к решению, и часто 

приводят ее к капитуляции перед негативной 

элитой из числа людей, лишенных нравствен-

ных устоев и руководствующихся не действи-

тельным решением, а интересами своей власти» 

[Бубер М., 1995, с. 181]. 

Впрочем, марксовой социологической ре-

дукции гегелевской картины мира предшеству-

ет антропологическая редукция Л. Фейербаха. 

Исходный пункт философствования для Фей-



В.Б. Куликов 

 521 

ербаха — человек, но человек, не ставший про-

блемой. Гегелевский мировой разум является 

лишь другим понятием для обозначения бога, а 

бог обозначает всего лишь человека, переме-

щенного на небо. Новая философия должна 

иметь дело только с человеком, она не может 

быть иным, чем антропологией. Но фейерба-

ховская антропология не ставила вопросов, ве-

дущих в глубину человеческой экзистенции. 

Только в одном пункте открыл Фейербах реши-

тельно новое: «Человеческая сущность налицо 

только в общении, в единстве человека с чело-

веком, в единстве, опирающемся лишь на ре-

альность различия между Я и Ты» [Фейер-

бах Л., 1955, с. 203]. 

Не без иронии подмечает Бубер, что если 

Гегель в своем понимании человека ориентиру-

ется на первую главу книги «Бытие» (первая 

история творения), то Фейербах — на ее вто-

рую главу (на вторую историю творения), в ко-

торой человеческий мир главенствует. 

Наиболее близким Фейербаху по духу фило-

софом, особенно в отношении приятия антро-

пологической редукции, Бубер считает 

Ф. Ницше. Ницше первым поставил проблему 

человека в ее полной остроте и трагичности в 

центр своего рассмотрения. «К чему вообще 

человек?» — вопрошает Ницше [Ницше Ф., 

1990, с. 524]. Это тот вопрос, ответа на который 

нет. Для Ницше человек является еще не опре-

делившимся, еще не устоявшимся животным, 

не окончательным видом, но переходом (пред-

формой) к сверхчеловеку. Ницше был мисти-

ком, его идеи о роли человека во Вселенной 

были фантастическими. Ницше рассматривал 

взаимосвязь человека с животным миром, но не 

пошел дальше, не показал, каким образом, че-

ловек оторвался от животного царства, не рас-

сматривал перводистанции человека от приро-

ды, которая свойственна только человеку и в 

которой осуществляется полнота человеческой 

жизни. 

Бубер подвергает критике учение Ницше о 

«воле к власти», которое, по его мнению, не 

может быть путеводной звездой для «свобод-

ных умов». Ницше не задумывался о повороте 

к социальным проблемам совместного бытия 

человека с человеком, но эта проблематика за-

трагивалась его университетскими профессо-

рами Дильтеем и Зиммелем. Именно их идеи 

стимулировали Бубера на занятие философско- 

антропологическим проектом.  

У Бубера уже была неосуществленная по-

пытка создания философско-религиозного про-

екта в пяти частях [Van de Sant R., 1977, S. 23–

24]. Завершение его планировалось в 1924 г. 

Поэтому к проблемно-исторической части он 

подошел со всей серьезностью, прочитав сна-

чала лекционный курс студентам Еврейского 

университета в Иерусалиме 1938 г. 

Антропологический проект не мог быть 

обычным историко-философским экскурсом в 

проблему человека, он осуществлялся от пер-

вого лица, от пережитого непосредственно. Бу-

бер пишет: «С тех пор как мне открылась жизнь 

в лично пережитом (это был процесс, начатый 

незадолго до начала Первой мировой войны и 

закончившийся вскоре после ее окончания), я 

испытал потребность ввести в мир человече-

ской мысли опыт важных переживаний, испы-

танных в это время, не потому, что они были 

“моими” переживаниями, а потому, что несли с 

собой значительное само по себе познание, 

имеющее силу и для других людей, отличных 

от меня самого. Философское значение следует 

признавать только за теми личными пережива-

ниями, которые ведут к значимому для всех по-

знанию. Иными словами, я почувствовал себя 

обязанным преобразовать единичное, уникаль-

ное, особенное во “всеобщее”, которое каждый 

может обнаружить в своем собственном суще-

ствовании. Я должен был выразить то, что бы-

ло невыразимым по самой сути своей. И сде-

лать это нужно было посредством таких дефи-

ниций, которые, не без трудностей, могли бы 

быть удержаны и переданы. Говоря более кон-

кретно и точно, я должен был пережитое в мо-

дальности Я–Ты преобразовать в реальность 

третьего лица, в реальность Я–Оно» [Buber M., 

1962, S. 1111].  

Бубер, направляя вопросы к самому себе, 

признает необходимость эффективности этих 

вопросов для выстраивания личностной траек-

тории философского восприятия. Но, одновре-

менно, это и пространство для сомнений. Фи-

лософские дисциплины рассматривают челове-

ка частично, не претендуя на его всеобъемлю-

щий охват. Даже философия истории, чтобы 

осмыслить человека в качестве исторического 

существа, неизменно проставляет ограничи-



ФИЛОСОФИЯ 

 522 

тельные линии, которые загоняют полноцен-

ную жизнь конкретного человека в абстракт-

ную схему. Отдельные философские дисци-

плины не могут претендовать на ответ в вопро-

се «что есть человек», но и философская антро-

пология не должна видеть свою цель в том, 

чтобы стать основанием либо метафизики, либо 

отдельных философских дисциплин. В поисках 

ответа на вопрос «что есть человек», который 

разрешил бы все другие вопросы, антропология 

рискует упустить из виду реальное содержание 

своего предмета, ибо вместо подлинный це-

лостности, которая становится видимой лишь 

через многообразие, она приходит к ложному, 

далекому от реальности и пустому единству. 

Философская антропология рассматривает че-

ловека систематически во взаимосвязи всех его 

различий, в динамике внутренней и внешней 

турбулентности, и только благодаря стремле-

нию видеть единое во многом она имеет шанс 

понять человека в его целостности, и по той же 

самой причине философская антропология не 

может воспринимать человека в его абсолют-

ности. На этом сложном пути различения и со-

поставления открывается шанс подлинного 

восприятия человека. 

Поскольку философская антропология 

стремится к познанию самого человека, каким 

он является в действительности, ее задача со-

стоит в том, чтобы рассматривать человека в 

самом точном смысле. Здесь, поскольку речь 

идет о целостном подходе, философ не может 

ограничиться рассмотрением человека как 

только одной из частей природы. Философ, 

сам будучи человеком, познает свою человеч-

ность в собственном внутреннем опыте и та-

ким способом, который можно определить как 

самопознание. Но прежде надо стать лично-

стью, иметь основание, в котором будут вы-

кристаллизовываться решения. В данном про-

цессе неуместны объективированные техноло-

гии (самонаблюдение, эксперимент и т.д.). По-

знать целостность антрополог может лишь том 

случае, если он не упустит из виду свою субъ-

ективность, если он не превратится в бес-

страстного экспериментатора. 

Самосознание следует рассматривать со 

всей серьезностью как «дело всей жизни», без 

всякой философской страховки. Философ, ко-

торый стремится понять человека, должен под-

вергнуть себя всем ударам случайностей, кото-

рые возможны в действительной жизни. Ничего 

нельзя понять, оставаясь в стороне и вглядыва-

ясь отстраненно в другого человека. Но ин-

струкции, даже самые подробные, малопригод-

ны, если не использовать другие, не всегда ле-

жащие на поверхности возможности понима-

ния человека. 

В самом начале историко-философского ис-

следования проблемы человека Бубер, не без 

юмора, обращается к следующему хасидскому 

преданию. Учитель сообщает своим ученикам о 

возникшем намерении написать книгу, посвя-

щенную первому человеку, Адаму, где человек 

был бы представлен во всей полноте. Однако 

затем, поразмыслив, учитель решает отказаться 

от этой задумки.  

Здесь, за наивной формой, полагает Бубер, 

скрыта вся история размышлений о том, что 

есть человек. Каждая попытка исторически, 

письменно зафиксировать человека, как он 

есть, в последующий момент превращается в 

ограниченное и несовершенное описание, ко-

торое может быть подвергнуто сомнению или 

фальсификации. Впрочем, когда учитель обра-

щается к своим ученикам с известием о том, 

что антропологическая задача невыполнима 

для него, он в то же время неявно предлагает 

им самим принять от него эстафету, поскольку 

сил и способностей для реализации амбициоз-

ных планов должно хватить именно у молодого 

поколения и с их участием понимание человека 

будет более полным. Впрочем, ровно до тех 

пор, пока они сами не обнаружат, что топчутся 

на одном месте, застряли в устойчивых стерео-

типах и знание и опыт надо передавать другим. 

Живое общение всегда делает открытым 

шанс более полного и непосредственного по-

нимания человека. Но как представить живое 

общение, в котором человек предстает в своем 

первобытии, не будучи опутан философскими 

определениями и понятиями? В этом русле жи-

вых исторических раздумий о человеке Бубер 

обнаруживает совершенно уникальный пласт 

духовной народной культуры и традиций, ко-

торые запечатлены в хасидских учениях, сказа-

ниях, притчах и анекдотах. 

Подобные практики некатегориального, си-

туативного понимания человека Бубер находит 

также в древнекитайской философии. Его пуб-



В.Б. Куликов 

 523 

ликация о поучениях и легендах Чжуан Цзы 

(1911) — это опыт осознания парадоксальной 

полноты человеческого существования. Впо-

следствии основополагающая философема дао-

сизма — Путь (Дао) — была использована Бу-

бером в качестве реплики в заглавии сборника 

хасидских новелл «Путь человека» (1947).  

Хасиды проживали на окраинах европей-

ских империй (Австро-Венгрии, России, Гер-

мании), но в духовном измерении это был не-

кий параллельный городскому, модернизиро-

ванному сознанию, забытый и потерянный мир. 

Как точно подмечает Петер Слотердайк: 

«Именно в годы хаотичной модернизации го-

род, некогда бывший местом локализации уто-

пии, начинает утрачивать свое колдовское оча-

рование и притягательность. Прежде всего Бер-

лин, столица начала двадцатого века, вносит 

свой вклад в то, что эйфория метрополии ока-

зывается освещенной ярким отрезвляющим 

светом. Она как фокус, в котором сосредоточе-

ны индустрия, производство, потребление и 

массовая нищета, в то же время более всего 

подвержена отчуждению; нигде не платится 

столь дорогой ценой за модернизацию, как в 

городах с многочисленным населением» [Сло-

тердайк П., 2021, с. 321]. 

Город — это место, в котором остро ощуща-

ется тоска по подлинной, реализованной жизни, 

по жизни, в которой человек способен понять, 

кто он есть. Именно такая реальность подлин-

ности представляется Бубером в окраинной, 

местечковой, хасидской среде. Философ при-

знается: «В определенном смысле хасидская 

традиция стала поддерживающей основой мое-

го собственного мышления» [Buber M., 1963a, 

S. 33]. 

В начале века Бубер в публикациях «Исто-

рии рабби Нахмана» (1906), «Легенды Баал-

Шема» (1908) пытается показать в хасидской 

мудрости действительные истоки и корни ду-

ховного облика подлинного существования, ко-

торые следует услышать и воспринять хотя бы 

в образованной, но оторванной от своих корней 

и культуры многочисленной еврейской интел-

лектуальной городской прослойке. 

Но к 1947 г., духовная ситуация в Германии, 

Австрии была существенно иной, чем в начале 

века или в «золотые двадцатые». Восстановить 

разрушенное можно, но как восстановить веру 

в человека? Следовало вернуться к простым 

человеческим ценностям, понятным истинам, 

которые могли бы быть усвоены в приемлемой 

и доступной форме. Именно незатейливые, ко-

роткие, лишенные морализаторства рассказы, 

истории о непростой, но просветленной боже-

ственным светом общинной жизни, которые 

публикует Бубер в послевоенной Германии, 

несомненно, способствовали формированию и 

возрождению оптимистического и обнадежи-

вающего взгляда на непростые вопросы чело-

веческого существования в условиях тяжелой 

послевоенной жизни. Косвенным свидетель-

ством признания заслуг Бубера в этом направ-

лении послужило номинирование его на Нобе-

левскую премию по литературе, инициатором 

чего был нобелевский лауреат, писатель Гер-

ман Гессе. 

Дословно приведем один из фрагментов 

книги «Путь человека», озаглавленный как 

«Осознание» (Besinnung), поскольку сказать об 

этом важном фрагменте обязывает логика дан-

ной статьи, а пересказывать близкие к поэтиче-

ским тексты — задача трудновыполнимая. 

«Раби Шнеур Залман был посажен в петер-

бургскую тюрьму по ложному доносу. Он ожи-

дал суда, когда однажды к нему в камеру вошел 

жандармский полковник. По величественному 

и спокойному лицу рабе, который так глубоко 

погрузился в размышления, что не сразу заме-

тил посетителя, полковник, человек проница-

тельный, понял, кто перед ним. Он заговорил с 

узником и задал ему вопросы, возникшие у не-

го при чтении Священного Писания. Наконец 

он спросил:  

— Как следует понимать, что Бог, всеведу-

щий Бог, обратился к Адаму с вопросом “Где 

ты?”. 

— Верите ли вы, — ответил рабе, — что Пи-

сание вечно и что оно объемлет все эпохи, все 

поколения и всех людей? 

— Верю, — отвечал полковник. 

— Так вот, — сказал праведник, — в каж-

дую эпоху Бог обращается к каждому человеку: 

“Где ты в твоем мире? Прошло так много лет и 

дней из отпущенных тебе; как далеко продви-

нулся ты в своем мире?” Бог говорит примерно 

так: ты прожил 46 лет. Как далеко ты ушел? 

Осознав, что назван его точный возраст, 

полковник сделал над собой усилие и, положив 



ФИЛОСОФИЯ 

 524 

руку на плечо раби, произнес: “Браво!”, однако 

сердце его трепетало». 

Что происходит в этой истории? На первый 

взгляд она напоминает нам те талмудические 

притчи, в которых римлянин или иной язычник 

задает еврейскому мудрецу вопросы о каком-

нибудь библейском эпизоде, желая продемон-

стрировать мнимое противоречие в еврейском 

религиозном учении, и получает ответ, либо 

показывающий, что никакого противоречия 

нет, либо опровергающий доводы вопрошаю-

щего каким-либо другим способом; иногда к 

собственно ответу добавляется замечание лич-

ного характера. Но между подобными талму-

дическим историями и этой хасидской есть су-

щественное различие, хотя оно и кажется на 

первый взгляд большим, чем на самом деле. 

Различие это состоит в том, что в хасидской ис-

тории ответ дается не в той плоскости, в какой 

был задан вопрос. 

Полковник обнаруживает мнимое противо-

речие в еврейском вероучении. Евреи испове-

дуют веру в Бога всеведущего, но Библия изоб-

ражает его задающим вопросы — как задают 

их, желая узнать что-то, чего сами не знают. 

Адам спрятался от Бога, Бог ищет его, загляды-

вает в сад, спрашивает, где он? Очевидно, что 

Бог не знает местоположения Адама, значит, от 

Бога можно скрыться. И, следовательно, Бог не 

всеведущ. Раби же, вместо того чтобы объяс-

нять этот эпизод и разрешить кажущееся про-

тиворечие, берет его за отправную точку, с тем 

чтобы упрекнуть жандармского полковника за 

его прошлую жизнь, за недостаток серьезности, 

за легкомыслие и безответственность. Обезли-

ченный вопрос, который хотя и задан вполне 

серьезно, но является по сути не вопросом, а 

формой возражения, вызывает личный ответ, 

или, вернее, не ответ, а укор. Казалось бы, от 

талмудических ответов здесь не осталось ниче-

го, разве что увещевание, которое их иногда 

сопровождало.  

Но рассмотрим внимательнее эту историю. 

Полковник спрашивает об одном месте из пре-

дания о грехопадении Адама. Ответ раби, по 

существу, означает: «Tы есть Адам, это тебя 

Бог спрашивает: “Где ты?”». Хотя кажется, что 

ответ не объясняет самого библейского эпизо-

да, но, в действительности, он проливает свет 

на положение и библейского Адама, и всякого 

человека в любое время и в любом месте. 

Услышав и поняв, что библейский вопрос об-

ращен к нему, полковник вынужден осознать, 

что это значит, когда Бог спрашивает: «Где 

ты?» — кому бы этот вопрос не был адресован, 

Адаму или любому другому человеку. Бог, во-

прошая, не рассчитывает узнать что-то, Ему 

неизвестное. Он ждет от человека другого — 

ответа, который можно вызвать именно этим и 

никаким другим вопросом, — если только во-

прос достигнет сердца человека, если человек 

позволит ему проникнуть в свое сердце. 

Адам прячется, чтобы не пришлось давать 

объяснений, чтобы избежать ответственности 

за свой образ жизни. Так прячется каждый из 

нас, потому что каждый человек — Адам и 

находится он в положении Адама. Чтобы избе-

жать ответственности за свою жизнь, он пре-

вращает существование в игру «в прятки». 

Снова и снова скрываясь от лица Бога, он все 

глубже погрязает в пороке. Постепенно возни-

кает новая ситуация, которая становится со-

мнительнее с каждым днем и с каждой новой 

уверткой. Вот ее точное определение: человек 

не может скрыться от ока Божьего, но, прячась 

от него, он скрывается от самого себя. Конечно, 

и в нем самом есть нечто, что ищет его, но чем 

это нечто дальше, тем труднее его найти, и ви-

ной тому сам человек. Этот вопрос призван 

разбудить человека, разрушать его систему 

укрытий; он должен показать человеку, до чего 

тот дошел, и пробудить в нем великую волю к 

преображению. 

Все теперь зависит от того, в силах ли чело-

век держать ответ. Конечно, у каждого, как и у 

полковника в нашей истории, сердце от этого 

вопроса затрепещет. Но система укрытий по-

может ему преодолеть трепет. Ибо Божий Глас 

является не в громе и молниях, угрожающих 

самому существованию человека, но это — 

«тихий слабый голос» и его легко заглушить. И 

пока человеку удается это, жизнь его не пре-

вратится в путь. Каких бы радостей и успехов 

он не достиг, какую бы власть не приобрел, и 

какие бы дела не совершил, жизнь его останет-

ся непутевой до тех пор, пока он не отзовется 

на Голос. Адам отзывается на Голос, он пони-

мает, что запутался и признается: 

«Я спрятался». Это — начало пути человека. 

Истинное раскаяние — начало пути в жизни 



В.Б. Куликов 

 525 

человека; снова и снова оно становится нача-

лом человеческого пути. Раскаяние истинно 

лишь в том случае, когда оно выводит на путь. 

Ибо бывают бесплодные угрызения совести, 

которые ведут лишь к самоистязанию, отчая-

нию и еще более глубокому запутыванию. Ко-

гда раби из Гуры, толкуя Писание, доходил до 

слов, с которыми Яаков обращается к своему 

рабу: «Когда встретится тебе Эйсав, брат мой, и 

спросит тебя, говоря: чей ты? и куда идешь? и 

чье это пред тобою?» — он объяснял своим 

ученикам: «Обратите внимание, как похожи 

вопросы Эйсава на слова наших мудрецов, го-

воривших: “Обдумайте три вещи — знайте, ку-

да вы пришли, куда вы идете, и перед кем вам 

придется держать ответ”. Будьте очень внима-

тельны, ибо обдумывающий эти три вещи дол-

жен соблюдать крайнюю осторожность — дабы 

не вопрошал в нем Эйсав. Потому что и Эйсав 

может задать эти вопросы и повергнуть челове-

ка в уныние». 

Существует дьявольский вопрос, ложный 

вопрос, карикатура на вопрос Бога, на вопрос 

Истины. Он отличается тем, что не останавли-

вается на вопрошании «Где ты?», но, кроме то-

го, утверждает: «Оттуда, куда ты попал, нет 

выхода». Это дурные угрызения совести, кото-

рые не побуждают человека к повороту, не вы-

водят его на путь; наоборот, представляя пре-

ображение неосуществимым, они доводит его 

до отчаяния, и человеку остается жить лишь 

дьявольской гордыней порока [Buber M., 2018, 

S. 17–26]. 

Древнее и многоплановое, самодостаточное 

религиозное течение, которое всегда развива-

лось и сплачивалось вокруг великих и автори-

тетных духовных учителей, конечно, могло 

обойтись и без Бубера. Но Бубер не мог обой-

тись без встреченного им величайшего духов-

ного импульса. Вот, что пишет он: «Праеврей-

ство взошло во мне, расцвело в темноте изгна-

ния новым осознанием охвата человеком бога, 

открылось как живое становление. Образы дет-

ства, воспоминания о цаддиках и общине под-

нимались, светили мне, и я познал идею совре-

менного человека. Одновременно стало для ме-

ня долгом провозгласить ее миру» [Buber M., 

1963b, S. 967]. 

Именно благодаря усилиям Бубера хасид-

ские предания и мудрые поучения были откры-

ты современному европейскому сознанию, ста-

ли элементом духовного развития современно-

го человека. Благодаря хасидизму философская 

антропология была насыщена уникальным 

опытом открытости миру, непосредственности 

в отношении человека к человеку, «взаимообо-

гащением друг друга небесным хлебом само-

бытия» [Buber M., 1960, S. 37]. Вместе с тем 

представлять, что модернизация хасидизма 

могла бы стать неким элементом для скрепле-

ния любых философских подходов, было бы 

грубейшим искажением сути антропологиче-

ских взглядов Бубера [Wehr G., 1971, S. 86].  

Заключение 

Философия Мартина Бубера достаточно осно-

вательно вписана в интеллектуальный ланд-

шафт ХХ в. При этом, занимая свое место на 

страницах учебников по истории философии, 

она формирует также и современную диалоги-

ческую оптику и в значительной степени опре-

деляет актуальные критерии осмысления дей-

ствительности, выходящие за узкие рамки 

«конфликта интерпретаций» [Рикер П., 1995, 

с. 3]. В современные параметры социально-

культурного пространства органично встраи-

ваются вопросы «коммуникационного» потен-

циала «забытого классика» диалогической фи-

лософии [Bidlo O., 2006, S. 12]. 

Цифровое образование и цифровая эконо-

мика формируют метавиртуальные миры, кото-

рые не делают человека более понятным, в 

определенной мере подвергая нивелировке его 

проблемный потенциал. Однако вместе с этим 

социальные сети и стратегии формирования 

искусственного интеллекта открывают такие 

горизонты обновленных форматов коллекти-

визма и индивидуализма, что убирать в архив 

антропологический проект Мартина Бубера 

представляется явно преждевременным. 

Список литературы 

Бубер M. Два образа веры. М.: Республика, 

1995. 464 c. 

Кант И. Трактаты и письма. М.: Наука, 1980. 

712 с. 

Ницше Ф. Собрание сочинений. Т. 2. М.: 

Мысль,1990. 830 с. 

Рикер П. Конфликт интерпретаций. Очерки о 

герменевтике. М.: Медиум, 1995. 415 с. 



ФИЛОСОФИЯ 

 526 

Слотердайк П. Критика цинического разума. 

СПб.: Изд-во И. Лимбаха, 2021. 796 с. 

Фейербах Л. Основные положения философии 

будущего // Избранные философские произведе-

ния: в 2 т. М.: ИПЛ, 1955. Т. 1. 676 c. 

Buber M. Autobiographische Fragmente // Martin 

Buber (Philosophen des ХХ Jahrhundert) / hrsg. von 

P.A. Schilpp, M. Friedmann. Stuttgart: Kohlhammer, 

1963. S. 1–34. 

Buber M. Der Weg des Menschen. Munchen: 

Guttersloher Verlaghaus, 2018. 96 S. 

Buber M. Mein Weg zum Chassidism // Werke: in 

3 Bden. Dritter Band: Schriften zum Chassidismus. 

Munich: Kösel; Heidelberg: Lambert Schneider, 

1963. S. 959–975. 

Buber M. Urdistanz und Beziehung. Heidelberg: 

L. Schneider, 1960. 39 S. 

Buber M. Werke: in 3 Bden. Erster Band: Schrift-

en zur Philosophie.  unich: Kösel; Heidelberg: 

Lambert Schneider, 1962. 1128 S. 

Bidlo O. Martin Buber — Ein vergessener 

Klassiker der Kommunikationswissenschaft? Di-

alogphilosophie in kommunikationswissenschaft-

licher Perspektive. Marburg: Tectum, 2006. 278 S. 

Lowit K. Zur Frage einer Philosophischen An-

thropologie // Neue Anthropologie. Bd. 7: Philoso-

phische Anthropologie (Teil 2) / hrsg. von H.-

G. Gadamer, P. Vogler. Stuttgart: G. Thieme, 1975. 

S. 330–342. 

Van de Sant R. Martin Bubers Bildnerische 

Tatigkeit zwischen beiden Weltkriegen. Stuttgart: 

E. Klett, 1977. 344 S. 

Wehr G. Martin Buber: Leben, Werk, Wirkung. 

Hamburg: Dtsch. Taschenbuch, 1971. 116 S. 

 
Получена: 01.11.2021. Принята к публикации: 

30.11.2021 

 

References 

Bidlo, O. (2006). Martin Buber — Einvergessener 

Klassiker der Kommunikationswissenschaft? Dialog 

philosophie in kommunikations wissenschaft licher 

Perspektive [Martin Buber - A forgotten classic of 

communication science? Philosophy of dialogue from 

a communication science perspective]. Marburg: 

Tectum Publ., 278 p. 

Buber, M. (1960). Urdistanz und Beziehun [Dis-

tance and relationship]. Heidelberg: Lambert Schnei-

der Publ., 39 p. 

Buber, M. (1962). Werke: in 3 Bden. Erster Band: 

Schriften zur Philosophie [Works: in 3 vols. Vol. 1: 

Philosophical writings]. Munich: Kösel Publ., Hei-

delberg: Lambert Schneider Publ., 1128 p. 

Buber, M. (1963). [Autobiographical Fragments]. 

Martin Buber (Philosophen des ХХ Jahrhundert) 

[Martin Buber (Philosophers of the 20 century)]. 

Stuttgart: Kohlhammer Publ., pp. 1–34. 

Buber, M. (1963). [My Way to Hasidism]. Werke: 

in 3 Bden. Dritter Band: Schriften zum Chassidismus 

[Works: in 3 vols. Vol. 3: Writings on Hasidism]. 

Munich: Kösel Publ., Heidelberg: Lambert Schneider 

Publ., pp. 959–975. 

Buber, M. (1995). Dva obrasa very [Two images 

of faith]. Moscow: Respublika Publ., 464 p. 

Buber, M. (2018). Der Weg des Menschen [The 

path of man]. Munich: Guttersloher Publ., 96 p. 

Feuerbach, L. (1955). [The main provisions of the 

philosophy of the future]. Izbrannyye filosofskiye 

proizvedeniya: v 2 t. [Selected Philosophical Works: 

in 2 vols]. Moscow: IPL Publ., vol. 1, 676 p. 

Kant, I. (1980). Traktaty i pisma [Treatises and 

letters]. Moscow: Nauka Publ., 712 p. 

Lowit, K. (1975). [On the question of a Philo-

sophical Anthropology]. Neue Anthropologie. Bd. 7: 

Philosophische Anthropologie [New Anthropology. 

Vol. 7: Philosophical Anthropology]. Stuttgart: 

G. Thieme Publ., pp. 330–342. 

Nietzsche, F. (1990). Sobranie sochineniy. T. 2 

[Works. Vol. 2]. Moscow:  ysl’ Publ., 830 p. 

Riker, P. (1995). Konflikt interpretatsiy. Ocherki 

o germenevtike [Conflict of interpretations. Essays on 

hermeneutics]. Moscow: Medium Publ., 415 p. 

Sloterdijk, P. (2021). Kritika tsinicheskogo razu-

ma [Criticism of the cynical mind]. Saint Petersburg: 

I. Limbakh Publ., 796 p. 

Van de Sant, R. (1977). Martin Bubers Bildner-

ische Tatigkeit zwischen beiden Weltkriegen [Martin 

Buber’s pedagogical activity between the two world 

wars]. Stuttgart: E. Klett Publ., 344 p. 

Wehr, G. (1971). Martin Buber: Leben, Werk, 

Wirkung [Martin Buber: Life, work, impact]. Ham-

burg: Dtsch. Taschenbuch Publ., 116 p. 

 
Received: 01.11.2021. Accepted: 30.11.2021 



В.Б. Куликов 

 527 

 

Об авторе About the author 

Куликов Владимир Борисович 

доктор философских наук, профессор, 

профессор кафедры теории, методологии 

и правового обеспечения государственного 

и муниципального управления 

Уральский федеральный университет 

им. первого Президента России Б.Н. Ельцина 

620002, Екатеринбург, ул. Мира, 19; 

e-mail: vbkulikov@list.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5132-1053 

Vladimir B. Kulikov 
Doctor of Philosophy, Professor, 

Professor of the Department 

of Theory, Methodology and Law Support 

of State and Municipal Administration 

Ural Federal University named after 

the first President of Russia B.N. Yeltsin, 

19, Mira st., Ekaterinburg, 620002, Russia; 

e-mail: vbkulikov@list.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-5132-1053 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Куликов В.Б. Мартин Бубер: проблемно-историческое понимание человека // Вестник Пермского университета. 

Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 4. С. 516–527. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-516-527 

For citation: 

Kulikov V.B. [Martin Buber: problem-historical understanding of man]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. 

Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 4, pp. 516–527 (in 

Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-516-527 

 


