
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 4 

________________________________________ 

© Светлов Р.В., 2021 

УДК: 1(091) 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-493-499 

УЧЕНИЕ ПЛАТОНА О ЧЕЛОВЕКЕ REVISITED 

Светлов Роман Викторович 

Русская христианская гуманитарная академия (Санкт-Петербург), 

Балтийский федеральный университет им. Иммануила Канта (Калининград) 

 

История философии в современности подвергается критическому переосмыслению. Для первых 

поколений аналитических философов вообще была свойственна истинная «историофобия». 

Однако, как часто бывает, критическое отношение не отменило интереса к мыслителям прошлого 

и не привело к отрицанию значимости истории философии как одной из форм философского дела. 

Более того, оно породило новые методологические подходы, которые сейчас активно осваиваются 

историками мысли. Все увеличивается число работ, названия которых включают слова «Revisited» 

или «Rethinking». Появляется возможность отказаться от власти классических оценок и 

классических иерархий значимостей в текстах мыслителей прошлого, которые были 

сформулированы исследователями XIX–XX вв. В качестве примера рассматриваются 

представления Платона о человеке. Выясняется, что привлечение более широкого диапазона 

текстов Платона разрушает традиционное представление о доминировании разума в составе 

человеческого существа. Платон описывает душу человека так, что непонятно, где находится ее 

периферия, а где — центр. Значимость разума безусловна, именно он подтверждает нам вечность 

душевной природы, но его использование оказывается вполне амбивалентным. И, главное, 

участие в философском деле не является гарантией того, что мы, как люди-марионетки из 

«Законов», уже «вытянули» и «преодолели» себя, ухватившись за «золотую нить». Учение Плато-

на о человеке — это не гимн человеческому разуму, но рассказ о принципиальной неполноте и не-

утвержденности в бытии как коренной черте человеческого существования. 

Ключевые слова: диалоги Платона, Лисид, учение о человеке, структура души. 

ANTHROPOLOGY OF PLATO REVISITED 

Roman V. Svetlov 

Russian Christian Academy for the Humanities (St. Petersburg), 

Immanuel Kant Baltic Federal University (Kaliningrad) 

Today history of philosophy is undergoing critical rethinking. For the first generations of analytic philos-

ophers, a true «historiophobia» was generally characteristic. However, as it often happens, the critical at-

titude did not abolish the interest to the thinkers of the past and did not lead to the denial of the signifi-

cance of the history of philosophy as one of the forms of philosophical work. Moreover, it gave rise to 

new methodological approaches, which are now being actively assimilated by historians of thought. An 

increasing number of works have titles that include the words «Revisited» or «Rethinking». There arises 

an opportunity to abandon the power of classical assessments and classical hierarchies of the significant 

in the texts of thinkers of the past (which were formulated by authors of the 19th–20th centuries). This 

paper deals with Plato’s ideas about man as an example. Familiarization with a wider range of Plato’s 

texts destroys the traditional concept of the dominance of reason in the composition of the human being. 

Plato describes the human soul in such a way that it is not clear where its periphery is and where its center 

is. The significance of reason is unconditional, it confirms the eternity of the spiritual nature, but its use 

by us in earthly life is quite ambivalent. And, most importantly, participation in philosophical work is not 

a guarantee that we, as people-puppets from the Laws, have already «pulled out» and «overcome» our-

selves, having grasped the «golden thread». Plato’s doctrine of man is not a hymn to the human mind, but 



ФИЛОСОФИЯ 

 494 

a story about the fundamental incompleteness and certainly in being as fundamental features of human 

existence. 

Keywords: dialogues of Plato, Lysis, doctrine of man, structure of the soul. 

 

История довольно быстро стала одним из ин-

струментов самоописания и самоопределения 

философии как особой сферы интеллектуаль-

ной деятельности. Ответ на вопрос «кто мы та-

кие?» в случае философии не сводится только к 

указанию предмета собственной науки и харак-

тера исследовательской методологии. Посколь-

ку философия — явление более сложное, чем 

наука (мы имеем в виду науку в ее новоевро-

пейском понимании, ставшем доминирующим 

в XIX–ХХ столетиях), то для нее характерен 

взгляд назад не только ради исторической са-

моидентификации, но и с целью прояснения 

собственной природы. Две философские пози-

ции, обычно рассматриваемые как крайние 

пункты философской мысли ХХ столетия, — 

«континентальная» и «аналитическая» — по-

разному относятся к тезису: «чтобы понять, что 

такое философское дело, нужно обратиться к 

его прошлому». В отношении континентальной 

в основной ее массе это отношение очевидно — 

достаточно вспомнить работу М. Хайдеггера 

«Что такое философия». Аналитическая же 

традиция начиналась как отрицание за истори-

ей философии философской значимости 

(Б. Рассел, конечно, написал знаменитую «Ис-

торию Западной философии», но это было ско-

рее политическое, чем собственно философское 

сочинение). «Историофобия» ряда философов, 

имеющих прямое отношение к этой традиции 

или близких к ней, хорошо известна [Гове-

стон Ф., 2017, с. 83–84]. Если искать какую-то 

историческую метафору-параллель, то анали-

тический «поворот» похож на реформацию 

XVI в. в христианстве, решительно выступив-

шую против ученого схоластического наследия. 

Аналогами принципов «только Писанием» и 

«только верой» у аналитиков стал анализ языка, 

соответствующий критериям ясности, строго-

сти, аргументированности, а также отказ от ра-

дикальных обобщений (за исключением, 

например, решительных суждений о предше-

ствующей философии как практически бес-

смысленной метафизике). Однако превращение 

аналитической философии в традицию, причем 

с трудноуловимыми границами, изменение ря-

да ее внутренних установок привели и ее к «пе-

реоткрытию» истории. В первую очередь это 

имело отношение к описанию собственно ана-

литического течения и его эволюции. Но вме-

сте с этим целый ряд мыслителей прошлого 

оказался успешно включен в число философов, 

работавших в аналитическом ключе (особенно 

Аристотель, Фома Аквинский, Декарт). 

Г. Властос показал, что многие проблемы, по-

ставленные в античной философии, вообще 

должны стать предметом аналитических иссле-

довательских стратегий и решаться именно в их 

рамках [Vlastos G., 1954]. В.К. Шохин суще-

ственно расширяет понятие аналитической фи-

лософии, что позволяет видеть через ее практи-

ки историко-философский процесс без его 

негации [Шохин В.К., 2015]. И даже фигуры 

Сократа и Платона, которые «ответственны» за 

«метафизацию» греческой мысли, в аналитиче-

ской философии начинают переоцениваться 

[Рахманин А.Ю., 2019]. 

Видимо поэтому, в текстах современных 

ученых, которые исследуют историю филосо-

фии с аналитических позиций, сейчас активно 

обсуждаются возможные компромиссы между 

крайностями «апроприации» (т.е. анахронисти-

ческого использования историко-философского 

материала для демонстрации или решения ло-

гико-философских проблем) и контекстуализа-

ции (как кружения по герменевтическому кругу 

постоянного уточнения и исторической специ-

фикации «настоящего смысла» высказываний 

философов прошлого) [Берестов И.В. и др., 

2019]. По опыту участия в международных 

конференциях по истории философии можно 

сказать, что аналитические инструменты и сти-

ли изложения материала стали само собой ра-

зумеющимся приемом при подготовке докла-

дов, и особенно презентаций для них, без при-

внесения при этом в выступления ученых какой 

бы то ни было «историофобии». 

В любом случае смена философских пара-

дигм приводит и к существенной смене исто-

рико-философских подходов, и к трактовке са-

мой истории философии в качестве одного из 

феноменов философского дела. На уровне соб-

ственно исторических исследований это видно 

в регулярном появлении в последние десятиле-



Р.В. Светлов 

 495 

тия работ, в названиях которых присутствуют 

слова «Revisited» или «Rethinking». Настоящий 

материал станет одним из попыток демонстра-

ции того, как может быть пересмотрена ключе-

вая тема платоновского корпуса текстов: уче-

ние о человеке. 

Прежде всего, обратим внимание на подхо-

ды в отношении наследия основателя Акаде-

мии, которые становятся все более популярны-

ми и действенными в современном платонове-

дении. В настоящее время восприятие корпуса 

платоновских текстов в академической науке 

не выстраивается вокруг одного диалога, при-

нятого за догматически центральный (таковы-

ми в истории были «Тимей», «Парменид», 

«Государство»). Каждый отдельный диалог яв-

ляется предметом отдельного исследования. 

Сейчас для ученых Платон «Филеба» или «По-

литика» — не менее респектабельная тема, чем 

«Платон вообще». Корпус текстов Платона рас-

сматривается чаще как некоторое условное це-

лое, в котором, конечно, можно обнаружить 

следы реальной эволюции воззрений их автора, 

но далеко не столь очевидные, как это полага-

лось раньше (когда диалоги делили на «сокра-

тические» ранние, зрелые и поздние) 

[Пресс Дж., 2014]. Показательным примером 

является попытка выстроить принципиально 

новую хронологию написания текстов Платона 

представителями отечественного «институцио-

нального» подхода к истории Академии [Ши-

чалин Ю.А., 2020; Мочалова И.Н., 2013]. Вме-

сте с тем все более важный характер начинает 

приобретать литературная сторона платонов-

ских сочинений, которые позволяют рассмат-

ривать весь комплекс диалогов как общий ли-

тературный нарратив с различными возможны-

ми «входами» в него, обнаруживать в нем раз-

личные скрытые сюжеты и маршруты в связи с 

разными концептуальными контекстами, кото-

рые нам оказываются интересны (О новых тен-

денциях в отечественном платоноведении см.: 

[Светлов Р.В., Протопопова И.А., 2020]). К то-

му же эти тенденции не отрицают необходимо-

сти учета «частотности» суждений Платона об 

интересующих нас темах, а также рассмотрения 

контекста, в котором эти суждения высказыва-

ются: полемического, иронического, мифоло-

гического или же логико-диалектического. 

В данном случае мы, во-первых, постараем-

ся избавиться от представлений о смысловой и 

временной иерархии платоновских диалогов 

(менее – более важные, менее – более зрелые). 

Во-вторых, постараемся дистанцироваться от 

разработанных в истории платонизма и плато-

новедения оценок «человековедения» Платона 

(которые могут сами стать предметом отдель-

ного исследования). И нам будет проще всего 

это сделать, если мы укажем на наиболее ха-

рактерные черты этих оценок. В качестве при-

мера можно выбрать небольшую книгу Джулии 

Эннес «Plato. A very short introduction», опуб-

ликованную в 2003 г. Дж. Эннес является без-

условно серьезным и признанным специали-

стом по философии Платона, так что ее сужде-

ния в каком-то смысле можно назвать «модель-

ными». 

Прежде всего, Дж. Эннес отмечает очевид-

ный факт, что когда Платон говорит о человеке, 

он рассматривает его как существо социальное 

(и потому столь важна для понимания Платона 

его моральная и политическая философия). Но 

не социальность делает людей разумными су-

ществами, а наличие в нас отдельной субстан-

ции — души. Поэтому, когда Платон говорит о 

«нас», он имеет в виду прежде всего душу как 

самостоятельную сущность. Соответственно, 

изучение человека — это изучение прежде все-

го души и ее природы. Вот что, в частности, 

пишет Дж. Эннес: 

«Платон развивает две очень разные идеи о 

том, что характеризует душу в отличие от тела. 

Именно моя душа позволяет мне стремиться к 

знаниям, превосходящим то, что может дать 

чувственный опыт. Но моя душа также являет-

ся частью космической силы, которая сама все 

приводит в движение. Позднее платоники 

нашли более или менее академические способы 

согласования этих направлений мысли; Платон 

же нигде не делает этого в диалогах» [Annas G., 

2003, р. 74]. Эта двойственность в описании 

души дублируется различием в оценке ее Пла-

тоном: то как движителя тела, то как узника, 

пребывающего в теле, как в темнице. Впрочем, 

по мнению Дж. Эннес, противостояние этих 

описаний — не более чем конфликт двух рито-

рических стратегий Платона в его стремлении 

показать и подчеркнуть различие природ души 

и тела. При всей разнице между ними цель та 

же — показать, что душа выше. Точно также 

рассуждения Платона о бессмертии души и за-

гробном суде не только имеют этико-



ФИЛОСОФИЯ 

 496 

религиозный характер, но и подчеркивают ука-

занное различие [Annas G., 2003, p. 76]. 

Таким образом, «антропологический» дис-

курс Платона разворачивается через цепочку 

суждений и метафор о душе как подлинном 

начале человека. В недавно изданной на рус-

ском языке книге Люка Бриссона о Платоне 

подобная идея поддерживается: человек — 

прежде всего его душа. С важным уточнением 

о том, что тело — это не только темница, но 

также, как говорится в «Кратиле» (Crat. 400b-с), 

инструмент, при помощи которого душа может 

что-то выразить, а также уцелеть в чувственном 

мире [Бриссон Л., 2019, с. 195–214]. Однако и в 

этом случае тема бессмертия, дуализма и доми-

нирования разума сохраняется. 

Постараемся посмотреть на эту проблему 

несколько шире, призывая к ответу на вопрос о 

природе человека не только те места из плато-

новских диалогов («Государство», «Федон», 

«Федр», «Тимей»), которые уже хрестоматийно 

известны. Вместе с тем будем аккуратно отно-

ситься к мифологическим нарративам, которые 

также говорят о человеке. Так, широко извест-

ное повествование о трех доисторических по-

лах человека и о половинчатости его современ-

ного бытия из диалога «Пир» (миф о «половин-

ках») звучит из уст Аристофана и противоречит 

«гендерной» трактовке души в других текстах 

Платона. В частности, из «Тимея» однозначно 

следует, что изначально все души имели андро-

гинную природу, выделение мужского или 

женского начал происходит в связи с характе-

ром их жизнедеятельности, но не заложено «от 

века» (Tim. 42b-c, 91a). Следовательно, в «Пи-

ре» этот рассказ Аристофана выражает не пла-

тоновскую «антропогонию». Скорее он отража-

ет обыденное представление тогдашних афинян 

о гендерном полиморфизме. У Платона про-

блема гомосексуальных и гетеросексуальных 

отношений решается совсем иным образом. 

Нам представляется, что ключом к решению 

вопроса о платоновской трактовке природы че-

ловека может стать фрагмент из «Лисида», ко-

торый не часто становится предметом исследо-

вания. Привожу его в переводе Р.Б. Галанина 

(новый перевод «Лисида», готовящийся к изда-

нию при поддержке РФФИ):  

«Кажется мне, что существует как бы 

три неких рода — благое, дурное и ни бла-

гое ни дурное. Ну, как тебе такое? 

— И мне так кажется, — говорит он. 

— И ни благое для благого, ни дурное 

для дурного, ни благое для дурного не есть 

друг, как и предыдущее рассуждение запре-

щает. Тогда остается, если только в самом 

деле что-то бывает другом чему-то, что ни 

благое ни дурное является другом либо для 

благого, либо для такого же, как оно само. 

Поскольку едва ли что-нибудь каким-то об-

разом станет другом для дурного. 

— Верно. 

— И не подобное для подобного, как мы 

недавно говорили. Так ведь? 

— Да. 

— Следовательно, ни благое ни дурное 

не будет другом такому же, как оно само. 

— Видимо, нет. 

— Значит, получается, что одно только 

ни благое ни дурное становится другом 

благому. 

— Кажется, это неизбежно» (Lysis 

216d–217a). 

Из выведения «рода» ни благого ни дурного 

не следует невозможности для него быть род-

ственным чему-то. Потенциально средний род 

родствен как лучшему, так и худшему. Акту-

ально же это проявляется, например, во влюб-

ленности, ибо любить прекрасное является 

признаком того, что мы сами несем в себе воз-

можность прекрасного, сами становимся в чем-

то прекрасны (Lysis 221а–222е). 

Эта способность души вместить в себя про-

тивоположные начала заложена Платоном уже 

на стадии описания ее творения. В «Тимее» го-

ворится, что душа создана из природ неделимо-

го и претерпевающего деление в телах, кото-

рые, в свою очередь, смешаны с природами 

тождественного и иного. При этом демиург си-

лой принуждает тождественное и иное к сме-

шению (Tim. 35a-b). 

Двойственность и смешанность-срединность 

существа человеческой души может быть хо-

рошо проиллюстрирована описаниями Плато-

ном двух фундаментально важных для человека 

способностей — эроса и логоса. Эрос как сила, 

присущая человеку и движущая, мотивирую-

щая его, смешана с удовольствием и страдани-

ем (Tim. 42b-c). В «Федоне» Сократ подтвер-

ждает, что демиург этого мира как бы срастил 

приятное и мучительное головами друг с дру-

гом (Phaed. 60b). Но и сам Эрот, согласно зна-

менитому месту из «Пира», представляет собой 



Р.В. Светлов 

 497 

некое воплощение противоположных начал, 

будучи рожден Пенией, «Нуждой», от Пороса, 

сына мудрости — Метиды (Plato. Symp. 203b и 

далее). Вечно нищий, неопрятный, нуждаю-

щийся в прекрасном, он постоянно стремится к 

лучшему и совершенному, к знанию и мудро-

сти, но так и не может обрести все это в полное 

свое владение.  

Логос, как и Эрос, оценивается Платоном 

как «двойная» сила. В «Кратиле», раскрывая 

этимологию имени Пана, божества, совмеща-

ющего человеческую и звериную природы, Со-

крат говорит, что Пан, сын Гермеса, или сам 

есть логос, или же является братом логоса. Как 

и в случае логоса, его «гладкая» часть находит-

ся среди богов, «косматая» же — среди толпы 

(Plato. Cratyl. 408b-d). К слову, практически то 

же самое говорит о логосе Платон и во второй 

книге «Государства». Там утверждается, что 

существует два вида логоса, истинный (диалек-

тика, наука) и ложный (миф). Эта двойствен-

ность дублируется на уровне мифа, который 

может быть дурным и полезным (Rep. 376е–

377с). 

В «Федре» Платон уподобляет душу окры-

ленной упряжке (Phaedr. 253e). Однако этот 

прекрасный и очень влиятельный в последую-

щей культуре образ при его обсуждении, 

например, на семинарском занятии, всегда вы-

зывает вопрос: а где же мы сами расположены 

в этом образе? Не правильнее ли будет сказать 

так, что три стороны или «части» души — это 

не сама она, но некоторые инструменты или 

способности, которыми мы пользуемся? По-

этому мы сами и не видны — как в процессе 

любого самонаблюдения мы видим лишь важ-

нейшие стороны нашего существования в их 

активности, которая и выражена Платоном в 

трех составляющих упряжки. Причем эти ин-

струменты оказывают мощное обратное моти-

вирующее воздействие на нас. Душа как само-

движущееся начало (Phaedr. 245d) — как бы 

чистая способность, оформляющая свою дей-

ствительность через конкурирующее взаимо-

действие трех указанных сторон — как нитей, 

которые тянут нас в разные стороны (Laws. 

644d–645a). Более того, все они могут исполь-

зоваться как во благо, так и во зло. В седьмой 

книге «Государства» Сократ утверждает, что 

«способность понимания, как видно, гораздо 

более божественного происхождения; она ни-

когда не теряет своей силы, но в зависимости 

от направленности бывает то полезной и при-

годной, то непригодной и даже вредной. Разве 

ты не замечал у тех, кого называют хотя и дур-

ными людьми, но умными, как проницательна 

их душонка и как они насквозь видят то, что им 

надо? Значит, зрение у них неплохое, но оно 

вынуждено служить их порочности, и, чем ост-

рее они видят, тем больше совершают зла» 

(Rep. 518е–519а, пер. А.Н. Егунова). То есть 

сама по себе разумность не является достаточ-

ным условием обретения праведности. В упо-

мянутых текстах Платон описывает душу чело-

века так, что непонятно, где находится его пе-

риферия, а где — центр. А в «Государстве» 

душа вообще сравнивается с многоликой Хи-

мерой (Rep. 588c и далее). 

В связи с этим мы должны откорректировать 

мнение о том, что Платон является одним из 

самых активных античных философов, рацио-

нализировавших мораль. Лишь правильное ис-

пользование разума является условием обрете-

ния добродетели. Ибо, хотя добродетель — это 

знание (т.е. добродетельный поступок характе-

ризуется знанием истинной благой цели и по-

ниманием правильного алгоритма ее достиже-

ния), не всякое знание есть добродетель. И мы 

вновь оказываемся перед проблемой того само-

го «третьего рода» из «Лисида», который и ни 

благой, и ни дурной, но может стремиться к 

одному и ко второму. 

Усиливает наше суждение о том, что чело-

века и его душу нельзя свести к разуму как 

высшему нашему орудию, математическая 

шутка из «Законов», где Чужеземец, сравнивая 

природу человека и природу животного, гео-

метрически уподобляет двуногую «человеч-

ность» квадрату, в отличие от прямоугольника, 

относящегося к четвероногости. Однако гипо-

тенуза, на которой построен данный квадрат, 

оказывается иррациональным числом, в отли-

чие, например, от вдвое большего квадрата, для 

которого эта гипотенуза является стороной. 

Иррациональность образа тут же оказывается 

связана Чужеземцем и Юным Сократом с тем, 

что они не в состоянии содержательно отделить 

род человека от некоего последнего рода жи-

вотных (судя по всему, свиней), что вызывает 

осознание неверности стратегии их поиска 

наилучшего политика (Statesm. 266a-c). (См. 



ФИЛОСОФИЯ 

 498 

подробнее: [Светлов Р.В., 2020; Зеннхаузер В., 

2016, c. 209–211  

Похоже, Платон и не скрывает того, что род 

не дурной и благой не принадлежит к числу ра-

ционального. В «Тимее» смесь для душ смерт-

ных существ производится из некоторого 

«остатка», обладающего худшим составом, чем 

смесь для души космической (Tim. 41 d-e). 

Не слишком ли много мы видим свидетель-

ств в пользу того, что представления Платона о 

человеке далеки от выработанного в эпоху 

Просвещения мнения о том, что платонизм ба-

зируется на идее совершенной и даже навязчи-

вой доминанты разума в человеческой приро-

де? Значимость разума безусловна, именно он 

подтверждает нам вечность душевной природы, 

но его использование оказывается вполне ам-

бивалентным. И главное, участие в философ-

ском деле не является гарантией того, что мы, 

как люди-марионетки из «Законов», уже «вы-

тянули» и «преодолели» себя, ухватившись за 

«золотую нить». Фигура Сократа в текстах 

Платона — это фигура неустанного борца, 

каждодневно испытывающего себя и своих со-

временников на соответствие образа жизни то-

му, что заповедан свыше: а именно умению со-

хранить способность рассуждать в любых об-

стоятельствах и при любых вызовах, теорети-

ческих и политических, с которыми мы сталки-

ваемся. Похоже, учение Платона о человеке — 

это не гимн человеческому разуму, но рассказ о 

принципиальной неполноте и неутвержденно-

сти в бытии, как коренной черте человеческого 

существования.

Список литературы 

Берестов И.В., Вольф М.Н., Доманов О.А. 

Аналитическая история философии: методы и ис-

следования. Новосибирск: Офсет ТМ, 2019. 242 с. 

Бриссон Л. Платон: Писатель, который изоб-

рел философию / пер. с фр. О. Алиевой. М.: 

Rosebud Publishing, 2019. 288 с. 

Говетсон Ф. Философия истории в аналитиче-

ской традиции // История философии. 2017. Т. 22, 

№ 1. С. 78–91. DOI: https://doi.org/10.21146/2074-

5869-2017-22-1-78-91 

Зеннхаузер В. Платон и математика. СПб.: 

Изд-во РХГА, 2016. 614 c. 

Мочалова И.Н. Paideia в Афинах IV в. до н.э.: 

«высшее образование» между деятельностью и 

созерцанием // Вестник Санкт-Петербургского 

университета. Серия 17. Философия. Конфликто-

логия. Культурология. Религиоведение. 2013. 

Вып. 2. С. 16–25. 

Пресс Дж. Постановка вопроса в платонове-

дении / пер. А. Гараджи // Платоновский сборник: 

в 2 т. М.; СПб.: РГГУ; РХГА, 2014. Т. 1. C. 8–47. 

Рахманин А.Ю. Фигуры Сократа и призраки 

Платона в философии обыденного языка после 

Витгенштейна // Платоновские исследования. 

2019. Вып. 11(2). С. 153–174. DOI: 

https://doi.org/10.25985/PI.10.2.08 

Светлов Р.В. Математическая шутка из «По-

литика» и пределы рациональности в философии 

Платона // Schole. Философское антиковедение и 

классическая традиция. 2020. Т. 14, № 2. С. 665–

673. DOI: https://doi.org/10.25205/1995-4328-2020-

14-2-665-673 

Светлов Р.В., Протопопова И.А. Исследова-

ние платоновского наследия в России: история, 

современность, перспективы // Платоновские ис-

следования. 2020. Вып. 13(2). С. 11–55. DOI: 

https://doi.org/10.25985/PI.13.2.01  

Шичалин Ю.А. Институциональный подход к 

античным философским текстам (на примере 

диалога «Ион») // Логос. 2020. Т. 30, № 6(139). 

С. 23–40. DOI: https://doi.org/10.22394/0869-5377-

2020-6-23-38 

Шохин В.К. Аналитическая философия: неко-

торые непроторенные пути // Философский жур-

нал. 2015. Т. 8, № 2. С. 16–27. 

Annas J. Plato. A very short introduction. Oxford: 

Oxford University Press, 2003. 144 p. DOI: 

https://doi.org/10.1093/actrade/9780192802163.001.

0001 

Vlastos G. The Third Man Argument in the Par-

menides // Philosophical Review. 1954. Vol. 63, no. 3. 

P. 319–349. DOI: https://doi.org/10.2307/2182692 

 
Получена: 01.11.2021. Принята к публикации: 

30.11.2021 

 

References 

Annas J. (2003) Plato. A very short introduction. 

Oxford: Oxford University Press, 144 р. DOI: 

https://doi.org/10.1093/actrade/9780192802163.001.

0001 

Berestov, I.V., Vol’f, M.N. and Domanov, O.A. 

(2019). Analiticheskaya istoriya filosofii: metody i is-

sledovaniya [Analytical history of philosophy: meth-

ods and research]. Novosibirsk: Ofset TM Publ., 

242 p. 

Brisson, L. (2019). Platon. Pisatel’, kotoryy izo-

brel filosofiyu [Plato. The writer who invented phi-

losophy]. Moscow: Rosebud Publ., 288 p. 



Р.В. Светлов 

 499 

Gavetsson, F. (2017). [Philosophy of history in 

the analytic tradition]. Istoriya filosofii [History of 

Philosophy]. Vol. 22, no. 1, pp. 78–91. DOI: 

https://doi.org/10.21146/2074-5869-2017-22-1-78-91 

Mochalova, I.N. (2013). [Paideia in Athens in the 

4th century b.c.: «higher education» between activity 

and contemplation]. Vestnik Sankt-Peterburgskogo 

universiteta. Seriya 17. Filosofiya. Konfliktologiya. 

Kul’turologiya. Religiovedenie [Vestnik of Saint-

Petersburg University. Philosophy. Conflictology. Cul-

tural Studies. Religious Studies]. Iss. 2, pp. 16–25. 

Press, G. (2014). [Formulation of the question in 

Plato’s studies]. Platonovskiy sbornik: v 2 t. [Collec-

tion of Plato’s works: in 2 vols]. Moscow, Saint Pe-

tersburg: RHSU, RCSA Publ., vol. 1. pp. 8–47. 

Rakhmanin, A.Yu. (2019). [Figures of Socrates 

and phantoms of Plato in linguistic philosophy after 

Wittgenstein]. Platonovskie issledovaniya [Platonic 

Investigations]. Iss. 11(2), pp. 153–174. DOI: 

https://doi.org/10.25985/PI.10.2.08 

Shichalin, Yu.A. (2020). [An institutional ap-

proach to ancient philosophical texts: Plato’s Ion]. 

Logos. Vol. 30, no. 6(139), pp. 23–40. DOI: 

https://doi.org/10.22394/0869-5377-2020-6-23-38 

Shokhin, V.K. (2015). [Analytic philosophy: 

some unbeaten tracks]. Filosofskiy zhurnal [Philoso-

phy Journal]. Vol. 8, no. 2, pp. 16–27. 

Svetlov, R.V. (2020). [Mathematical joke from 

the Statesman and the limits of rationality in the phi-

losophy of Plato]. Schole. Filosofskoe antikovedenie i 

klassicheskaya traditsiya [Schole. Ancient Philoso-

phy and the Classical Tradition]. Vol. 14, no. 2, 

pp. 665–673. DOI: https://doi.org/10.25205/1995-

4328-2020-14-2-665-673 

Svetlov, R.V. and Protopopova, I.A. (2020). [An 

overview of Plato’s legacy in Russia: past, present, 

and prospects]. Platonovskie issledovaniya [Platonic 

Investigations]. Iss. 13(2), pp. 11–55. DOI: 

https://doi.org/10.25985/PI.13.2.01  

Vlastos, G. (1954). The third man argument in the 

Parmenides. Philosophical Review. Vol. 63, no. 3, 

pp. 319–349. DOI: https://doi.org/10.2307/2182692 

Zennhauzer, V. (2016). Platon i matematika [Pla-

to and mathematics]. Saint Petersburg: RCSU Publ., 

614 p. 

 

Received: 01.11.2021. Accepted: 30.11.2021 

 

 

 

Об авторе About the author 

Светлов Роман Викторович 
доктор философских наук, профессор 

профессор кафедры теологии, 

Русская христианская гуманитарная академия, 

191011, Санкт-Петербург, наб. реки Фонтанки, 15; 

профессор Института гуманитарных наук, 

Балтийский федеральный университет 

им. Иммануила Канта, 

236041, Калининград, ул. Александра Невского, 14; 

e-mail: spatha@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7767-1441 

ResearcherID: N-3206-2015 

Roman V. Svetlov 
Doctor of Philosophy, Professor 

Professor of the Department of Theology, 

Russian Christian Academy for the Humanities, 

15, Fontanka river emb., St. Petersburg, 191011, Russia; 

Professor of the Institute for the Humanities, 

Immanuel Kant Baltic Federal University, 

Russian Christian Academy for the Humanities, 

14, Alexander Nevsky st., Kaliningrad, 236041, Russia; 

e-mail: spatha@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7767-1441 

ResearcherID: N-3206-2015 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Светлов Р.В. Учение Платона о человеке Revisited // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. 

Социология. 2021. Вып. 4. С. 493–499. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-493-499 

For citation: 

Svetlov R.V. [Anthropology of Plato revisited]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia 

[Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 4, pp. 493–499 (in Russian). 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-4-493-499 

 


