
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Комаров С.В., Лумпова М.А., 2021 

 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 165:316.733 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-423-432 

НЕКЛАССИЧЕСКИЙ СУБЪЕКТ ВИДЕНИЯ. ЧАСТЬ II 

Комаров Сергей Владимирович, Лумпова Мария Анатольевна 

Пермский государственный национальный исследовательский университет (Пермь) 

 

Статья является продолжением исследования, представленного в статье «Неклассический субъект 

видения. Часть I», и посвящена анализу событийности неклассического субъекта. В основу анализа не-

классической субъективности авторами положен предложенный В. Беньямином трехчастный механизм 

силы дистанции, силы взгляда и силы памяти. Рассматривается концепт образа как посредника, с 

помощью которого субъект восстанавливает утерянную дистанцию с миром. Обсуждаются концепции 

неклассического субъекта визуальности Ж.-П. Сартра и Ж. Диди-Юбермана как различные типы 

трансформации силы взгляда и роли памяти в неклассическом видении. Анализу подвергаются важные 

элементы концепта «скудного образа» Ж.-П. Сартра: критика наивного понимания имманентности 

сознания и мира, образов как слабой копии объекта наблюдения, разработка специфической данности в 

образе через дистантное присутствующее отсутствие вещи. Показано, что теория «скудного образа» 

разрывает ирреальные объекты образного сознания и чувственно воспринимаемый мир на два не свя-

занных друг с другом полюса. Поэтому в концепции Сартра отношения субъекта с миром — как в об-

разном, так и чувственном постижении реальности — оказываются проблематическими. В теории 

Ж. Диди-Юбермана, построенной на реорганизации понимания ауры в технически воспроизводимом 

искусстве, дается более глубокое понимание образа. Присутствие, равно как и отсутствие вещей мира, 

не выступают как оторванные друг от друга, но оказываются диалектическим единством игры близи и 

дали (Fort-Da). В статье рассматривается это диалектическое понимание отношений субъекта и мира, 

выступающее как непрекращающаяся ритмика приближения-удаления видимого объекта. В таком со-

бытийном пространстве видения nothem (Д. Джослит) вещь превращается в гибридный объект, а чело-

век предстает как мерцающий субъект видения. 

Ключевые слова: визуальная культура, современный субъект, мерцающий субъект, гибридный объект, 

Воображаемое, Сартр, Диди-Юберман, диалектический образ. 

NON-CLASSICAL SUBJECT OF VISION. PART II 

Sergey V. Komarov, Maria A. Lumpova 

Perm State University (Perm) 

The article is a continuation of the previous article Non-Classical Subject of Vision. Part I and is devoted to the 

analysis of the eventivity of a non-classical subject. The analysis of non-classical subjectivity in the article is 

based on the three-part mechanism of the power of distance, power of gaze and power of memory proposed by 

W. Benjamin. The concept of the image as a mediator through which the subject regains the lost distance with 

the world is discussed. The article deals with the concepts of the non-classical subject of visuality by J.-P. Sar-

tre and G. Didi-Huberman as different types of transformation of the power of gaze and the role of memory in 

non-classical vision. Important elements of the concept of «scanty image» by J.-P. Sartre are analyzed: criti-

cism of the naive understanding of the immanence of consciousness and the world, criticism of images as a 

weak copy of the object of observation, the development of a specific givenness of a thing in an image through 

its distant present absence. It is shown that the theory of «scanty image» breaks the unreal objects of visual 



ФИЛОСОФИЯ 

 424 

consciousness and the sensually perceived world into two poles that are not connected with each other. There-

fore, in Sartre’s concept, the relationship with the world — both in visual and sensory comprehension of reali-

ty, turns out to be problematic. In the theory of G. Didi-Huberman, built on the reorganization of the under-

standing of the aura in technically reproducible art, a deeper understanding of the image is given. The presence 

as well as the absence of things of the world do not appear as separate from each other, but turn out to be the 

dialectical unity of the game of near and far (Fort-Da). The article discusses this dialectical understanding of 

the relationship between the man and the world, which acts as an incessant rhythm of approaching and remov-

ing a visible object. In this eventful space of a vision (D. Joselit) turns a thing into a hybrid object, and the per-

son appears as a flickering subject of vision. 

Keywords: visual culture, modern subject, flickering subject, hybrid object, Imaginary, Sartre, Didi-Huberman, 

dialectical image. 

 

Итогом предыдущей статьи [Комаров С.В., Лум-

пова М.А, 2021] стало рассмотрение проблемы 

реорганизации визуального присутствия человека 

в мире, произошедшей в середине XIX в. Неклас-

сический субъект концептуально обращается к 

своей индивидуальной самости, но для него оста-

ется проблемой целостное схватывание мира. Со-

временный наблюдатель, лишенный дистанции с 

миром, оказывался перед постоянно ускользаю-

щим потоком событий и вещей, что стало след-

ствием его неспособности как построить цельное 

понимание мира, так и найти себя в нем. Этот 

разрыв, отчуждение субъекта от мира, был схва-

чен в философии экзистенциализма [Сартр Ж.-П., 

2002; Камю А., 1990; Анчел Е., 1979] и критиче-

ски развит в концепции апатии современного 

наблюдателя и бессознательности зрения постне-

классических теоретиков [Липовецки Ж., 2001; 

Вирильо П., 2004]. Мы показали, что регистрация 

кризиса отношений человека с миром сопровож-

далась концептуальными разработками по 

осмыслению этой дистанции. Анализ дистантных 

отношений давал основу для построения концеп-

ций присутствия современного субъекта в мире 

через образную данность. 

4. Неклассический наблюдатель и образная 

реальность в концепции Жана-Поля Сартра 

Схватывание визуального опыта присутствия не-

классического субъекта содержится практически 

в каждой работе Ж.-П. Сартра

. Философ в произ-

ведении «Основополагающая идея феноменоло-

гии Гуссерля: интенциональность» обозначил 

концептуальную рамку, основу своей последую-

________________________________________ 

 Несмотря на то, что наиболее полно разработка теории 

образа связана с работой «Воображаемое. Феноменологи-

ческая психология воображения», конечно же, нельзя не 

отметить и упоминаемые в первой части статьи наброски 

в «Дневниках странной войны», фрагменты из «Бытия и 

ничто», а также позднего, так и неоконченного труда 

«Критика диалектического разума». 

щей теоретизации. Сартр выступал борцом «пи-

щеварительной философии», которая «пожирала 

глазами» вещи материального мира. Под маской 

критики эмпириокритицизма и неокантианства, 

конечно же, несложно заметить нападки филосо-

фа на выходящую за ее пределы концепцию об-

разной реальности, предложенную в рамках клас-

сической философии [Cартр Ж.-П., 1992]. Образы 

вещей не есть их слабые копии, попадающие в со-

знание наблюдателя, они также и не растворяют, 

ассимилируют сознание в реальности. Сознание 

«прорывается к вещам», направлено на них, к то-

му, чем оно не является. Но «прорываться» к ве-

щам означает и постоянно ускользать от полноты 

понимания вещи, «это значит быть там, возле де-

рева и, однако же, вне его, потому что оно 

ускользает от меня, отталкивает меня и я не могу 

исчезнуть в нем, так же как и оно не может рас-

твориться во мне» [Сартр Ж.-П., 2008, c. 178].  

Эта борьба с классическим субъектом будет 

одной из важнейших тем философа на протяже-

нии всего его творческого пути. Так, в одном из 

своих позднейших произведений «Критике диа-

лектического разума» Сартр приводит пример 

стороннего наблюдателя, отрешенно смотрящего 

на Землю инопланетянина, который обладает 

знаниями, превосходящими любое наличное зна-

ние человечества. Инопланетный сторонний ра-

зум видит будущее планеты, но не может разли-

чить сиюминутных «ничтожных» мыслей и про-

ектов индивидов. Но этот лапласовский демон 

Сартра, лишен того, что философ называет гря-

дущим будущим. «Будучи существом, совершен-

но посторонним нашему миру и нашей истории, 

он видит только внешнюю сторону предметов и 

явлений, которые им не интериоризированы» 

[Монин Н., 2019, c. 230–231]. Иными словами, та-

кой внешний разум видит, воспринимает и дей-

ствует не согласно субъективной «материально-

сти», а лишь согласно заданной объективирован-

ной структуре. Он остается невосприимчивым к 

тому, как тот или иной человек отреагирует на 



С.В. Комаров, М.А. Лумпова 

 425 

ситуацию, не может помыслить иной способ су-

ществования в мире, оставаясь в поле заданного 

наличной структурой возможного. Он не может 

уйти от того, чтобы осмыслить общее без редуци-

рования субъективного фактора как поля «прак-

тической внутренней вовлеченности» [Монин Н., 

2019, с. 232], а именно это является сартровским 

проектом построения неклассической онтологии 

человеческого присутствия в мире.  

В работе «Воображаемое. Опыт феноменоло-

гической редукции» философ воплощает понима-

ние образной данности в концепции «скудного 

образа». В отличие от чувственного восприятия, 

всегда неполного, присутствие в образе дает нам 

вещь полностью, но только как отсутствующую. 

«…Сказать “у меня есть образ Пьера” равносиль-

но тому, чтобы не только отрицать, что “я вижу 

Пьера”, но и что “я вообще что-либо вижу”» 

[Сартр Ж.-П., 2001, c. 67]. Отсутствие в образном 

сознании принимает четыре различные формы: 

«можно полагать образный объект как несуще-

ствующий, либо как отсутствующий, либо как 

существующий в другом месте; можно <…> 

“нейтрализовать” себя, то есть не полагать свой 

объект как существующий» [Сартр Ж.-П., 2001, 

c. 65]. Таким образом, «Образ — не особая 

“вещь”, не посредник между моим сознанием и 

отсутствующим сейчас реальным предметом, ко-

торый я вспоминаю, но это специфический акт 

сознания, направленный на отсутствующий или 

несуществующий предмет. У реального Пьера нет 

“двойников” — воображаемого, любимого и т.д. 

Пьеров — инертных сущностей “внутри” моего 

сознания: есть только реальный Пьер, внешняя 

материя, которую мое сознание полагает в раз-

личных актах — чувственного восприятия, вооб-

ражения, эмоции и т.д. Поэтому образ — это чи-

стая спонтанная активность сознания, в отличие 

от восприятия, где сознание пассивно» [Соколо-

ва Л.Ю., 2002, с. 144]. 

Скудность образа не имеет негативной конно-

тации, а обозначает такое существование объекта, 

которое дано нам всецело в себе завершенным; 

чувственно же данное присутствие всегда актив-

но и больше любой суммы характеристик, описы-

вающих его, укоренено в ускользающую от 

взгляда бесконечность. К тому же скудный образ 

отличает феномен «квазинаблюдения», когда в 

нем невозможно выделить и проанализировать 

отдельную черту или характеристику. Будучи 

данным нам разом весь и сразу, образ тем не ме-

нее лишен фрагментов. Образная реальность, по 

Сартру, характеризуется бездеятельностью и не-

развитием: ее пространство лишено частей, а ее 

время превращается в прерывистое симулятивное 

движение, подобно перескакиванию с одного те-

левизионного канала на другой. Движение в обра-

зе лишено живого времени прошедшего, настоя-

щего и будущего [Сартр Ж.-П., 2001, c. 225–226] 

и скорее выступает только призраком реального 

движения. Объект, данный в скудном образе, не 

подчиняется принципу индивидуации, скорее он 

существует в контаминационном движении, ко-

гда, например, квазилицо ирреального объекта 

является мозаичным сложением черт нескольких 

личностей, видимых ранее [Сартр Ж.-П., 2001, 

c. 173–174].  

Сартр отмечает, что реальность чувственного 

присутствия и образного присутствующего отсут-

ствия объекта принципиально несовместимы. Тем 

не менее в своем попеременном существовании 

они являются формами взаимоотношений челове-

ка с вещами мира, с самим миром, которые поз-

воляют разыгрываться его субъективности. Так, 

полностью схватываемый ирреальный объект, 

объект в образе, никогда не преобразуется в ре-

альность. Примечательно высказывание филосо-

фа о дистанции и ее связи с созданием образа. С 

одной стороны, образная реальность является ка-

жущимся сокращением дистанции, почти по-

детски наивным отказом ее соблюдать. Я «прика-

зываю» (выражая желание обладать отсутствую-

щим чувственным объектом) отсутствующему в 

реальности Пьеру явиться ко мне в виде образа, и 

он «появляется» передо мной. Но это присутствие 

ирреально, дистанция между мной и объектом 

есть, и она заключается в том, что я реальна, а 

Пьер-в-образе — нет [Сартр Ж.-П., 2001, c. 219]. 

Единственной формой отношений с ирреальным 

объектом является ирреализация себя, помещения 

самого себя в образ, и разыгрывание в вообража-

емом полноты отношений, лишенных конфликта, 

угнетающего в реальности нашу субъективность, 

так как образы «инертны, не давят на меня, и не к 

чему не принуждают: они суть чистая пассив-

ность, ожидание» [Сартр Ж.-П., 2001, c. 220].  

Согласно Сартру, человек не может в норме 

существовать лишь в режиме образного постиже-

ния реальности, каким бы привлекательным и 

удобным это постижение не представлялось в 

своей полноте и бесконфликтности. Образная ре-

альность, завязанная, по Сартру, на субъективно-

сти того, кто продуцирует образ, оборачивается 

простым, можно даже сказать, тривиальным фак-

том — ирреальному объекту можно надавать 

только ирреальных пощечин [Сартр Ж.-П., 2001, 



ФИЛОСОФИЯ 

 426 

c. 220]. В норме образ ведет к желанию разыгры-

вания отношений с реально данным, чувственно 

присутствующим объектом, способным к уходя-

щему в бесконечность развитием. Однако чув-

ственно присутствующий объект, например Пьер, 

угнетает нашу субъективность своей самостью, 

своим радикально отличным и вечно ускользаю-

щим существованием. Отношения с реальностью 

и с Другими, по Сартру, всегда желаемы, но при 

их достижении оборачиваются скандалом и садо-

мазохистским союзом. В этом случае либо мое 

«Я» поглощает другое «Я», либо, наоборот, обо-

рачивается моим растворением в механике чуж-

дой мне субъективной жизни Другого [Сартр Ж.-

П., 2000]. 

Такая концепция, несмотря на кажущуюся не-

противоречивость описания действительности, 

при детальном рассмотрении выявляет тот факт, 

что нахождение субъекта как в чувственно при-

сутствующем мире, так и в образной, ирреальной 

форме не дает опыта отношений как с миром, так 

и с Другим. Образное ирреальное квазичувствен-

ное пространство и реальный чувственный мир 

никак не соединены между собой и даже не явля-

ются по отношению друг к другу причиной и 

следствием. Более того, и там и там человек 

находится в проблематичных отношениях с ми-

ром, с Другим и с самим собой. Он должен выби-

рать либо реальность, равнодушную и угнетаю-

щую его, либо ирреальный мир нарцисса, в кото-

ром все отсылает к нему самому и не дает разыг-

раться желаемым отношениям. Более того, на по-

верку оказывается, что такая концепция не может 

описать интерсубъективный опыт ни в каком 

ином качестве, кроме отношений насилия. Оди-

ночество современной субъективности, обделен-

ность в своем присутствии миром, хотя и подвер-

гаются Сартром, в частности и экзистенциализ-

мом вообще всепоглощающей ревизии, не нахо-

дят точек выхода из описанной ситуации. Но как 

справедливо отмечает Д. Бирнбуаум, согласно 

Гуссерлю, на концепцию которого опирается 

Сартр, хотя «настоящее пронизано отсутствием и 

инаковостью, только впуская то, что становится 

иным, чем оно само, может настоящее остаться 

тем, чем оно является на самом деле. Стало быть, 

его нельзя интепретировать как принцип исклю-

чения, исключающий эго от чуждого и иного. 

Учитывая фундаментальную роль разнообразных 

видов инаковости, живое настоящее следует, 

напротив, рассматривать как включающее в се-

бя принцип гостеприимства» (курсив наш. — 

С.К., М.Л.) [Бирнбаум Д., 2007, c. 65]. 

5. Неклассический наблюдатель и образная 

реальность в концепции Ж. Диди-Юбермана 

Иное прочтение образной реальности и реального 

присутствия субъекта дано в концепции визуаль-

ности Ж. Диди-Юбермана. Так же как и Сартр, 

Диди-Юберман выступает и против концепций 

классического стороннего наблюдателя, и против 

редуцирующих опыт временности неклассическо-

го субъекта структуралистских и позитивистских 

концепций ХХ столетия. Эти концепции, по мне-

нию Диди-Юбермана, выражают две формы укло-

нения, которые теоретик емко называет формами 

«веры» и «тавтологии». Обе формы уклонения от-

казываются от принятия факта ускользания вос-

принимаемой реальности, от тревожащего рас-

сматривания мира в его процессуальности. Они 

проявляют скрытое безразличие к рассматривае-

мым вещам мира, хотя и разными способами. Пер-

вая форма уклонения («вера») всегда как бы оста-

ется «по ту сторону» относительно отношений 

смотрящего и видимого. Предмет предстает как 

абсолютно Другой, замкнутый в себе и не дающий 

к посягательствам на его «прочтение» никакого 

доступа. Вторая форма ограничивается лишь тем, 

что она видит, наблюдатель в ее рамках прочтения 

вещей удовлетворяется тем, что само собой разу-

меется или очевидно. Обе эти формулы отказыва-

ются не только от познания полноты рассматрива-

емого, но и от тревоги перед «темной стороной», 

недостаточностью того, что мы рассматриваем, — 

области «пустоты» или невидимого, поля нереали-

зованных возможностей. Иными словами, в своем 

познании «вера» и «тавтология» делают все воз-

можное, чтобы «отвергнуть темпоральность объ-

екта, ведущуюся в нем работу времени или мета-

морфозы, работу памяти — или наваждения, ве-

дущуюся во взгляде <…> все, чтобы отвергнуть 

ауру объекта, выказав своеобразное безразличие к 

тому, что спрятано, присутствует, покоится прямо 

перед ним» [Диди-Юберман Ж., 2001, с. 19]. 

Теоретик строит свою концепцию на ряде работ 

В. Беньямина [Беньямин В., 1996], З. Фрейда, 

М. Мерло-Понти, Ж. Деррида и др. Диди-Юберман 

отмечает, что понятие разрушения дистанции, как 

и однозначное прочтение ее у В. Беньямина, про-

тиворечиво

. Более того, провозглашение заката 

ауры в первой половине ХХ в., по его мнению, 

оказалось преждевременным. Тем не менее, нужно 

________________________________________ 

 Отметим, что на это также указывают, например, такие 

известные философы Г. Шолем (с его религозно-

мистической риторикой) и Т. Адорно (и его критически-

марксистким прочтением трудов В. Беньямина). 



С.В. Комаров, М.А. Лумпова 

 427 

признать, что культовая аура (а вместе с ней и тео-

ретическая рамка классического наблюдателя) не 

может вернуться в современный мир, опосредо-

ванный технически-репродуцируемыми формами 

репрезентации. Поэтому философ выстраивает 

свою теорию на реконцептуализации этого поня-

тия, лишив его культовой составляющей, которая 

как раз характеризовала классического трансцен-

дентального субъекта наблюдения. Однако возмо-

жен ли такой отказ от культа без разрушения 

ауры? 

Ж. Диди-Юберман пишет, что культовая аура 

— это лишь ее преходящая, историческая форма, 

разрушение которой и констатировал В. Беньямин 

[Диди-Юберман Ж., 2001, c. 146]

. В своей работе 

«То, что мы видим. То, что смотрит на нас» автор 

предлагает свою версию «секуляризированной» 

ауры современных объектов. Следует отметить, 

что его понятие ауры выходит за рамки узкой дис-

циплины искусствознания. Так, с помощью игры 

детей (играющий с катушкой ребенок, девочки и 

их взаимодействие с объектом — простыней и т.д.) 

философ показывает более фундаментальный уро-

вень визуального взаимодействия человека с ве-

щами в мире, выходящих за рамки культурно зна-

чимых произведений искусства. Как и у Сартра, у 

Диди-Юбермана речь идет о визуальности как 

присутствии человека в мире.  

В самом деле, аура, лишенная власти культа, 

становится «чистой формой того, что возникает» 

[Диди-Юберман Ж., 2001, c. 137]. Она предстает 

как фундаментальная пространственно-временная 

форма чувствования; аура, раскрывающаяся в об-

разной дистантности, становится одним из кон-

ститутивных элементов видения в целом [Диди-

Юберман Ж., 2001, c. 138]. Такой ауратический 

опыт дистантности раскрывается через первичное 

«слепое» движение, именуемое Fort-Da, взятое 

Ж. Диди-Юберманом из работ З. Фрейда. Этот 

жест, ритмическое чередование Fort-Da, проявля-

ется в мелькании исчезания (Fort) объекта из мое-

го поля зрения и одновременно происходящего с 

ним момента Da (тут, вот), когда, отсутствующий 

объект притягивается снова, становится здесь, пе-

ред субъектом. Символизация в образ связана с 

Fort и всегда сопровождается тем, что мы как бы 

________________________________________ 

 По его мнению, В. Беньямин не отказывался от ауры как 

концепта. Лишь впоследствии ему был приписано канони-

зированное отрицание всякой ауратичности в современ-

ном мире после «смерти Бога». Согласно Ж. Диди-

Юберману, немецкий философ не столько провозгласил 

смерть культовой ауры, сколько наметил набросок ее но-

вой, диалектической формы. 

«убиваем вещь». В акте «бросания» объекта в от-

сутствие и проявляется некоторое основание 

субъективности. Но бросание, делающее предмет 

отсутствующим (ирреализуя его, как выразился 

бы Сартр), всегда связано с тревожащим чув-

ством. Это чувство тревоги, что вещь канула в 

небытие, что она больше не дана мне здесь и сей-

час, запускает работу желания. Я хочу вернуть 

вещь к ее присутствию. Если Сартр лишь указал 

на взаимосвязь возвращения к присутствию вещи 

и работы желания, то Диди-Юберман попытался 

раскрыть этот механизм через взаимодействие 

руки и глаза. То, что отсутствует для взгляда, все 

еще связано с рукой, которая вслепую старается 

притянуть к себе невидимый, отсутствующий для 

меня визуально объект. Тем самым Ж. Диди-

Юберман отрицает кардинальное несовпадение 

(или разрыв) образа и реальности, констатиро-

ванное Ж.-П. Сартром. 

Другим важным отличием концепции Ж.-

П. Сартра от концепции Ж. Диди-Юбермана яв-

ляется то, что у первого образ дан как полностью 

завершенный. Сартровский «скудный» образ — 

это застывшее присутствующее отсутствие. 

Критика радикального противопоставления чув-

ственного присутствия вещи и присутствующего 

отсутствия в образе (реального Пьера и Пьера-в-

образе или ирреального Пьера) рождало прорехи 

в концепции Ж.-П. Сартра. На это, в частности, 

указывает отечественный философ Я.А. Слинин, 

анализируя проблематичные переходы одного 

Пьера в другого [Слинин Я.А., 2001, c. 33, c. 36–

37]. Несмотря на постоянно разбросанные по кни-

ге такие неоднозначные, мелькающие, «гибрид-

ные» объекты, Сартр, кажется, не придает им 

огромного значения и игнорирует их. Для него 

остаются определяющими две полярные точки — 

реальный и ирреальный Пьер, а между ними — 

зияющая пропасть.  

Но для Ж. Диди-Юбермана образ объекта яв-

ляется диалектическим: он проявляется не про-

сто в чувственном отсутствии самого объекта и 

его «отсутствующем присутствии» с помощью 

репрезентанта (картина, фотография и т.д.), но 

выступает именно как игра присутствия и отсут-

ствия, заданного объектом. Согласно француз-

скому философу, недостаток видимого вместе со 

связующей нитью запускают своеобразную визу-

альную диалектику, в которой сами предметы, 

некогда определенные, статичные или стабиль-

ные, теряют свои контуры, становятся «зыбки-

ми», как бы ускользают из-под взгляда субъекта. 

В таком режиме видимости их объемы становятся 



ФИЛОСОФИЯ 

 428 

полусокрытыми, почти «враждебными» или же 

«странными». Человек теперь не может с полной 

уверенностью сказать: «Я вижу то, что я вижу, и 

нечего сверх этого». Пространство Fort-Da оказы-

вается как бы «нулевой» точкой, когда мы стал-

киваемся с неопределенным, «зыбким», или вир-

туальным объектом.  

Присутствие субъекта перед лицом такого об-

раза приводит философа к крайне важному за-

ключению. В отличие от Ж.-П. Сартра, у которого 

объект здесь либо есть, либо нет, виртуальный 

объект Ж. Диди-Юбермана одновременно и при-

сутствует здесь, но одновременно отсылает к то-

му, что он «потерян», дан в своей неполноте. Он 

не является присутствующим или отсутствую-

щим, он, присутствуя, присутствует не как «он 

сам». 

Так, например, опыт смотрящей на Р. Барта с 

фотоснимка матери, с одной стороны заставляет 

его почувствовать присутствие человека в про-

шлом (аорист)

, а с другой — оборачивался при-

знанием матери как анахронизма сейчас, того, что 

стало абсолютной историей [Барт Р., 2011, с. 169]. 

Но схватываемые им одновременно два режима 

— присутствие (в прошлом) и отсутствие (в 

настоящем) — схвачены единым виртуальным 

объектом (снимком матери) и запускают некую 

________________________________________ 

 В произведении «Camera Lucida» концепт «аорист» до-

словно обозначает мгновенное или предельное действие. 

Буквально термин переводится как «неопределенный» 

или «не имеющий точных границ». Также аорист пред-

ставляет форму времени «настоящего в прошедшем», ко-

торое является противоположностью «простого прошед-

шего» времени [Барт Р., 2011, с. 213].  

Отмечается, что в позднем тексте про фотографию у Барта 

аффектированный язык преобладает над критическим 

[Рыклин М.К., 2011, с. 227].  

Следует сказать, что работа «Camera Lucida» важна в рам-

ках более общего смещения ракурса, в возрастании инте-

реса к поздним работам Р. Барта, в которых философ с ис-

следований по раскрытию им смысла существования, в 

том числе и идеологического (затронутого, например, в 

«Мифологиях»), переходит на попытки теоретически опи-

сать сам процесс конструирования субъекта и смысла. На 

это, в частности, направлен выпуск «Theory, Culture & So-

ciety» [Theory, Culture & Society, 2020]. 

Возвращаясь к концепту «аорист», его можно связать с 

таким аффектированным конструирующимся (или как бы 

выразился Нил Бадмингтон, «нейтрализованным») субъ-

ектом в концепции Барта и «нечетким», «неясным», «не-

точным» объектом. Более того, важно отметить, сцеплен-

ность, диалогическую связь между субъектом и объектом, 

которая выступает своеобразным «замковым камнем» 

позднего Барта. Актуальность такого перепрочтения работ 

французского философа с точки зрения «визуального по-

ворота» можно найти в дискуссии, посвящённой рекон-

цептуализации индексальной силы изображений [Ball Ch. 

et al., 2020]. 

утерянную в современности ритмику памяти. Ра-

бота памяти больше не становится архивом, или 

каталогом всего вспоминаемого, но, наоборот, 

превращается в точку забывания, отправным 

пунктом потери. (Не власть или сила памяти, не 

отсутствие памяти, но порождение виртуализаци-

ей объекта ритмизированной памяти, которая 

схватывает в нулевой точке никогда неокончен-

ного прошлого.)

 

Диалектическое место, в котором объект ста-

новится под вопрос нами, когда мы не можем по-

нять его, является местом, в котором мы только и 

можем его понять. Ибо это место его «виртуаль-

ного присутствия», где мы однозначно хотим и 

желаем сделать его присутствующим, не зыбким, 

а более оформленным. Не виртуальным и «наме-

кающим» на свое отсутствующее присутствие, но 

действительно присутствующим. Это не отсут-

ствие места, но такое тревожащее место, которое 

помещает взгляд в никогда не успокаивающуюся 

двойную дистанцию. Это тут (Da), но это опу-

стошаемое тут (Fort). И эта пустота рождает же-

лание найти в нем присутствие. Это желание мет-

ко сформулировала внучка скульптора Тони Сми-

та, увидев его работу-куб в виде вопроса: «Что же 

он хотел спрятать внутри?» [Диди-Юберман Ж., 

2001, c. 73]. Каждый объект становится таким ме-

стом, которое потенциально прячет в себя все 

возможности своего присутствия.  

Но более важным является то, что в таком ви-

дении виртуального объекта (диалектического 

образа) и конституируется субъект видения. 

________________________________________ 

 Так Элизабет Эдвардс говорит о случаях, связанных с 

хранением практически стертых, нечетких изображений. 

Эдвардс пишет: «Крис Райт <…> отмечает относительную 

незначительность “репрезентации”, как о ней обычно ду-

мают и теоретизируют. Ему вручили ценную фотографию 

члена семьи, на которой были стерты все репрезентатив-

ные качества. Указатель был там, как и материальный 

след химического вещества на бумаге, но референт нахо-

дился не в репрезентативном следе, а в памяти. Мэрилин 

Стрэтерн сделала аналогичное наблюдение в отношении 

нагорья Новой Гвинеи: ценности “репрезентации” мало 

ценились по сравнению с очерчиванием поверхности, чет-

костью предка и чувством прогнозируемого будущего». 

По мнению Эвардс: «…такое фотографическое понимание 

могло бы быть объяснено и переосмыслено в альтерна-

тивных историографиях изображения, в которых глубокое 

желание силы индексального следа - онтологической силы 

фотографии: это было там – теоретически можно при-

способить как историческую модальность, когда цепочка 

индексирования явно нарушена. Такой фокус бросает вы-

зов предположениям о мире фотографических знаков. 

След и, следовательно, то, как работает “указатель”, – это 

не просто теоретическая концепция, но способ связи с фо-

тографиями» [Ball Ch. et al., 2020]. 



С.В. Комаров, М.А. Лумпова 

 429 

Именно желание схватить, воплотить «виртуаль-

ный» объект становится событием присутствия 

субъекта. Такой объект презентует одновременно 

два режима: дистантность по отношению к «са-

мому» объекту (объект непосредственно не при-

сутствует, но в образной данности, «отсылаю-

щей» к нему размыто представлен как отсутству-

ющий) и отсутствие такой дистанции (образ «от-

сылает» к объекту, связан с ним и «вызывает» его 

из отсутствия в присутствие).  

Для субъекта это значит следующее. Субъект 

«оживляет» образ, наполняя его присутствием 

объекта, погружаясь в него. Объект при этом 

начинает присутствовать, а субъект, наоборот, 

«теряет» свое присутствие, присутствует бессо-

знательно, не-для-себя; он отсутствует как 

субъект. Объект «говорит»: «Чем я могу стать?» 

— и становится собой, поглощая субъект

. Вслед 

за Бирнбаумом следует отметить, что это не гово-

рит о смерти субъекта, его «пассивность» перед 

взглядом объекта означает, что он отнюдь не пре-

вращается в вещь, но становится возможностью 

вещей [Бирнбаум Д., 2007, с. 64]. Субъект, насы-

щая объект фантазматическим содержанием, сле-

довательно, начинает относиться к нему как от-

сутствующему объекту. Это отсутствие объекта 

есть сила присутствия субъекта (сила памяти), в 

которой субъект присутствует именно как субъ-

ект, присутствует-для-себя. 

С одной стороны, можно увидеть только мерт-

вый взгляд, что-то безвозвратно ушло. На нас 

смотрит взгляд «умершей матери». Однако от та-

кого однобокого прочтения отказывается сам 

Ж. Диди-Юберман. Но, с другой стороны, если 

следовать диалектике взгляда, виртуальный объ-

ект смотрит на нас не скандализированно, не объ-

ективируя нас, а наоборот, прося субъективиро-

вать, оживить себя для будущего. Перед нами не 

только взгляд из неоконченного прошлого, но и 

взгляд грядущего будущего.  

Такая история становления пространства меж-

ду субъектом и объектом представляет собой «аб-

страктный чистый переход или sudjectobject» 

[Джослит Д., 2019]. Этим словом теоретик Дэвид 

Джослит стремился охарактеризовать «протеере-

________________________________________ 

 Заметим, что Сартр, который отрицал психоанализ и, 

следовательно, концепции бессознательного, конечно же, 

не мог прийти к такому выводу. Настаивая на полной аб-

солютной свободе и активности сознания, философ игно-

рировал не только бред больного, но, например, и грезы, 

сводя все к патологическим формам, в которых субъект 

«отказывается» взять на себя ответственность за то, что он 

воображает [Соколова Л.Ю., 2002]. 

во многоликое неоформленное состояние», в ко-

тором происходит взаимопереход субъекта и объ-

екта, одного в другого, и наоборот. В процессе 

становления, прохождения времени Джослит го-

ворит о своеобразном месте, овременененном 

пространстве, в котором сходятся вместе раз-

личные темпоральности. Данное место (Джослит 

для его идентификации вводит термин nowthem) 

воплощается в моменте материализации краски 

на холсте. Именно тогда, по мысли теоретика, 

происходит «размывание образа». Именно раз-

мывание образа или его виртуализация показыва-

ет дистанцию, заключенную в неотступном при-

сутствии краски на холсте [Джослит Д., 2019].  

Следует вслед за Адорно отметить, что ре-

прессивным является не только разделение на 

субъект и объект, с приматом транцендентально-

го самотождественного самому себе субъекта, 

или поверхностного признания верховенства объ-

екта, в котором растворяется само понимание 

субъективности. Философ отвергает и представ-

ление субъекта и объекта в виде недеференциро-

ванного существования, которое, по мысли Адор-

но, является переходом к предыдущей ступени 

развития теоретической мысли и к которому мо-

жет отсылать неоднозначное прочтение Джосли-

том состояния sudjectobject.  

Возвращаясь к концепту тройственного отно-

шения силы дистанции, силы взгляда и силы па-

мяти, отметим, что виртуальное пространство 

взаимодействия субъекта и объекта Fort-Da дает 

следующую схему ауратичности, которая отвеча-

ет мысли Адорно. Присутвие субъекта раскрыва-

ется: 1) не в силе дистанции, каковой она пред-

ставала в классическом субъекте, не в ее ирреаль-

ном присутствии, данном в фантазматическом 

пространстве в концепции Сартра, но в мерцании 

близи и дали, которое схватывается в размы-

том, гибридном объекте; 2) не во власти взгляда 

и не в его разрушении, а в непрекращающемся 

движении, в одновременном схватывании вещи 

как, с одной стороны, статичного объекта, но с 

другой, ее темной стороны, иного способа суще-

ствования, причем «продиктованного» ей же са-

мой; 3) не в силе памяти или места, не в ее пол-

ном отсутствии, развитое в концепции не-мест, а 

в событийном движении или ритмике памяти, 

нахождении в некотором виртуальном простран-

стве nothem [Джослит Д., 2019], не просто в ста-

новлении из ничего, а в процесссе переконфигу-

рации или пересобирания уже привычного в не-

привычное и обратно. 



ФИЛОСОФИЯ 

 430 

6. Заключение 

В действительности мы имеем дело с событий-

ным диалектическим присутствием в режиме 

Fort-Da, описывающим существование «вирту-

ального объекта» и «виртуального субъекта», 

точнее постоянное движение от актуального к 

виртуальному присутствию того и другого. Это 

мерцание, присутствие/отсутствие и есть харак-

теристика ауратичности, выходящее за рамки су-

ществования как классического, так и некласси-

ческого субъекта видения. Некультовая аура ока-

зывается колебанием дистанции близи и дали, ко-

лебанием силы власти между властью отсутствия 

и безвластием присутствия, колебанием между 

памятью и живым присутствием.  

Приведенная выше концепция «мерцания» или 

ритмики Fort-Da предлагает помыслить визуаль-

ное взаимоотношение субъекта и объекта как 

«соединение того, что дифференцированно» 

[Adorno T., 2005, c. 247]. Такая «дифференциация 

без господства, когда дифференцированные 

[субъект и объект] участвуют в каждом другом» 

[Adorno T., 2005, c. 247] позволяет не просто пе-

ресмотреть отношение между субъектом и объек-

том, но выстроить новое понимание субъективно-

сти. Субъект при таком прочтении, как отмечает 

Бирнбаум, представляет собой «не вещь, но воз-

можность вещей» [Бирнбаум Д., 2007, c. 64]. 

Субъект диалектизируясь, неминуемо соотносясь 

с объектом «тем больше субъект, чем меньше он 

является таковым; и чем больше он воображает, 

что он есть — причем есть объективная сущность 

для себя, — тем меньше он является субъектом» 

[Бирнбаум Д., 2007, c. 65].  

Таким образом, данное прочтение становления 

неклассического субъекта видения является спе-

цификацией концепта мерцающего субъекта, вы-

ступающего как субъект различия или субъект 

события [Комаров С.В., 2007, с. 724–725]. Но та-

кое понимание позволяет не только раскрыть 

диалектику ауратичности данного феномена при 

переходе от классической к неклассической субъ-

ективности, но прежде всего понять визуальный 

опыт как особенную форму присутствия в мире. 

Список литературы 

Анчел Е. Мифы потрясенного сознания. М.: По-

литиздат, 1979. 176 с. 

Барт Р. Camera lucida. Комментарий к фотогра-

фии. М.: AdMarginem, 2011. 272 с. 

Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его 

технической воспроизводимости // Беньямин В. Про-

изведение искусства в эпоху его технической воспро-

изводимости: избр. эссе. М.: Медиум, 1996. С. 15–65. 

Бирнбаум Д. Хронология. М.: Новое лит. обозре-

ние, 2007. 116 с. 

Вирилио П. Машина зрения. СПб.: Наука, 2004. 

144 с. 

Джослит Д. Помещая живопись в контекст вре-

мени: лекция. 2019. URL: 

https://www.youtube.com/watch?v=R0mmaE8malk 

(дата обращения: 20.01.2021). 

Диди-Юберман Ж. То, то мы видим, то, что смот-

рит на нас. СПб.: Наука, 2001. 264 с. 

Камю А. Бунтующий человек. Философия. Поли-

тика. Искусство. М.: Политиздат, 1990. 415 с. 

Комаров С.В. Метафизика и феноменология 

субъективности: исторические пролегомены к фун-

даментальной онтологии сознания. СПб.: Алетейя, 

2007. 736 с. 

Комаров С.В., Лумпова М.А. Неклассический 

субъект видения. Часть I // Вестник Пермского уни-

верситета. Философия. Психология. Социология. 

2021. Вып. 2. С. 179–190. DOI: 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2021-2-179-190 

Липовецки Ж. Эра пустоты. Эссе о современном 

индивидуализме. СПб.: Владимир Даль, 2001. 336 с. 

Монин Н. Сартр. М.: РИПОЛ классик, 2019. 

416 с. 

Рыклин М.К. Роман с фотографией // Барт Р. 

Camera lucida. Комментарий к фотографии. М.: Ad-

Marginem, 2011. С. 216–260. 

Сартр Ж.-П. Воображение // Логос. 1992. № 3. 

С. 98–115. 

Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феноменоло-

гической онтологии. М.: Республика, 2000. 639 с. 

Сартр Ж.-П. Основополагающая идея феноме-

нологии Гуссерля: интенциональность // Сартр Ж.-

П. Проблемы метода. М.: Академ. проект, 2008. 

С. 177–180. 

Сартр Ж.-П. Воображаемое. Феноменологиче-

ская психология воображения. СПб.: Наука, 2001. 

319 с. 

Слинин Я.А. На подступах к экзистенциализму: 

размышления Ж.-П. Сартра о воображении и вооб-

ражаемом // Сартр Ж.-П. Воображаемое. Феномено-

логическая психология воображения. СПб.: Наука, 

2001. С. 5–48. 

Соколова Л.Ю. Ж.-П. Сартр и Г. Башляр: две фе-

номенологические концепции воображения // Раз-

мышления о философии на перекрестке второго и 

третьего тысячелетий. СПб.: 2002. C. 141–150.  

Adorno T.W. On Subject and Object // Adorno T.W. 

Critical models: Interventions and Catchwords. N.Y.: 

Columbia University Press, 2005. P. 245–258. 

Ball Ch., Barker M., Edwards E., Kolich T., Mitch-

ell W.J.T., Morgan D., Nakassis C.V. Opening Up the 

Indexicality of the Image, Again: A Virtual Roundtable 

// Semiotic Review. 2020. Vol. 9: Images. URL: 



С.В. Комаров, М.А. Лумпова 

 431 

https://semioticreview.com/ojs/index.php/sr/article/view

/62 (accessed: 20.01.2021). 

Theory, Culture & Society. 2020. Vol. 37, iss. 4. Ju-

ly. URL: https://journals.sagepub.com/toc/tcsa/37/4 (ac-

cessed: 20.01.2021). 

 

Получена: 04.03.2021. Принята к публикации: 

24.04.2021 

 

References 

Adorno, T. (2005). On subject and object. Critical 

models: Interventions and catchwords. New York: Co-

lumbia University Press, pp. 245–258. 

Ancsel, E. (1979). Mify potryasennogo soznaniya 

[The myths of shaken self]. Moscow: Politizdat Publ., 

176 p.  

Ball, Ch., Barker, M., Edwards, E., Kolich, T., 

Mitchell, W.J.T., Morgan, D. and Nakassis, C.V. 

(2020). Opening up the indexicality of the image, again: 

A virtual roundtable. Semiotic Review. Vol. 9: Images.. 

Available at: 

https://semioticreview.com/ojs/index.php/sr/article/view

/62 (accessed 20.01.2021). 

Barthes, R. (2011). Camera lucida. Kommentariy k 

fotografii [Camera Lucida]. Moscow: Ad Marginem 

Publ., 272 p.  

Benjamin, V. (1996). [The work of art in the age of 

mechanical reproduction]. Benyamin V. Proizvedeniye 

iskusstva v epokhu yego tekhnicheskoy vospro-

izvodimosti: Izbrannye esse [Benjamin V. The work of 

art in the age of mechanical reproduction: Selected es-

says]. Moscow: Medium Publ., pp. 15–65.  

Birnbaum, D. (2007). Khronologiya [Chronology]. 

Moscow: Novoye literaturnoye obozreniye Publ., 116 p. 

Camus, A. (1990). Buntuyuschiy chelovek. Filosofi-

ya. Politika. Iskusstvo [The rebellious man. Philosophy. 

Politics. Art]. Moscow: Politizdat Publ., 415 p. 

Didi-Huberman, G. (2001). To, chto my vidim, to, 

chto smotrit na nas [What we see looks back at us]. 

Saint Petersburg: Nauka Publ., 264 p. 

Joselit, D. (2019). Pomeschaya zhivopis’ v kontekst 

vremeni [Timing painting, revising history]. Available 

at: https://www.youtube.com/watch?v=R0mmaE8malk 

(accessed 20.01.2021). 

Komarov, S.V. (2007). Metafizika i fenomenologiya 

sub’ektivnosti: istoricheskie prolegomeny k fundamen-

tal’noy ontologii soznaniya [Metaphysics and phenom-

enology of subjectivity: historical prolegomens to the 

fundamental ontology of consciousness]. Saint Peters-

burg: Aleteyya Publ., 736 p. 

Komarov S.V., Lumpova M.A. (2021). [Non-

classical subject of vision. Part I]. Vestnik Permskogo 

universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm 

University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology]. 

Iss. 2, pp. 179–190. DOI: 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2021-2-179-190 

Lipovetsky, G. (2001). Era pustoty. Esse o sov-

remennom individualizme [The era of emptiness. Essays 

on Contemporary Individualism]. Saint Petersburg: 

Vladimir Dal Publ., 336 p. 

Monin, N. (2019). Sartr [Sartre]. Moscow: RIPOL 

klassik Publ., 416 p. 

Ryklin, M.K. (2011). An affair with a photograph. 

Bart R. Camera lucida. Kommentariy k fotografii 

[Barthes R. Camera Lucida]. Moscow: Ad Marginem 

Publ., pp. 216–260. 

Sartre, J.-P. (1992). [Imagination]. Logos. No. 3, 

pp. 98–115. 

Sartre, J.-P. (2000). Bytiye i nichto: Opyt fenomeno-

logicheskoy ontologii [Being and Nothingness: An Es-

say on Phenomenological Ontology]. Moscow: Respu-

blika, 639 p. 

Sartre, J.-P. (2001). Voobrazhaemoe. Fenomenolog-

icheskaya psikhologiya voobrazheniya [The imaginary: 

A phenomenological psychology of the imagination]. 

Saint Petersburg: Nauka Publ., 319 p. 

Sartre, J.-P. (2008). [Intentionality: A fundamental 

idea Husserl’s fenomenology]. Problemy metoda 

[Search for a method]. Moscow: Akademicheskiy 

Proekt Publ., pp. 177–180. 

Slinin, Ya.A. (2001). [On the approaches to existen-

tialism: J.-P. Sartre’s reflections on the imagination and 

the imaginary]. Sartr Zh.-P. Voobrazhaemoe. Fenome-

nologicheskaya psikhologiya voobrazheniya [Sartre J.-

P. The imaginary: A phenomenological psychology of 

the imagination]. Saint Petersburg: Nauka Publ., pp. 5–

48. 

Sokolova, L.Yu. (2002). [J.-P. Sartre and 

G. Bachelard: two phenomenological concepts of the 

imagination]. Razmyshleniya o filosofii na perekrestke 

vtorogo i tret’yego tysyacheletiy [Reflections on philos-

ophy at the crossroads of the second and third millen-

nia]. Saint Petersburg, pp. 141–150. 

Theory, Culture & Society (2020). Vol. 37, iss. 4, 

July. Available at: 

https://journals.sagepub.com/toc/tcsa/37/4 (accessed 

20.01.2021).  

Virilio, P. (2004). Mashina zreniya [The vision ma-

chine]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 144 p. 

 

Received: 04.03.2021. Accepted: 24.04.2021 



ФИЛОСОФИЯ 

 432 

 

Об авторах About the authors 

Комаров Сергей Владимирович 
доктор философских наук, доцент, 

профессор кафедры философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: philos.perm@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7358-6151 

ResearcherID: AAS-4823-2021 

Лумпова Мария Анатольевна 

аспирант кафедры философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: ma.lumpova@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9530-8179 

ResearcherID: AAS-4601-2021 

Sergey V. Komarov 
Doctor of Philosophy, Docent, 

Professor of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: philos.perm@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7358-6151 

ResearcherID: AAS-4823-2021 

Maria A. Lumpova 

Postgraduate Student of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: ma.lumpova@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9530-8179 

ResearcherID: AAS-4601-2021 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Комаров С.В., Лумпова М.А. Неклассический субъект видения. Часть II // Вестник Пермского университета. Фи-

лософия. Психология. Социология. 2021. Вып. 3. С. 423–432. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-423-432 

For citation: 

Komarov S.V., Lumpova M.A. [Non-classical subject of vision. Part II]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. 

Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 3, pp. 423–432 (in 

Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-423-432 

 

mailto:ma.lumpova@yandex.ru
mailto:ma.lumpova@yandex.ru

