
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Сайкина Г.К., Ибрагимова З.З., 2021 

УДК 141.5:17. 021.2 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-413-422 

КОНЦЕПТ «ПРИРОДЫ ЧЕЛОВЕКА» 

КАК АКСИОЛОГИЧЕСКИЙ ПРИНЦИП 

Сайкина Гузель Кабировна, Ибрагимова Зульфия Зайтуновна 

Казанский (Приволжский) федеральный университет (Казань) 

 

В философии ХХ в. утвердилось представление об отсутствии у человека природы, вследствие чего 

концепт «природа человека» стал рудиментом в антропологическом знании, а сам человек стал 

осмысляться как «безопорный». В эпоху «биотехнологической революции» данный концепт 

оказывается неудобным для трансгрессивной игры человека с собственными пределами. Однако 

проблематизация человека в современном антропологическом дискурсе может происходить во многом 

именно через вопрошание о природе человека. В эпоху развитых биотехнологий современной 

антропологии следует не столько отрицать, сколько утверждать природу человека, так как концепт 

«природа человека» указывает на онтологические рамки, сохраняющие аутентичность человека, 

обеспечивающие преемственность всех его исторических форм. В противовес толкованию концепта 

природы человека в оппозиции социальной сущности (как низменной физической, материальной, 

биологической, витальной части человеческого существа) эвристически значимым является возведение 

его в социально значимый аксиологический принцип, наполнение ценностным содержанием путем 

возвышения статуса человеческой природы. Это особенно важно вследствие того, что содержательно 

он оказывается включенным в этические и социально-гуманитарные экспертизы биотехнологических 

проектов. Без аксиологического разворачивания данного концепта потеряют силу и убедительность 

биоэтический и экологический дискурсы. Человек всегда незавершен, многомерен, многолик, поэтому 

не может быть единой сущностной идеей человека, способной стать цементирующим основанием ан-

тропологического знания, как на это уповали представители первого поколения направления «фило-

софская антропология». Но все же человек — это один антропологический тип с единой природой. В 

результате исследования выдвинута гипотеза о том, что именно реанимация концепта «природа 

человека» придаст антропологическому знанию единство, станет его «идейным стержнем». 

Ключевые слова: природа человека, сущность человека, аксиология, философская антропология, биоло-

гическое, социальное, телесность, «первая природа», «вторая природа», Просвещение. 

THE CONCEPT OF «HUMAN NATURE» 

AS AN AXIOLOGICAL PRINCIPLE 

Guzel K. Saikina, Zulfiya Z. Ibragimova 

Kazan (Volga Region) Federal University (Kazan) 

In the philosophy of the 20th century, the idea of the absence of nature in man was established, due to which 

the concept of «human nature» became a rudiment in anthropological knowledge, and man himself began to be 

comprehended as «unsupported». In the era of the «biotechnological revolution», this concept turns out to be 

inconvenient for the transgressive game of man with his own limits. However, the problematization of a person 

in modern anthropological discourse can occur in many respects precisely through questioning the human na-

ture. In the era of developed biotechnologies, for the purposes of human ecology, modern anthropology should 

not so much deny as assert the nature of man, since the concept of «human nature» indicates an ontological 

framework that preserves the authenticity of man, ensuring the continuity of all his historical forms. In contrast 

to the interpretation of the concept of human nature as opposed to the social essence (as a base physical, mate-

rial, biological, vital part of human being), it is heuristically significant to elevate it to a socially significant ax-

iological principle, filling it with value content by raising the status of the human nature. This is especially im-



ФИЛОСОФИЯ 

 414 

portant due to the fact that this concept is substantively included in ethical, social and humanitarian expertise 

of biotechnological projects. Without the axiological development of this concept, bioethical and ecological 

discourses will lose strength and persuasiveness. A person is always incomplete, multidimensional, multifacet-

ed, therefore there cannot be a single essential idea of a person capable of becoming the cementing foundation 

of anthropological knowledge, as the first generation of «philosophical anthropology» representatives hoped 

for. Still, man is one anthropological type with a single nature. As a result of the study, a hypothesis has been 

put forward that it is the reanimation of the concept of «human nature» that will give unity to anthropological 

knowledge and become its «ideological core». 

Keywords: human nature, human essence, axiology, philosophical anthropology, biological, social, corporeali-

ty, «first nature», «second nature», Enlightenment. 

 

Введение 

Э. Кассирер, анализируя современную теорию 

человека, указывал на необходимость выработки 

«общей точки отсчета», «референциальной рам-

ки» вследствие существующего антагонизма идей 

человека: «современная теория человека потеряла 

свой идейный стержень, а взамен мы получили 

полную анархию мысли» [Кассирер Э., 1988, 

с. 25]. Данное обстоятельство философ рассмат-

ривал как угрозу для развития общества. Причем 

Кассирер, как известно, выразил общее настрое-

ние того времени относительно уровня антропо-

логического знания (представленное прежде все-

го в учениях М. Шелера, М. Хайдеггера, 

Н.А. Бердяева). Антагонизм идей человека опре-

делялся в качестве симптома кризиса философ-

ской антропологии и даже ее отсутствия. Так, к 

примеру, Н.А. Бердяев считал, что только сейчас 

«наступило время для философской антрополо-

гии, которой до сих пор не существовало» [Бер-

дяев Н.А., 1993, с. 54]. Можно ли говорить о со-

временной антропологии в тех же терминах?  

Как известно, отсутствие единой универсаль-

ной идеи человека первым констатировал Макс 

Шелер, конституировавший, по сути, «антрополо-

гический поворот» в философии. Из обозначен-

ных Шелером [Шелер М., 1994] пяти идей чело-

века (религиозной идеи, античной идеи человека 

как разумного существа, естественнонаучной 

идеи, идеи человека декаданса и идеи сверхчело-

века) сегодня, возможно, господствуют идея де-

каданса человека и естественнонаучная идея, 

преимущественно в виде сциентистских проектов 

трансформации человека посредством биотехно-

логий. Причем последние выступают своеобраз-

ным ответом на идею упадка человека: человека 

стремятся улучшить. Сложно в этой связи гово-

рить о какой-то конфронтации идей человека, их 

антагонизме, по крайней мере, в той же степени, 

что чувствовали философы антропологической 

направленности начала ХХ в., однако при этом 

ощущение анархии мысли не исчезает… 

Шелеровский проект создания единой, уни-

версальной идеи человека (на уровне построения 

антропологии как мета-философии) в каком-то 

смысле был изнутри подорван концептуализацией 

идеи незавершенности человеческой природы, 

вследствие чего проект сам оказался незавершен-

ным. Он фактически был обречен на провал: че-

ловека в многообразии всех проявлений его сущ-

ностных черт невозможно уложить в одно-

единственное понятие. При этом он держался ве-

рой в уникальность природы человека, в безгра-

ничность его возможностей, в способность быть 

связующим онтологическим центром. В учениях 

М. Шелера, А. Плеснера, А. Гелена человек пред-

ставал как неспециализированное, недостаточное, 

эксцентричное существо, что между тем обеспе-

чивало ему открытость миру, духовность и сво-

боду. Поэтому в целом природа человека оцени-

валась в них позитивно. Данный подход не отвер-

гал принципов анализа природы человека класси-

ческой философии, где он осмыслялся с довольно 

оптимистических позиций: как то, что дано чело-

веку от рождения, но не мешает реализации его 

метафизического, аутопоэтического начала, не 

противоречит свободной универсальной сущно-

сти. В принципе даже позднее, в экзистенциализ-

ме, идея отсутствия природы у человека имела 

позитивные «зерна»: она утверждала идею проек-

тивности человека.  

Специфика современной ситуации состоит в 

том, что благодаря развитию биотехнологий че-

ловек хочет не столько метафизически возвы-

ситься над собственной природой, трансцендиро-

вать над эмпирической наличностью, сколько ко-

ренным образом трансформировать собственную 

природу и создать фактически совершенно новую 

природу, с новым способом воспроизводства и 

борьбы со смертью (вспомним, к примеру, идею 

клонирования, репродуктивные технологии, опе-

рации по смене пола, опыты со стволовыми клет-

ками, киборгизацию человека и т.д.). Человече-

ская природа стала расцениваться в качестве 

фундаментальной преграды. В результате экспе-



Г.К. Сайкина, З.З. Ибрагимова 

 415 

рименты над собственной природой вплотную 

подвели человека к порогу, за которым он может 

потерять свою уникальную антропную форму.  

Важный сдвиг в человеческом бытии обнару-

живает С.С. Аванесов. Отталкиваясь от утвер-

ждения, что «для человека нормально быть про-

блемой», он делает серьезный вывод: «Вызов за-

ключается не в технологических инновациях, а в 

программной деградации человеческого сознания, 

в его критическом приближении к уровню созна-

ния животного — к сознанию вне морали и вне 

достоинства, вне ответственности (вменяемости) 

и, следовательно, вне свободы. Антропологиче-

ский вызов настоящего времени состоит не в том, 

что человек как будто все больше проблематизи-

руется, а, наоборот, в том, что человек перестает 

быть проблемой, становится все более понятным, 

редуцированным к простейшим процессам и “уз-

лам”» [Аванесов С.С., 2017, с. 6]. 

Тем самым проблемность заключается не в 

том, что природа человека низменная или несо-

вершенная, а в том, что уровень сознания (в том 

числе аксиологического характера) и субъектно-

сти не соответствует подлинно человеческому, в 

результате чего и происходит редукция человека 

к биологическому виду, к животному. Деградация 

сознания и культуры приводит к тому, что чело-

век уничтожает ценное в своей природе, в своих 

задатках. В связи с этим проблематизация чело-

века может «запускаться» аксиологическим под-

ходом к проблеме человеческой природы.  

Действительно, современный массовый чело-

век потерял целостность и духовный центр, в ито-

ге — свою субъектность. В этой связи возникает 

серьезный вопрос: как в эпоху развитых биотех-

нологий бессубъектный «дивид» может распоря-

диться данным ему биоматериалом, своей приро-

дой? На повестку дня выходит проблема разумно-

го контроля над применением биотехнологий, т.е. 

по существу аксиологическая проблема нрав-

ственной ответственности.  

Таким образом, биотехнологии запускают 

очередную серию проблематизации человека в 

первую очередь через вопрошание о его природе, 

а именно о содержании и границах человеческой 

природы, перейдя или разрушив которые, человек 

самоликвидируется.  

Амбивалентность человеческой природы 

Человек, по меткому выражению Ж.-П. Сартра, 

— это не природа, это драма. «Человеческое в че-

ловеке» не задано природой, не может быть пол-

ностью выведено из нее. Сущностная полнота ро-

да не дана человеческому индивиду от рождения: 

ему дан лишь определенный биологический суб-

страт человеческого. Драматичность человека со-

стоит в том, что он рождается «недоношенным» 

существом и все сущностное (собственно челове-

ческое) человек приобретает лишь после рожде-

ния посредством метафизических усилий, самосо-

зидания.  

В соответствии со своей сущностью человек 

есть метафизическое существо, возвышающееся 

над своей природой. Он деятельно противопо-

ставляет себя природе. Благодаря свободе, духов-

ному началу человек способен отделить себя от 

природы и не отождествлять себя с ней. Однако, 

будучи социально деятельным и метафизическим 

существом, он все же не может полностью отри-

нуть биологические законы существования, свою 

витальную часть. 

Теоретически это противоречие выражается в 

идее несовпадения природы и сущности человека, 

причем выстраиваемой в виде их иерархии, есте-

ственно, не в пользу человеческой природы. При-

рода человека расценивается, как правило, как 

нечто низменное (недочеловеческое, животное) и 

второстепенное. Зачастую «природное в челове-

ке» сводится лишь к витальному уровню суще-

ствования человека, направленному на выжива-

ние.  

Одновременно концепт «природа человека» 

отражает своего рода уверование в существова-

ние непреложных базовых констант в понимании 

природы человека. Важно отметить, что природ-

ное в противоположность социальной сущности 

человека нередко мыслится в логике «отсылки» к 

«доистории». И оценки «природного в человеке» 

здесь уже могут быть другими. Так, в интерпре-

тации К. Ясперса «доисторическое» природное 

состояние расценивается как онтологическое ос-

нование «человеческого в человеке»: «Доистори-

ческое становление человека — формирование 

человека как вида со всеми его привычными 

склонностями и свойствами, со всей присущей 

ему сферой бессознательного — составляет фун-

дамент нашего человеческого бытия. Историче-

ски осознанная передача свойств человека и его 

эволюция, которая показывает нам, на что был 

способен человек, и которая всем своим содержа-

нием составляет источник нашего воспитания, 

нашей веры, нашего знания и умения, — этот 

второй момент в развитии человека — подобен 

тонкой оболочке над кратером вулкана. Может 

случиться, что эта оболочка будет сброшена, то-

гда как фундаментальные свойства человека как 



ФИЛОСОФИЯ 

 416 

представителя данного вида, сложившегося в до-

исторические времена, неотвратимо присущи его 

природе» [Ясперс К., 1991, с. 56]. 

Яркую идеализацию досоциального состояния 

человека, как известно, обосновал Ж.-Ж. Руссо, 

провозгласив: «Назад к природе!». Именно досо-

циальное существование людей с их гипотетиче-

ской добротой и свободой он полагал выражени-

ем истинного нравственного порядка, исходящего 

от Бога. Эти добродетели могут быть воспитаны 

(!), они есть «не что иное, как следование самой 

природе», которая и определяет равенство людей 

[Руссо Ж.-Ж., 1981, с. 23]. В учении Руссо, с од-

ной стороны, ценности человеческого существо-

вания признаются как органическое продолжение 

природных условий, с другой — нравственный 

порядок возможен лишь в общественной жизни, 

которая приобретает роль условия цивилизован-

ного «облагораживания» человека. Ценности им-

манентно присущи природному состоянию чело-

века, но без воспитания, без участия культуры 

они остаются метафорой. Таким образом, «первая 

природа» человека представлена как гораздо бо-

лее предпочтительная, нежели «вторая природа». 

Идею фокусирования свободы воли и уважения к 

личности в природном состоянии можно считать 

парадоксальной, тем не менее она способствовала 

осмыслению аксиологических аспектов концепта 

«природа человека». 

В субординации биологического и социально-

го мы не оспариваем социальной и метафизиче-

ской сущности человека (которая становится в 

итоге для него более «естественной», нежели са-

мо природное), но хотим акцентировать внимание 

на том, что и природа человеку дана уникальная 

— природа универсального свойства с огромным, 

безграничным, потенциалом способностей. При-

рода человека как будто сама «допускает» соб-

ственные изменения (в этой связи много говоря-

щим является название круглого стола: «Природа 

человека — история самосозидания» [Мал-

ков С.М. и др., 2015; Мюрберг И. и др., 2014; 

Smith R., 2007]). Нередко данное обстоятельство 

становится площадкой для сомнения: «есть ли 

вообще у человека природа?», так как основанием 

для вопроса становится привычное представление 

о природе как устойчивой и изначальной данно-

сти.  

Действительно, человек изначально есть био-

логически неприспособленное существо; у чело-

века нет предзаданной биологической програм-

мы, он не приспосабливается, а преобразует 

окружающую среду и т.д. Не случайно А. Гелен 

считал человека «недостаточным существом»: в 

отличие от животного у него отсутствуют устой-

чивые биологические реакции. Х. Блюменберг 

писал: «Нехватка у человека специфических 

средств реактивного поведения по отношению к 

действительности, ограниченность его инстинк-

тов являются исходным пунктом для центральной 

проблемы антропологии — как, вопреки своей 

биологической неоснащенности, человек оказы-

вается в состоянии существовать. Ответ может 

быть сведен к формуле: благодаря тому, что он не 

связывает себя с этой действительностью непо-

средственно» [Блюменберг Х., 1995, с. 109–110].  

Но свобода человека внутри своей природы 

позволяет определять человека одновременно и 

как избыточное существо. Человек в родовом из-

мерении — это универсальное, пластичное суще-

ство с бездной возможностей. Человек способен 

разворачивать бесконечный спектр отношений к 

миру и поэтому бесконечный спектр способно-

стей и возможностей. Шелер рассматривал отно-

шение «Человек – Мир» как безграничное отно-

шение, характеризующееся открытостью челове-

ка миру. Деятельностно-практическая способ-

ность человека делает природу человека неисчер-

паемой.  

В этой связи следует отметить, что природа 

человека в целом амбивалентна: она выступает 

одновременно и как материал, и как способность 

работы с этим материалом; и как стартовая пло-

щадка, и как финишная черта. Теоретические 

трудности оперирования понятием «природа че-

ловека» возникают вследствие того, что исследо-

ватели при анализе имеют в виду то один, то дру-

гой полюс его содержания, размытого и неопре-

деленного по существу. Кроме того, природа че-

ловека может осмысляться одновременно и как 

нечто устойчивое, строго определенное, и как не-

что пластичное, податливое для изменений; и как 

нечто заданное по своим параметрам, и как «чи-

стая доска»; и как нечто недостаточное в биоло-

гическом разрезе, и как избыточное в родовой 

перспективе. Природа должна к тому же соизме-

ряться с сущностью человека. При этом необхо-

димо иметь в виду, что то, что концептуализиру-

ется как «сущность человека», на уровне антроп-

ной (родовой) идентичности может вполне опре-

деляться как его природа. Разная смысловая 

нагрузка понятия «природа человека» налицо, и 

данное обстоятельство требует дальнейшего 

осмысления. Считаем, что в целом на концепт 

«природа человека» накладывается принцип 



Г.К. Сайкина, З.З. Ибрагимова 

 417 

осмысления внешней природы в терминах «пер-

вой» и «второй» природы [Bertram G.W., 2020]. 

Э. Кассирер писал: «Неизбежный момент че-

ловеческого существования — противоречие. У 

человека нет “природы” — простого или одно-

родного бытия. Он причудливая смесь бытия и 

небытия; его место — между двумя этими полю-

сами» [Кассирер Э., 1998, с. 14]. 

И здесь важно понять, что природа человека 

такова, что мы не можем знать, какие формы че-

ловека могут из нее произрасти. Родовая безгра-

ничность человеческих способностей подразуме-

вает историческую бесконечность форм человека. 

Любопытно, что все, что не укладывается в 

наличную историческую форму, современный че-

ловек выносит за пределы человеческой формы (в 

постчеловека, в сверхчеловека). Однако по логике 

вещей все новые формы — не за пределами при-

роды человека, они есть ее логическое продолже-

ние.  

Культура: в пространстве 

между природой и человеком 

Интерес к натуралистическому аспекту бытия че-

ловека «вспыхивал» по-разному во все эпохи. 

Так, например, в XX в. этот познавательный им-

пульс реализуется через потребность человека 

обратиться к истокам: к своей природе, к жела-

нию овладеть своей собственной природой. У 

Й. Хёйзинга это звучит так: «Овладение челове-

ческой природой может значить лишь одно: чело-

вечество, которое владеет собой, лично каждый 

индивидуум» [Хёйзинга Й., 1992, с. 263].  

Хёйзинга в своих размышлениях о современ-

ной культуре упоминает о высоких требованиях, 

предъявляемых к культуре. Это касается и прин-

ципа равновесия между природным и культурным 

началами, и необходимости милосердия к культу-

ре, которая рискует оказаться невеликой. Челове-

ческое начало неизменно связано с артикуляцией 

отношения к ценностям, что в сущности порож-

дает феномен культуры. «Культура должна быть 

метафизически ориентированной, либо ее нет во-

обще» [Хёйзинга Й., 1992, с. 264].  

Каждая эпоха являет миру свои идеалы. Разу-

меется, они в своей оторванности от природных 

условий существования могут заключать и за-

ключают абстрактный смысл, но в целом они 

несут в себе характер блага, имеющего в значи-

тельной степени общественный характер. Человек 

вне этих метафизических требований рискует 

оказаться за пределами не только культуры, но и 

вне своих границ человечности. Бытие человека 

давно ассоциируется с признанием особенного, 

вне-природного начала в нем, того, что отчасти 

заглушает в нем «природного человека». Но от-

рицание ценностей ведет и к отказу в нем от 

«внеприродного», общественного существа, куль-

туры в целом. «Термины, связующие воедино все 

современные культурные устремления, можно 

найти только в ряду “благоденствие, могущество, 

безопасность” (мир и порядок тоже входят в этот 

ряд) — все эти идеалы больше годятся, чтобы 

разделять, а не объединять, и все непосредствен-

но вытекают из природного инстинкта, не обла-

гороженного духом. Эти идеалы были знакомы 

уже пещерным людям» [Хёйзинга Й., 1992, 

с. 264]. Эта внутренняя оппозиция в содержании 

самой культуры присутствует соответственно и в 

идеалах самой культуры. Этот парадокс заметил 

не только Й. Хёйзинга, но и Г. Зиммель и другие. 

Человек абсолютно органичен в трансляции своей 

природы, когда оказывается способным преодо-

леть границы своего наличного бытия (отказаться 

от всего мнимого, но внешне аутентичного его 

природе) и не только, но и стремится к идеалу, 

который выходит «за пределы и поднимается 

выше интересов сообщества, которое этот идеал 

провозглашает» [Хёйзинга Й., 1992, с. 264]. 

Возможность состояться в качестве человека, 

полноценно выражающего свою природу, появля-

ется на грани, в промежутке, «в пространстве 

между» — в метапространстве природного и 

культурного миров. Это происходит как состоя-

ние появления новых сущностей — интериоризо-

ванных, как формирование «внутреннего челове-

ка», ценностей, способных управлять, регулиро-

вать, противостоять «природному» в человеке. 

А.Л. Доброхотов пишет, что «во всяком случае у 

человека есть то, чего нет в природе и чем он не 

склонен поступаться: его ценности и императив 

их воплощения. К этому же надо добавить удиви-

тельный феномен сознания, которое как бы ком-

пенсирует неравномощность природы и челове-

чества: природа охватывает человека, но охваты-

вается его сознанием» [Доброхотов А.Л., 2016]. 

В этой логике к привычному соотношению 

природного и личностного миров добавляется 

третий мир. И сама культура (как мир, созданный 

человеком), чтобы стать таковой, должна перейти 

в состояние «второй природы», в реальность ар-

тефактов. Но это промужуточное состояние куль-

туры. Пройдя через факт рождения авторства ар-

тефактов, культура фокусирует продукты челове-

ческого освоения природного мира, человеческой 



ФИЛОСОФИЯ 

 418 

активности. Уникальность этого мира с его но-

выми символами, знаками, ценностями и мира 

человека порождает, по словам А.Л. Доброхотова, 

новую ситуацию — «она должна отличаться и от 

природы, и от субъекта. Почему природное нача-

ло — это не культура, понять легко. Труднее да-

ется понимание того, что начало личное также не 

есть культура: разве человек не часть культуры?» 

[Доброхотов А.Л., 2016]. Ценности не утрачивают 

своего инвариантного метафизического смысла. 

Они трансформируются в этом метапространстве, 

обретают новые аспекты. Человеческое, субъек-

тивное приобретает новые — объективные харак-

теристики, это «естественное» отделение делает 

мир культуры и мир ценностей общезначимым, 

новым опытом осмысления человеком своей при-

роды. «Перед нами третья (не природная и не че-

ловеческая) реальность. Это очеловеченная при-

рода, природа, “согласившаяся” соответствовать 

идеалам и требованиям человека. Или, с другой 

стороны, это воплотившийся в природе человек, 

который в какой-то мере стал ее частью» [Добро-

хотов А.Л., 2016]. В целом, отдельно взятые ре-

альности нуждаются в гармонизации, синхрони-

зации процессов, которые возможны при участии 

культуры. При этом важен вопрос о целостности 

метафизических смыслов, благодаря которым со-

циальность воспроизводится. 

Топос культуры в пространстве между приро-

дой и человеком логически предполагает его по-

граничное состояние, когда субъектность челове-

ка дополняется его объектностью. Именно в куль-

туре человек формирует свою новую ипостась 

носителя метафизических состояний. Но для об-

ретения этого качества человек постоянно, сти-

хийно и намеренно, выходит за пределы своего 

наличного бытия («это выше моих сил», «я вышел 

за границы своих возможностей», «это немысли-

мо» и т.д.). Это происходит в согласии и в проти-

воречии и с природными предпосылками, и с со-

циальными императивами. Стихийность и то-

тальность этих процессов ставит человека перед 

выбором, а следовательно, воспроизводит усло-

вия для свободы человека, признанной ценности 

человеческого бытия. А.А. Ивин говорит об этом 

назначении человека так: «“Метафизикой” можно 

назвать то, чему нельзя придать смысл в рамках 

человеческой жизни и ее условий. Например, есть 

такое понятие, или качество, — “доброта”. Чело-

век не может придать смысл слову или представ-

лению “доброта” в рамках условий и пределов 

собственной жизни, потому что если он должен 

определить доброту только в рамках условий сво-

ей жизни, доброта не имеет смысла» [Ивин А.А., 

2006, с. 288–289]. Человеку важно это определить 

за пределами своего личностного бытия, ибо 

ограниченность этими обстоятельствами не дает 

ему возможности понять хотя бы фрагмент глу-

бины ценностей человеческой жизни. 

Но есть позиции, согласно которым человече-

ская природа стала одним из наиболее спорных 

концептуальных пережитков современной евро-

пейской философии. В данном случае приводят 

позицию Н. Хомского о том, что человеческая 

природа обусловлена врожденными нормативами 

языковых способностей. Н. Хомский поддержи-

вает категорию человеческой натуры, он также 

коррелирует ее с вопросом о свободе. Но, призна-

вая человеческую природу как естественный про-

цесс, формирующий языковые способности, он 

тем не менее удаляет категорию человеческой 

природы из ее основных аксиологических утвер-

ждений [Madarasz N.R., Santos D.P., 2018]. 

В другом подходе мы видим новый аспект по-

нимания природы человека в контексте ее связи с 

культурной идентичностью, который ведет к бо-

лее фундаментальным вопросам, касающимся че-

ловеческой жизни, ее ценностных рамок и ее из-

менений во времени, которые есть сегодня. По 

словам автора, идея «благополучной жизни» во-

площает в себе как психологические, так и этиче-

ские и эстетические приоритеты. Тенденции со-

временной жизни таковы, что более либеральные 

подходы к жизни и уход от твердо установленных 

правил обусловлены желанием успеха и одновре-

менным снижением требований этических ценно-

стей [Shulavikova B., 2006]. 

Тем более удивительна реакция определенного 

круга людей в социуме, которые видят в пробле-

матике природы человека некую угрозу. Трансля-

ция ценностей в рамках человеческой природы 

воспринимается в искаженном виде, на что появ-

ляются актуальные и продолжающиеся апологии. 

Так, С. Пинкер усматривает следующие позиции 

оппонентов: «Признать человеческую природу, 

по мнению многих, — значит, одобрить расизм, 

сексизм, войну, жадность, геноцид, нигилизм, ре-

акционную политику и пренебрежение детьми и 

обездоленными». Подобные дискуссии позволяют 

нам утвердиться в мысли об актуальности и 

остроте рассматриваемой проблемы, носящей 

внешне сугубо академический характер [Mali M., 

2017]. 



Г.К. Сайкина, З.З. Ибрагимова 

 419 

Концепт природы человека 

в аксиологическом ракурсе  

М. Хайдеггер как-то заметил: «…имя “природы” 

выступает как основное слово, именующее суще-

ственные [сущностные] отношения западного ис-

торического человека к тому сущему, каковое не 

есть он и каковое есть он сам. Простое перечис-

ление получивших распространение антитез де-

лает это зримым: природа и благодать (сверх-

природа), природа и искусство, природа и исто-

рия, природа и дух» [Хайдеггер М., 2004, с. 119]. 

Здесь важно отметить, что характер отношений 

человека с природой, выраженный в форме анти-

тез, бинарных оппозиций, показывает, что приро-

да фактически предстает как антиценность. Кате-

гория «природа человека» находится сегодня 

фактически за пределами пространства аксиоло-

гических смыслов (отметим, что такая ситуация 

прочно утвердилась после кантовского разведе-

ния мира природы и мира свободы). К тому же 

данное обстоятельство может говорить о проти-

востоянии природы и человека, несмотря на то, 

что природное есть и в самом человеке (а это бес-

покоит и страшит человека). Но есть еще один 

план: человек сам есть часть природы, биосферы. 

Пандемия продемонстрировала, что в определен-

ном смысле это человек живет в мире вирусов, а 

не они — в нашем мире. Установка о том, что че-

ловек неподвластен законам природы, часто тер-

пит фиаско.  

В целом в мыслительном пространстве фигу-

рирует двоякий образ Природы: как инобытия че-

ловека и как его естества. Преобладает же вос-

приятие природы как чего-то чуждого человеку; в 

данном случае сказывается инструментальное от-

ношение к природе. Однако, согласитесь, даже 

«инструментальное» отношение к человеческой 

природе у человека обретает странную логику: 

если она — средство, то почему мы ее не исполь-

зуем как помощницу, а относимся как к «врагу», 

сопротивляясь ей?! Технократическое отношение 

к внешней природе исключительно как к сырью 

человек постепенно перенес и на собственную 

природу. Логическим продолжением такого 

принципа может стать отношение к биоматериа-

лам человека как к ничего не значащим «отхо-

дам», объективно возникающим в ходе любого 

«производства» (в качестве примера можно при-

вести проблему «лишних» эмбрионов в практике 

репродуктивных технологий).  

Важно, что именно анализ природы человека в 

аксиологическом ключе актуализирует теорети-

чески и практически значимый вопрос: что цен-

ного в природе человека? Такая постановка во-

проса будто «проясняет глаза»: без уникальной 

природы человека мы бы и не проявили своей 

свободной универсальной сущности, не смогли 

бы стать безграничными. Выясняется, что аксио-

логический подход «снимает» противоречие 

между «природой» и «сущностью человека». К 

тому же, по нашему мнению, он способствует от-

ношению к собственной природе как к неотъем-

лемой — органичной — части. Возведение чело-

веческой природы в аксиологический принцип 

содержательно означает признание за ней само-

ценности.  

Не будем забывать, что аскиологическое 

наполнение концепта «природа человека» необ-

ходимо для разрешения большого спектра биоэ-

тических проблем. Аксиология ставит пределы 

трансгрессивным — беспредельным — действиям 

человека по самоизменению запуском принципи-

ально важных вопросов: каковы с позиции мо-

ральной ответственности границы реализации 

идей генной инженерии, клонирования, киборги-

зации человека, репродуктивных технологий, 

экспериментов над человеческими эмбрионами, 

практики трансплантации органов; благостны ли 

современные проекты по переделке человека; ка-

кой отклик они будут иметь в перспективе [Фуку-

яма Ф., 2008; Хабермас Ю., 2002]. 

Недостаточность своей природы человек ком-

пенсирует наращиванием искусственных органов 

путем создания «неорганического тела», однако 

отчужденная сила искусственного мира стала се-

годня столь велика, что фактически перестает 

быть «органичным» удлинением человеческой 

природы, а противостоит человеку как нечто 

враждебное. То же может случиться и с тем ис-

кусственным «человеком», с тем киборгом, со-

зданным в результате трансгрессивной трансфор-

мации человека.  

Человек действительно чрезмерно увлекся 

проектами трансформации своей природы: телес-

ности, чувственности, пола, способов размноже-

ния. Крайним пределом биотехнологического ре-

дактирования человека можно считать на сего-

дняшний день идеи и практику движения транс-

гуманизма. В.С. Степин в свое время отмечал, что 

представители трансгуманизма утверждают: тот 

уровень бытия, который был создан природой, 

уже исчерпал себя. «Поэтому необходимо целе-

направленно совершенствовать природный про-

дукт, выходить за пределы человека и человече-

ской истории. Это приведет к созданию постче-

ловека как нового существа, который будет поко-



ФИЛОСОФИЯ 

 420 

рять вселенную успешнее, чем мы с вами. Однако 

надо серьезно разобраться с рисками, которые 

грозят в этой связи человеку. Как только возникла 

техника, зародилась и идея изменить самого себя. 

Но есть ли предел, который заставит человека 

ограничить стремление к совершенствованию?» 

[Воронин А.А., 2015, с. 164]. Отметим, что объек-

том для критики трансгуманизма может быть от-

правная идея исчерпанности природы, а также 

индифферентность к аксиологическим смыслам.  

Идея безграничности и универсальности чело-

веческих возможностей требует сегодня аксиоло-

гических ограничений. Трансгуманистические 

проекты выражают некую претензию человека на 

божественную функцию. Между тем каждая при-

родная сущность содержит определенную меру, 

обеспечивающую ей качественное своеобразие. 

Полагаем, что у человека также есть такая при-

родная мера, нарушив которую, мы потеряем се-

бя. Она определяет нашу антропную форму. При-

чем данная мера не только определяется внутрен-

ними свойствами человека, но и складывается из 

его отношений с внешним миром и из того, какая 

природа его окружает. Данная природная мера, 

вероятнее всего, имеет внутреннее сопротивле-

ние: человека нельзя менять беспредельно. Поче-

му нужны границы в понимании человеческой 

природы? Чтобы сохранить способность быть 

безграничными.  

В этой связи актуальной может стать задача, 

обозначенная Шелером. Так, он писал: «То, чего я 

хочу, — это вновь укрепить, сделать определен-

ным, прояснитъ неуверенное, колеблющееся че-

ловеческое самосознание — не льстить ему, не 

унижать садистски, как дарвинисты, Фрейд и т.д. 

Я хочу придать ему форму, которая сохранится в 

течение нескольких тысячелетий! Я хочу научить 

тому, как человек может вынести себя самого, — 

не переоценивая себя и не впадая в манию вели-

чия, но и не подвергая себя ложному самоуничи-

жению» [цит. по: Денежкин А.В., 1994, с. VIII].  

Заключение 

Категория «природа человека» обладает стран-

ным статусом в современном антропологическом 

знании: с одной стороны, категория природы че-

ловека рассматривается как устаревшая, беспро-

блемная, исчерпавшая свой эвристический потен-

циал, с другой стороны, современные биотехно-

логии, цифровизация, инструменты биополитики, 

вопросы культурной коммуникации в эпоху гло-

бализации обнаруживают много «черных дыр» в 

концептуализации данного понятия.  

Принижение природного в человеке способ-

ствовало выведению понятия «природа человека» 

за пределы идеалов, норм и ответственности. Од-

нако природу человека можно концептуализиро-

вать как онтологический фундамент человека, как 

уникальную самоценность. Экологическое созна-

ние требует защиты не только внешней природы, 

но и внутренней природы самого человека. 

При этом при «редактировании человека» по-

чему-то забывают о том, что человек сегодня пере-

стал быть самоконтролируемым и ответственным 

существом, личностью, а потому непонятно, куда 

его приведут эксперименты с собственной приро-

дой. Современный человек по существу пытается 

играть со своими пределами. Между тем он 

настроен на «переделку» органов, но не на пере-

делку своего сознания и способа бытия. Однако 

если человеческое не вытекает из природы, то при 

редактировании человека переделывать необходи-

мо как раз не органику, а сознание и моральные 

качества человека. Тем самым опасность пред-

ставляют культурная невозделанность человека, 

его безответственность. На одном полюсе — высо-

коразвитые технологии, на другом — отсутствие 

цивилизационных структур сознания человека. По 

сути, необходимо задать вопрос: не что мы хотим 

преобразовать, а кто хочет преобразовывать? Об-

ладает ли современный человек ценностным со-

знанием для игры с природной формой человека? 

Эти важные вопросы «разворачивают» анализ 

концепта «природа человека» в сторону исследо-

вательского поля аксиологии. К тому же размыш-

ления о единой природе человека, о ее базисных 

константах позволяют говорить об объединяющей 

современное антропологическое знание силе кон-

цепта.  

Список литературы 

Аванесов С.С. Антропология сегодня: коррекция 

базовых ориентиров // Человек. 2017. № 3. С. 5–32.  

Бердяев Н.А. О назначении человека. М.: Рес-

публика, 1993. 384 с. 

Блюменберг Х. Антропологическое приближение 

к актуальности риторики // Это человек: антология. 

М.: Высш. шк., 1995. С. 101–124. 

Воронин А.А. Совершенствование человека // Че-

ловек. 2015. № 3. С. 164–169. 

Денежкин А.В. От составителя // Шелер М. Избр. 

произв.: пер. с нем. М.: Гнозис, 1994. С. VII–XII. 

Доброхотов А.Л. Телеология культуры. М: 

Прогресс-Традиция, 2016. 527 с. 

Ивин А.А. Аксиология. М.: Высш. шк., 2006. 

390 с. 



Г.К. Сайкина, З.З. Ибрагимова 

 421 

Кассирер Э. Опыт о человеке: Введение в фило-

софию человеческой культуры // Проблема человека 

в западной философии: переводы. М.: Прогресс, 

1988. С. 3–30. 

Малков С.М., Михайлов И.Ф., Юдин Б.Г., Яро-

славцева Е.И. Природа человека — история самосо-

зидания: материалы круглого стола // Человек. 2015. 

№ 1. С. 32–44. 

Мюрберг И., Киселева М.С., Гусейнов А.А., 

Смит Р. Природа человека — история самосозида-

ния: материалы круглого стола // Человек. 2014. 

№ 6. С. 5–19. 

Руссо Ж.-Ж. Эмиль, или О воспитании // Рус-

со Ж.-Ж. Педагогические сочинения: в 2 т. / под. 

ред. Г.Н. Джибладзе; сост. А.Н. Джуринский. М.: 

Педагогика, 1981. Т. 1. С. 19–592.  

Фукуяма Ф. Наше постчеловеческое будущее: 

Последствия биотехнологической революции. М.: 

АСТ, 2008. 349 с. 

Хабермас Ю. Будущее человеческой природы. 

М.: Весь Мир, 2002. 144 с. 

Хайдеггер М. О существе и понятии φύσις // Ва-

сильева Т.В. Семь встреч с М. Хайдеггером. М.: 

Изд-ль Савин С.А., 2004. С. 119–182. 

Хёйзинга Й. Гл.IV. Основные условия культуры 

// Хёйзинга Й. Homo Ludens. В тени завтрашнего 

дня. М.: Прогресс–Академия, 1992. С. 257–265.  

Шелер М. Философское мировоззрение // Ше-

лер М. Избр. произв.: пер. с нем. М.: Гнозис, 1994. 

С. 1–128. 

Ясперс К. Смысл и назначение истории: пер. с 

нем. М.: Политиздат, 1991. 527 с.  

Bertram G.W. Two Conceptions of Second Nature // 

Open Philosophy. 2020. Vol. 3, iss. 1. P. 68–80. DOI: 

https://doi.org/10.1515/opphil-2020-0005 

Madarasz N.R., Santos D.P. The concept of human 

nature in Noam Chomsky // Veritas (Porto Alegre). 

2018. Vol. 63, no. 3. P. 1092–1126. DOI: 

https://doi.org/10.15448/1984-6746.2018.3.32564 

Mali M. 15 Years Later, Why Do We Still Believe in 

the Blank Slate? 2017. URL: 

https://malharmali.com/2017/08/02/15-years-later-why-

do-we-still-believe-in-the-blank-slate/ (accessed: 

11.07.2021). 

Shulavikova B. The Ideal of a «Good Life» Seen 

from a Personal Perspective // Filozofia. 2006. Vol. 61, 

no 4. P. 295–308. URL: 

http://www.klemens.sav.sk/fiusav/filozofia/?q=en/node/

823 (accessed: 11.07.2021). 

Smith R. Being Human: Historical Knowledge and 

the Creation of Human Nature. N.Y.: Columbia Univer-

sity Press, 2007. 256 p. 

 

Получена: 01.08.2021. Принята к публикации: 

31.08.2021 

 

References 

Avanesov, S.S. (2017). [Nowadays anthropology: 

How to correct basic guidelines]. Chelovek [Human Be-

ing]. No. 3, рр. 5–32.  

Berdyaev, N.A. (1998). O naznachenii cheloveka 

[On the appointment of a person]. Moscow: Respublika 

Publ., 384 p. 

Bertram, G.W. (2020). Two conceptions of second 

nature. Open Philosophy. Vol. 3, iss. 1, pp. 68–80. DOI: 

https://doi.org/10.1515/opphil-2020-0005 

Blumenberg, H. (1995). [Anthropological approach 

to the relevance of rhetoric]. Eto chelovek: Antologiya 

[This is a man: Anthology]. Moscow: Vysshaya Shkola 

Publ., pp. 101–124. 

Cassirer, E. (1998). [An essay on man. An introduc-

tion to a philosophy of human culture]. Problema che-

loveka v zapadnoy filosofii [The problem of man in 

Western philosophy]. Moscow: Progress Publ., pp. 3–

30.  

Denezhkin, A.V. (1994). [From the compiler]. 

M. Sheler. Izbrannye proizvedeniya: [Scheler M. Se-

lected works]. Moscow: Gnozis Publ., pp. VII–XII. 

Dobrokhotov, A.L. (2016). Teleologiya kul’tury 

[Teleology of culture]. Moscow: Progress-Traditsiya 

Publ., 527 p. 

Fukuyama, F. (2008). Nashe postchelovecheskoe 

buduschee: Posledstviya biotekhnologicheskoy revoly-

utsii [Our posthuman future: consequences of the bio-

technological revolution]. Moscow: AST Publ., 349 p. 

Habermas, J. (2002). Buduschee chelovecheskoy pri-

rody [The future of human nature]. Moscow: Ves’ Mir 

Publ., 144 p. 

Heidegger, M. (2004). [On the essence and concept 

of φύσις]. Vasil’eva T.V. Sem’ vstrech s 

M. Khaydeggerom [Vasileva T.V. Seven meetings with 

M. Heidegger]. Moscow: Savin S.A. Publ., pp. 119–

182.  

Huizinga, J. (1992). [Ch. IV. Basic conditions of 

culture]. Homo Ludens. V teni zavtrashnego dnya [Ho-

mo Ludens. In the shadow of tomorrow]. Moscow: Pro-

gress–Akademiya Publ., pp. 257–265. 

Ivin, A.A. (2006). Aksiologiya [Axiology]. Moscow: 

Vysshaya Shkola Publ., 390 p. 

Jaspers, K. (1991). Smysl i naznachenie istorii [The 

origin and goal of history]. Moscow: Politizdat Publ., 

527 p.  

Madarasz, N.R. and Santos, D.P. (2018). The con-

cept of human nature in Noam Chomsky. Veritas (Porto 

Alegre). Vol. 63, no. 3, pp. 1092–1126. DOI: 

https://doi.org/10.15448/1984-6746.2018.3.32564 

Mali, M. (2018). 15 years later, why do we still be-

lieve in the blank slate? Available at: 

https://malharmali.com/2017/08/02/15-years-later-why-

do-we-still-believe-in-the-blank-slate/(accessed 

11.07.2021). 

http://www.klemens.sav.sk/fiusav/filozofia/?q=en/browse/volume/2006/61
http://www.klemens.sav.sk/fiusav/filozofia/?q=en/browse/number/2006/4


ФИЛОСОФИЯ 

 422 

Malkov, S.M., Mikhaylov, I.F., Yudin, B.G. and 

Yaroslavtseva, E.I. (2015). [Human nature: The history 

of self-building. The roundtable]. Chelovek [Human Be-

ing]. No. 1, pp. 32–44. 

Myurberg, I., Kiseleva, M.S., Guseynov, A.A. and 

Smit, R. (2014). [Human nature: The history of self-

building. The roundtable]. Chelovek [Human Being]. 

No. 6, pp. 5–19.  

Rousseau, J.-J. (1981). [Emil, or an education]. Peda-

gogicheskiye sochineniya: v 2 t. [Pedagogical works: in 

2 vols]. Moscow: Pedagogika Publ., vol. 1, pp. 19–592. 

Scheler, M. (1994). [Philosophical worldview]. Iz-

brannye proizvedeniya [Selected works]. Moscow: 

Gnozis Publ., pp. 1–128. 

Šulavíková, B. (2006). The ideal of a «Good Life» 

seen from a personal perspective Filozofia. Vol. 61, 

no. 4, pp. 295–308. Available at: 

http://www.klemens.sav.sk/fiusav/filozofia/?q=en/node/

823 (accessed 11.07. 2021). 

Smith, R. (2007). Being human: historical 

knowledge and the creation of human nature. New 

York: Columbia University Press, 256 p. 

Voronin, A.A. (2015). [Perfection of the Human be-

ing]. Chelovek [Human Being]. No. 3, pp. 164–169. 

 

Received: 01.08.2021. Accepted: 31.08.2021 

 

 

 

Об авторе About the author 

Сайкина Гузель Кабировна 
доктор философских наук, профессор, 

профессор кафедры общей философии, 

Институт социально-философских наук 

и массовых коммуникаций 

Казанский (Приволжский) федеральный 

университет, 

420008, Республика Татарстан, Казань, 

ул. Кремлевская, 18; 

e-mail: gusels@rambler.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7618-1835 

ResearcherID: В-5465-2019 

Ибрагимова Зульфия Зайтуновна 
кандидат философских наук, 

доцент кафедры общей философии, 

Институт социально-философских наук 

и массовых коммуникаций 

Казанский (Приволжский) федеральный 

университет, 

420008, Республика Татарстан, Казань, 

ул. Кремлевская, 18; 

e-mail: yuldyz@rambler.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8648-6096 

ResearcherID: G-1495-2015 

Guzel K. Saikina  
Doctor of Philosophy, Professor, 

Professor of the Department of General Philosophy, 

Institute of Social and Philosophical Sciences 

and Mass Communications 

Kazan (Volga Region) Federal University, 

18, Kremlevskaya st., Kazan, Republic of Tatarstan, 

420008, Russia; 

e-mail: gusels@rambler.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7618-1835 

ResearcherID: В-5465-2019 

Zulfiya Z. Ibragimova 
Candidate of Philosophy, Associate 

Professor of the Department of General Philosophy, 

Institute of Social and Philosophical Sciences 

and Mass Communications 

Kazan (Volga Region) Federal University, 

18, Kremlevskaya st., Kazan, Republic of Tatarstan, 

420008, Russia; 

e-mail: yuldyz@rambler.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8648-6096 

ResearcherID: G-1495-2015 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Сайкина Г.К., Ибрагимова З.З. Концепт «природы человека» как аксиологический принцип // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 3. С. 413–422. 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-413-422 

For citation:  

Saikina G.K., Ibragimova Z.Z. [The concept of «human nature» as an axiological principle]. Vestnik Permskogo univer-

siteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 3, 

pp. 413–422 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-413-422 

 

http://www.klemens.sav.sk/fiusav/filozofia/?q=en/browse/number/2006/4

