
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Пономарева Г.М., 2021 

УДК 130.2 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-352-360 

РЕБЕНОК КАК «АРХЕТИП», «ПРОТОТИП» И «ТОЧКА СБОРКИ» 

Пономарева Галина Михайловна 

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова (Москва) 

 

Новый этап в развитии гуманитарного знания во многом связан с осмыслением последствий «антропо-

логического поворота», начало которого относят к 60-м – 70-м гг. ХХ в. Многочисленные дискуссии 

этого периода привели к формированию новых тенденций, связанных со сменой научных парадигм и 

переходом к постнеклассическому истолкованию «феномена человека». Целью данной статьи является 

исследование тех возможных теоретико-методологических перспектив, которые открываются перед 

философской антропологией в результате появления новых экспликационных моделей и новых 

научных лексиконов. Для реализации данной цели исходной точкой анализа выбран образ Ребенка, 

аккумулирующий в себе самые существенные черты человека и человеческого и трактуемый 

метафорически. Ребенок позиционируется как «антропологическая константа», обозначающая способ-

ность человека к новативности и оперированию воображаемыми феноменами, наделяемыми статусом 

реальных. В качестве «антропологической константы» Ребенок обретает архетипические черты, 

значимые для понимания природы и смысла любой человеческой деятельности и интерпретации 

процессов паттернизации человеческих состояний. Развиваемый в статье подход позволяет сделать 

несколько допущений. Во-первых, Ребенка следует рассматривать в контексте драмы человеческого 

существования, состоящей в бесконечной изменчивости и принципиальной незавершенности 

«человеческого проекта». В данном случае на первый план выходит задача исследования не границ 

человеческого, но определение действительных возможностей человека. Во-вторых, образ Ребенка 

олицетворяет состояние переходности, случайности. Это требует более широкого использования в 

рамках современной философской антропологии метода множественных интерпретаций и подходов 

постфеноменологического толка. В-третьих, образ Ребенка воплощает в себе экзистенциальный 

конфликт, что дает возможность выявить сложную динамику человеческих состояний и описать их 

контекстуально. 

Ключевые слова: архетип, антропологические конфигурации, архетипическая психология, интерпрета-

ция, культурная антропология, прототип, пуэр, феноменология, философская антропология, человече-

ская ситуация. 

THE CHILD AS AN «ARCHETYPE», «PROTOTYPE» 

AND «ASSEMBLAGE POINT» 

Galina M. Ponomareva 

Lomonosov Moscow State University (Moscow) 

A new stage in the development of the humanities is largely connected with the understanding of the conse-

quences of the «anthropological turn», the beginning of which is attributed to the 1960s-70s. Numerous discus-

sions of this period led to the formation of new trends associated with the change of scientific paradigms and 

the transition to a post-non-classical interpretation of the «human phenomenon». The purpose of this article is 

to study the possible theoretical and methodological prospects that open up to philosophical anthropology due 

to the emergence of new explication models and new scientific lexicons. To achieve this goal, we chose the 

image of the Child, accumulating the most essential features of a person and a human being and interpreted 

metaphorically, as the starting point of the analysis. The Child is presented as an «anthropological constant» 

denoting a person’s ability to innovate and operate with imaginary phenomena endowed with the status of real 

ones. As an «anthropological constant», the Child acquires archetypal features that are significant for under-

standing the nature and meaning of any human activity and interpreting the processes of patterning human 



Г.М. Пономарева 

 353 

states. The approach developed in the article allows us to make several assumptions. First, the Child should be 

considered in the context of the drama of human existence, which consists in the infinite variability and fun-

damental incompleteness of the «human project». In this case, what comes to the fore is not the task of study-

ing the boundaries of the human but the definition of the actual capabilities of a person. Secondly, the image of 

the Child embodies a state of transience, randomness. This requires a wider use of the method of multiple in-

terpretations and post-phenomenological approaches within the framework of modern philosophical anthropol-

ogy. Thirdly, the image of the Child embodies an existential conflict, which makes it possible to identify the 

complex dynamics of human states and describe them contextually. 

Keywords: archetype, anthropological configurations, archetypal psychology, interpretation, cultural anthro-

pology, prototype, puer, phenomenology, philosophical anthropology, human situation. 

 

Хорошо известны слова Джона Брэдшоу, сказан-

ные им после прочтения работ американского пси-

холога и антрополога Ллойда Демоза [Демоз Л., 

2000], автора одного из первых фундаментальных 

исследований культурной истории детства: 

«…Прежде чем говорить о том, что такое человек, 

надо уяснить …ребенок — это прототип нашего 

времени» [Bradshaw J., 1990, p. 11]. В качестве та-

кового образ Ребенка аккумулирует в себе те взаи-

модополняющие признаки и свойства, которые в 

определенном историческом контексте предписы-

ваются человеку в силу его «человечности». 

Каждая эпоха рождает свою особую модель 

человека, аккумулируя в ней представления о его 

природе, сущности, характерных чертах и свой-

ствах. Данная модель определяется экспликаци-

онной парадигмой, которая с той или иной мерой 

полноты репрезентирует картину мира данной 

эпохи, определяет вектор изучения человека и 

сумму приписываемых/предписанных ему ка-

честв. В этом плане любая парадигмальная мо-

дель человека всегда остается незавершенным 

проектом, как и сам объект, который она репре-

зентирует. Сложность выбора методологических 

оснований парадигмальных моделей человека 

обусловливает перманентный поиск дополни-

тельных оснований для его понимания. Интерес к 

генезису человека и человеческого в качестве 

принципиально незавершаемого проекта заставил 

многих европейских исследователей, работающих 

в сфере культурной, исторической, социальной 

антропологии, в 60-х – 70-х гг. ХХ в. обратиться к 

тому, с чего/кого формально начинается человек 

и в кого он перевоплощается, обретая способ-

ность к возрастной трансформации, — к ребенку. 

При этом ребенок стал активно исследоваться не 

только в рамках возрастной специфики и поэтап-

ной социализации/ аккультурации, но и как архе-

тип и прототип человека. Этому способствовало 

несколько факторов, в первую очередь, популяр-

ность психоаналитической традиции и появление 

многочисленных работ по так называемой «пси-

хоистории» и «истории ментальностей» [История 

ментальностей…, 1996], в которых детство впер-

вые стало рассматриваться как особый культур-

ный феномен с присущими ему свойствами и 

особенностями.  

Как объект научного интереса образ Ребенка 

стал укореняться в культурно-антропологическом 

дискурсе с конца 70-х гг. ХХ в., пространство ко-

торого до сих пор медленно расширяется за счет 

освоения новых типов культурных текстов, новых 

источников, новых систем интерпретаций, а так-

же за счет формирования новой оптики, позволя-

ющей рассматривать Ребенка в качестве «мета-

форы человеческого».  

Интерпретация Ребенка в качестве образа, ме-

тафоры, архетипа и прототипа человеческого да-

вала возможность при решении определенных ис-

следовательских задач оперировать не редуциру-

емыми далее жизненными ситуациями, задающи-

ми человеку модели миро- и самопонимания. Как 

правило, такие ситуации обозначаются как «ан-

тропологические конфигурации» и позволяют ди-

агностировать значимые подвижки в сфере чело-

веческого: Ребенок рассуждает, чувствует и вы-

ражает себя одновременно и «так» и «не так», как 

это делают представители других возрастных ге-

нераций. В данном контексте Ребенок часто обо-

значается как «трансгрессивная фигура» или как 

«фигура медиативного перехода».  

Кроме того, метафоризация фигуры Ребенка, 

часто встречающаяся в работах представителей 

современной философской и культурной антро-

пологии, позволяет иметь в виду когерентное це-

лое ментальных элементов, которое интерпрети-

руется как универсальное основание феномена 

человеческого, дающее возможность понять, что 

означает «быть человеком», и исследовать разно-

образные способы такого бытия. 

Метафоризация фигуры Ребенка в философ-

ской антропологии помогает, таким образом, 

придавать смысловую ценность антропологиче-

ским конфигурациям и интерпретировать каче-



ФИЛОСОФИЯ 

 354 

ства Ребенка как сущностные качества человека. 

Неслучайно на первое место в данном случае вы-

двигается такое свойство человеческой природы, 

как воображение. 

Воображение, фантазия вменены Ребенку как 

один из признаков сугубо человеческого с момен-

та рождения. Без них невозможна основная дея-

тельность Ребенка, определяющая первоначаль-

ный смысл его присутствия в мире, — игра как 

творческое трансформационное преображение 

мира и условие саморазвития. Фантазия в форме 

первичной витальной активности сознания разво-

рачивается как непрерывный творческий процесс, 

череда креативных актов. Оперирование ее обра-

зами Дж. Сантаяна назвал «животной верой», ко-

торая сопряжена с оперированием воображаемы-

ми феноменами на основе инстинктивной убеж-

денности человека в реальности происходящего, в 

реальности того, с чем он имеет дело, а также в 

реальной ценности приобретаемого им опыта. 

Как отмечает Джеймс Хиллман, 

«…воображающая деятельность творит… реаль-

ность в тех формах и понятиях, в которых мы 

фактически постигаем мир, формулируем его и с 

которым взаимодействуем, фантазия является 

свидетельством негэнтропической активности со-

знания» [Хиллман Дж., 1996, с. 25]. 

В данном контексте архетип Ребенка рассмат-

ривается в качестве «антропологической констан-

ты» (термин М. Фуко). Под ней подразумевается 

спонтанная способность человека к творчеству и 

новативности, способность создания и перма-

нентного манипулирования воображаемой реаль-

ностью. 

Как антропологическая константа архетип Ре-

бенка аккумулирует качества, значимые для по-

нимания природы и смысла любой формы твор-

чества: эмотивность, аффективность, предельное 

выражение субъективности, транзитивность, иг-

норирование задаваемых правил, внеинституцио-

нальность, широкое использование игровых ко-

дов и хронотопического моделирования.  

Можно отметить еще три особенности данного 

архетипа, значимые для понимания прототипиче-

ских оснований феномена человеческой креатив-

ности: тесное сопряжение с «принципом паралле-

лизма» [Якобсон Р., 1996], культурный априо-

ризм, оперирование различными режимами и ре-

гистрами творческих актов без их иерархизации. 

Использование экспликационных возможно-

стей архетипа Ребенка в качестве антропологиче-

ской константы позволяет рассматривать, напри-

мер, искусство вне связи с отражением действи-

тельности, но исключительно в сопряжении с по-

пытками решения значимых проблем человече-

ского существования. Архетип Ребенка вносит 

сложную композиционность туда, где первона-

чально распознается лишь простота и связан-

ность, что обеспечивает возможность показать 

реальность как неоднозначное, многомерное, су-

ществующее во множестве взаимодополняющих 

картин мира явление.  

Кроме того, данный архетип помогает воспри-

нимать любые культурные практики с позиции 

«мудрой неуверенности» (теория Ж. Батая), де-

монстрируя, что человек всегда находится внутри 

смысловых координат, которые сам создает и ис-

пользует в первую очередь для того, чтобы по-

нять и исследовать те вопросы, которые только он 

сам способен задать миру и самому себе. 

Таким образом, использование архетипа Ре-

бенка в философско-антропологических кон-

текстах сопряжено с интерпретацией феномена 

человеческого в первую очередь как креативного 

начала, присутствие которого в бытии создает 

возможность перманентной реструктуризации и 

преображения последнего. В данном случае архе-

тип Ребенка истолковывается в координатах «по-

рядка», «значения» и «целеполагания», что поз-

воляет трактовать человеческое как принципи-

ально имеющее смысл и обеспечивающее «смыс-

ловую сетку» (термин М. Фуко) расположения 

антропологических конфигураций внутри опре-

деленной картины мира. 

Корни интерпретации Ребенка в качестве «ар-

хетипа» и «прототипа», несомненно, определяют-

ся юнгианской традицией, в которой образ Ребен-

ка тесно связан с образом «вечной юности» (юн-

гианский Пуэр), с «утром мира» [Юнг К.-Г., 1991, 

1995]. В данном случае образ Ребенка как бы 

предшествует образу человека, прототипичен 

ему. Не образ Человека, но образ Ребенка как 

«потенциального человека» значит в данном дис-

курсе гораздо больше для понимания сущности 

человеческого, чем любой иной образ или архе-

тип. 

Использование «прототипических смыслов» 

образа Ребенка в философско-антропологическом 

дискурсе подчеркивает принципиальную неза-

вершенность человека, его непредсказуемость, 

неоформленность, открытость, «процессуаль-

ность» и случайность.  

Присутствие Ребенка в мире случайно именно 

вследствие его незавершенности. Принятие такой 



Г.М. Пономарева 

 355 

трактовки Ребенка как прототипа человеческого в 

философской антропологии позволяет исследова-

телю сосредоточиться не на том, что он видит и 

пытается объяснить в человеке, но на том, как он 

это делает и как он интерпретирует саму возмож-

ность человеческого. Данный подход способству-

ет уходу от панлогизма и панрационализма в по-

нимании человека и сосредоточиться на более 

продуктивном допущении, согласно которому в 

Ребенке «…не воображение пребывает в разуме, а 

разум в воображении. Воспринимаемое умом (но-

этическое) и воображаемое (имагинальное) утра-

чивают свое противостояние» [Хиллман Дж., 

1996, с. 64]. 

Опираясь на указанное допущение, Джеймс 

Хиллман и Жильбер Дюран рассматривают внут-

реннюю структуру образного как возможную ос-

нову «психологического значения всего созна-

ния» [Хиллман Дж., 1996, с. 68]. В этом смысле 

образ Ребенка в качестве прототипа человеческо-

го позволяет построить иную, чем в философской 

антропологии классического типа, модель созна-

ния и выявить иные доминанты его генезиса. 

Ребенок, воспринимаемый как прототип чело-

века, вписывается в структуры бытия и обретает 

ценность как тот, посредством кого осуществля-

ется предугадывание реальности человеческого. 

«Ребенок-прототип» означивает присутствие че-

ловеческого в мире и устанавливает с миром не 

рационально выверенные, но «художественные», 

имагнитивные, аффективные взаимоотношения.  

Пребывая в мире как «потенция человеческо-

го», Ребенок заключает в себе особую темпораль-

ность: он не пребывает в настоящем, но олице-

творяет собой «прогностическое предчувствие 

будущего». Его бытие не есть «бытие-к-смерти», 

так как он ничего не знает о ней, не связан с ней, 

не предугадывает ее и не существует в страхе от 

ее постоянного присутствия рядом. Поэтому «Ре-

бенк-прототип» олицетворяет своеобразный «ис-

торический оптимизм», веру в будущее, не только 

в возможность своего собственного присутствия в 

нем, но и в свою способность влиять на течение 

времени, управлять им, приближая будущее и 

определяя его. 

Такая интерпретация обеспечивает не только 

пресловутый «прогрессизм». Она маркирует ин-

тересную смысловую аберрацию, характерную в 

определенной мере для западноевропейского 

культурного самосознания: за прошлое и настоя-

щее всегда отвечает генерация взрослых, будущее 

же всегда принадлежит молодым. Настоящее 

оценивается молодыми как то, что требует пре-

одоления, преобразования, переделки «под себя». 

В данном случае антропологические конфигура-

ции, связанные с настоящим, воспринимаются как 

«проходные», «переходные», требующие не со-

хранения и кодирования в традиции, но беско-

нечной трансформации посредством деструкции. 

При этом внутренняя трансформация как необхо-

димое условие трансформации внешнего не 

включается в перечень необходимых антрополо-

гических конфигураций. 

На оборотную сторону данного феномена об-

ратил внимание Дж. Хиллман. С его точки зре-

ния, при рассмотрении прототипических основа-

ний антропологических конфигураций, в том 

числе определяющих темпоральное позициони-

рование человека и образ времени в качестве 

структурного элемента картины мира, следует 

иметь ввиду, что «…воображение настолько тес-

но связано (как психологически, так и онтологи-

чески) со временем, что реальная работа с обра-

зом (мира и человека. — Г.П.) не только расходу-

ет душевное время… и превращает временные 

события в события душевные, но и воспроизводит 

время в душе» [Хиллман Дж., 1996, с. 72].  

Поэтому «Ребенк-прототип» должен, как это 

ни парадоксально, быть тесно связан не только и 

не столько с будущим, сколько с прошлым: чело-

вечность Ребенка определяется в данном случае 

его памятью, сопряженностью с уже ставшим, 

иным и другим для него. Память структурирует 

неосознаваемые и бессознательные процессы, 

обеспечивая целостность и аутентичность Ребен-

ка как прототипа Человека. 

Воображение Ребенка и его игра с имагнитив-

ными образами дают толчок формированию про-

тотипических антропологических конфигураций, 

связанных с феноменами «психопоэзиса» и «он-

топоэзиса».  

Психопоэзис — прототипическая способность 

человека создавать с помощью воображения мно-

гочисленные миры, наделять их статусом «реаль-

ности» и действовать в соответствии с этим при-

своенным статусом. Психопоэзис выступает 

своеобразным способом позиционирования чело-

века в мире с учетом особенностей его психиче-

ской жизни. Он обеспечивает интуитивно полага-

емую «точку центрации», «точку сборки» карти-

ны мира с означенным в ней местом человека и 

приписываемыми ему качествами. Благодаря во-

ображению человек создает мир так, как худож-

ник творит картину. Особенности этого процесса 



ФИЛОСОФИЯ 

 356 

и его последствия для философской антропологии 

хорошо описаны Мартином Хайдеггером 

[Хайдеггер М., 1993]. 

Под онтопоэзисом понимается развертывание 

человеческой сущности от простейших форм че-

рез имагнитивную «виртуальность» к творческой 

самоиндивидуализации. Человек в данном случае 

интерпретируется как результат «разворачиваю-

щегося Логоса природы в человеческое состояние 

жизни» [Tymieniecka A.-T., 1990, p. 23]. Послед-

нее выступает как совокупность постоянно изме-

няющихся действий, мыслительных процедур, 

индивидуальных поведенческих актов. Онтопоэ-

зис позволяет рассматривать сферу человеческого 

расширительно — как результат эволюции жизни, 

в процессе которой постоянно возникают новые 

человеческие свойства, качества и смыслы. До-

минанта человеческого в данном случае полагает-

ся в глубинах функционирования самой жизни.  

Как отмечает А.-Т. Тименецки: «Мы можем 

определить человеческое состояние как человече-

скую ступень жизненного динамического беспре-

рывного потока. Лишь один человек изобретает 

рациональные способы относительной стабиль-

ности, которые позволяют ему дальше продви-

гаться в потоке жизни. Человеческое состояние 

ставит человека в особую ситуацию относительно 

пространства жизни. На человека возлагается 

уникальная ответственность по отношению ко 

всему живому. Поток жизни… и все энтелехии 

мира культуры, полного конфликтов и дисгармо-

ний, обнаруживают… свою точку сборки в чело-

веке» [Tymieniecka A.-T., 1990, р. 107]. 

В этом контексте значимость образа Ребенка 

определяется тем, что с его помощью создаются 

«версии жизни», разворачивается многообразие 

жизненных стратегий [Tymieniecka A.-T., 1990, 

р. 9], закладывается «внутренняя и внешняя цен-

трация жизни» [Tymieniecka A.-T., 1990, р. 41]. 

Концептуализация человеческой жизни в ка-

честве особого «человеческого состояния» позво-

ляет понять, каким образом Ребенок, интерпрети-

руемый как «точка сборки», создает свой особый 

хронотоп и с его помощью укореняется в том об-

разе мира, который он сам произвел. Для сохра-

нения своего человеческого состояния он обрета-

ет «человеческое время» и «человеческий ло-

кус» — пересечение множества экзистенциаль-

ных пространств и витальных перспектив. 

Время Ребенка, пространство Ребенка, его дея-

тельность и память — «продукты» и «производ-

ные» онтопоэзиса, где все, с чем соприкасается 

Ребенок, обретает определенный смысл и инди-

видуализируется:происходит высвобождение со-

бытий, наделение их значимым статусом, их по-

гружение в неповторимый имагнитивный кон-

текст данной личности. 

Становясь «точкой сборки», в которой фоку-

сируется жизненный мир личности, множество 

человеческих состояний, Ребенок перемещается в 

иную, чем прежде, сеть антропологических кон-

фигураций, научается иметь дело с иными, чем 

прежде, Schemata (термин Аби Варбурга) [Вар-

бург А., 2008]. Главными вопросами для него 

становятся вопросы: «Что это значит именно для 

меня? Что затрагивает в моей душе данное собы-

тие, данная вещь, данный момент времени? Какое 

отношение то, что я творю, познаю или наблю-

даю, имеет лично ко мне, к моему существованию, 

к моему воплощению в жизни?». 

В антропологических конфигурациях начина-

ют преобладать проблемы смысловой направлен-

ности человеческого бытия, реализуемого в сово-

купности множества человеческих состояний. 

Бытие человека «пересобирается», переосмысли-

вается на основе самостояния, самопознания, са-

моактуализации. Человек меняет свой вообража-

емый локус существования, окончательно стано-

вясь «точкой отсчета» не только для себя самого, 

но и для всего остального. Он аккумулирует в се-

бе множество голосов, лиц, феноменов, экзистен-

ций, событий. Их субординация и структуризация 

образуют новую, более сложную сеть антрополо-

гических конфигураций, в которой формируются 

и проявляются новые феномены человеческого. 

Как своеобразная «точка сборки» Ребенок об-

ретает химеричность, о которой много писали 

Ж. Делез [Делез Ж., 2011] и Х. Арендт 

[Арендт Х., 2013]. Для Х. Арендт, например, че-

ловек выступает как полиморфное, многообраз-

ное существо, пребывающее в постоянном ста-

новлении. Воплощаясь в архетипе Ребенка, он 

«сущностно множественен», но одновременно и 

«прототипичен» вследствие своей недооформ-

ленности, потенциальности, случайности. Поэто-

му «…наиболее точная модель человеческого су-

ществования должна учитывать присущее этому 

существованию разнообразие как среди индиви-

дов, так и в каждом индивиде» [Арендт Х., 2013, 

с. 88]. 

Полагание Ребенка в качестве «архетипа» и 

«прототипа» и «точки сборки» человеческого 

позволяет не только создать такую модель, но и 



Г.М. Пономарева 

 357 

приблизительно определить основные структуры 

и значения такого разнообразия. 

Предварительно можно выделить несколько 

параметров, делающих образ Ребенка операцио-

нальным при исследовании человека в качестве 

«незавершенной модели» или «незавершенного 

проекта». 

Образ Ребенка воплощает в себе драму чело-

веческого существования, состоящую в непре-

кращающемся индивидуальном поиске все новых 

и новых идентичностей, все новых и новых чело-

веческих состояний. Основная проблема здесь 

связана не с установлением границ человеческо-

го, но с определением действительных возмож-

ностей человека. 

Образ Ребенка олицетворяет состояние слу-

чайности, переходности, потенциальности. В нем 

воплощается проблема принципиальной незавер-

шенности человеческих состояний и человеческо-

го существа, для осознания и интерпретации ко-

торой лучше всего подходит язык метафор, но не 

стратегия поиска строгих дефиниций. С этим свя-

заны не только трудности развития современной 

философской антропологии, но и проблемы кон-

вертации дискурсивных практик в сфере антро-

пологического знания. 

Образ Ребенка олицетворяет собой разноуров-

невый и разноплановый экзистенциальный кон-

фликт. В момент разрешения конфликта человек 

способен «внезапно увидеть» не только свои бес-

сознательные импульсы, свою истинную сущ-

ность, но и свою химеричность, амбивалентность, 

глубинную противоречивость. Изучение таких 

человеческих состояний позволяет выявить слож-

ную динамику сознательного и бессознательного, 

намеренного и непроизвольного, имплицитного и 

эксплицитного, рационального и интуитивного, 

культурного и природного. 

Ребенок нем. Он погружен в пространство 

молчания и лишен возможности свидетельство-

вать о себе с помощью языка. В этом плане он 

«еще не человек», но уже существует как откры-

тый и потенциально готовый к воплощению фе-

номен человеческого. Вот почему интерпретация 

Ребенка в качестве архетипа и прототипа дает 

возможность лучше понять значение бессозна-

тельного, воображения, игры в становлении и 

развертывании антропологических конфигура-

ций. По словам Э. Эриксона, Ребенок лишен ин-

струмента освоения реальности, каким является 

речь, но он обладает большим — своей человеч-

ностью [Эриксон Э., 2019]. 

Речевые практики позволяют человеку не толь-

ко осваивать, «обговаривать» мир, но и вырабаты-

вать правила этого «обговаривания», правила са-

мой речи, а значит, соответствующие мыслитель-

ные конструкции. Однако Ребенок не обладает ре-

чью именно в этом смысле. Он нем как животное и 

еще сохраняет способность выходить за пределы 

языка. В этом плане он олицетворяет собой то, что 

еще не нормировано, не оформлено социально или 

культурно: он сохраняет способность к спонтан-

ному творчеству вне всяких правил как изначаль-

ному признаку человеческого.  

Указанная способность обусловливает повы-

шенное внимание к так называемому «искусству 

открытия» — человеческому состоянию непре-

кращающегося взаимодействия с миром, в том 

числе с помощью аффектации. 

Таким образом, использование архетипа Ре-

бенка в философско-антропологических исследо-

ваниях дает перспективу достаточно интересных 

подходов к случайной реальности человеческого. 

В этом случае одним из следствий становится 

допущение, позволяющее интерпретировать Ре-

бенка как носителя возможности лучшей реаль-

ности и связывать с ним соответствующие антро-

пологические конфигурации утопического и про-

гностического толка. Другое допущение дает 

возможность связывать образ Ребенка с перехо-

дом от природного к культурному и обратно. В 

этом случае архетип Ребенка служит способом 

«переживать» культуру как природу и/или как че-

ловеческое бессознательное и истолковывать са-

мого Ребенка как «просвет» между человеческим 

и нечеловеческим.  

Олицетворяя случайность человеческого, Ре-

бенок являет собой «точку встречи» внешней 

причинности и внутренней целеустремленности к 

воплощению: от случайного — через становящее-

ся — к ставшему. На этом пути, строго говоря, 

Ребенку нет необходимости давать ответы и 

предлагать решения. Он ставит вопросы (в игре, 

в воображении, в спонтанном творчестве), кото-

рые вовсе не обязательно имеют ответы или знать 

ответы на которые, возможно, даже нежелатель-

но. Архетип Ребенка в пространстве философско-

антропологического дискурса олицетворяет собой 

в данном случае возможность рассмотрения чело-

веческого опыта и опыта человеческого под са-

мыми различными углами зрения, правильными и 

неправильными, логичными и алогичными, раци-

ональными и интуитивными. Опыт ошибок, за-

блуждений, самообольщений, сомнений, смеще-



ФИЛОСОФИЯ 

 358 

ний и смешений обнаруживает горизонт возмож-

ного воплощения Человека, определяя, на что он 

претендует, кем он пытается стать, неустанно 

экспериментируя с множеством доступных ему 

образов, феноменов и моделей. 

Именно многозначность и интерпретативный 

потенциал образа Ребенка способствовали обра-

щению к нему в рамках философско-

антропологической проблематики. Однако можно 

указать и на иные факторы использования образа 

Ребенка в философско-антропологическом дис-

курсе. 

Вторая половина ХХ в., которой был присущ 

так называемый «антропологический поворот», с 

одной стороны, характеризовалась кардинальны-

ми изменениями в условиях и образе жизни лю-

дей, утверждением социального эталона юве-

нальности в качестве культурного идеала и об-

разца, существенным увеличением периода дет-

ства и молодости, что привело к пересмотру со-

держательной стороны ролевого и сценарного ре-

пертуара соответствующих возрастных генера-

ций. Одновременно возросли требования, предъ-

являемые обществом к научному обоснованию и 

проверке результатов применения различных 

экспликационных гипотез в сфере философской, 

социальной и культурной антропологии. 

С другой стороны, наблюдалась дальнейшая 

дифференциация подходов к исследованию чело-

века и формирование плюралистического контек-

ста, в рамках которого стало возможным выби-

рать различные взаимодополняющие способы 

моделирования человека и его свойств, ориенти-

руясь на те или иные теоретические доминанты и 

признанные доминантными в данный момент 

времени антропологические конфигурации. 

Одновременно в философской и культурной 

антропологии происходило нарастание интегра-

тивных тенденций, направленных на создание 

моделей, объединяющих различные модальности 

креативных экспрессий индивида, связанных с 

новативностью и неофилией человека, что стало 

аккумулироваться в первую очередь в образе Ре-

бенка, и появились многочисленные исследова-

ния истории детства. 

Кроме того, в изучении человека усиливалась 

мультидисциплинарность за счет конвертации 

идей и представлений из области современной 

философии, социологии, лингвистики, культуро-

логии, биологии, психологии, истории, антропо-

логии. Это позволило интерпретировать образ Ре-

бенка в качестве «прототипического основания» 

человеческого.  

Выбор образа Ребенка в качестве концепту-

ального базиса объяснительных моделей в сфере 

человекознания был также связан с тем, что юве-

нальность стала рассматриваться как чрезвычайно 

значимый, относительно самостоятельный социо-

культурный феномен, сопряженный с особенно-

стями формирования в человеке сугубо человече-

ских качеств.  

Ребенок трактуется в данном случае не как 

конкретный индивид, но как «особое состояние» 

человеческого существа, способное изменяться в 

зависимости от средового контекста, но сохраня-

ющее в себе при этом устойчивые, неизменные 

признаки и свойства человеческого. 

Таким образом, выбор образа Ребенка в каче-

стве экспликационной модели позволяет приме-

нять в рамках философско-антропологических 

исследований множественную интерпретативную 

стратегию. 

Востребованность в философской антрополо-

гии образа Ребенка и его истолкование в качестве 

«архетипа», «прототипа» и «точки сборки» Чело-

века обеспечило появление достаточно интерес-

ных результатов уже в конце 80-х гг. ХХ в. 

Если сравнительно недавно в философско-

антропологических исследованиях Ребенок рас-

сматривался скорее как асоциальное существо, 

содержащее в себе протокультурные потенции, то 

в эпоху постмодерна его образ становится иным: 

к самой культуре постмодернизм относится как к 

изначально данной человеку природе — в этом 

случае детство как «начало человека» уже являет 

собой культурную ценность. 

Данная установка отражает возможность ис-

пользования образа Ребенка для исследования 

аберраций эмоциональных состояний современ-

ного человека (концепции «шизоидальности» 

Ж. Делеза, «безумия» М. Фуко, «аутистичности» 

Ж. Батая, «химеричности» Х. Арендт) [Фуко М., 

1994; Батай Ж., 1997; Делез Ж., 2011; Арендт Х., 

2013], а также для понимания личных стратегий 

коммуникации и личных форм невербальной экс-

прессии в процессе аккультурации. 

В указанном контексте химеричность Ребенка 

позволяет трактовать его как «точку сборки» 

«своего» – «чужого» – «другого» – «иного». Кро-

ме того, такая интерпретация образа Ребенка дает 

возможность рассматривать антропологические 

конфигурации в координатах жизненного мира, в 

процессе складывания их новой организации и 

паттернирования. Ребенок в данном случае во-

площает социальные стратегии очеловечивания, 

связанные с феноменами так называемого «бес-



Г.М. Пономарева 

 359 

предпосылочного поведения» и «спонтанных по-

веденческих актов».  

Таким образом, истолкование образа Ребенка в 

качестве «архетипа», «прототипа» и «точки сбор-

ки» в рамках философской и культурной антро-

пологии позволяет поставить вопрос о взаимодо-

полнительности дискурсивных моделей, развива-

емых в их рамках, и о необходимости формиро-

вания новых концептов, сопряженных с попытка-

ми на современном уровне понять феномен чело-

века и человеческого. 

Список литературы 

Арендт Х. Жизнь ума / пер. с англ. 

А.В. Говорунова. СПб.: Наука, 2013. 517 с. 

Батай Ж. Внутренний опыт. СПб.: 

Ахioма/Мифрил, 1997. 336 с. 

Варбург А. Великое переселение образов. Иссле-

дование по истории и психологии возрождения ан-

тичности. СПб.: Азбука-классика, 2008. 382 с. 

Делез Ж. Логика смысла. М.: Академ. проект, 

2011. 472 с. 

Демоз Л. Психоистория. Ростов н/Д.: Феникс, 

2000. 510 с. 

История ментальностей, историческая антропо-

логия. Зарубежные исследования в обзорах и рефера-

тах / cост. Е.М. Михина. М.: РГГУ, 1996. 255 с. 

Фуко М. Слова и вещи. Археология гуманитарных 

наук. СПб.: А-cad, 1994. 408 с. 

Хайдеггер М. Время и бытие. Статьи и выступле-

ния / сост., пер., вступ. ст. В.В. Бибихина. М.: Рес-

публика, 1993. 447 с. 

Хиллман Дж. Архетипическая психология / пер. с 

англ. Ю.М. Донца, В.В. Зеленского. СПб.: Б.С.К., 

1996. 157 с. 

Эриксон Э. Детство и общество. СПб.: Питер, 

2019. 448 с. 

Юнг К.-Г. Архетип и символ / пер. с нем. М.: Ре-

нессанс, 1991. 300 с. 

Юнг К.-Г. Конфликты детской души / пер. с нем.. 

М.: Канон +, 1995. 336 с. 

Якобсон Р. Язык и бессознательное / пер. с англ., 

фр. К. Голубович и др. М.: Гнозис, 1996. 248 с. 

Bradshaw J. Homecoming: reclaiming and champion-

ing your inner child. N.Y.: Bantam Books, 1990. 288 p. 

Tymieniecka A.-T. Introduction to Phenomenology of 

Life and the Human Condition. Logos and Life: Passions 

of the Soul and Elements in the Onto-Poiesis of Culture. 

Book 3. Dordrecht; Boston; London: Kluwer Academic 

Publishers, 1990. 141 p. 

 

Получена: 01.08.2021. Принята к публикации: 

31.08.2021 

 

References 

Arendt, H. (2013). Zhizn’ uma [The life of the 

mind]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 517 p. 

Bataille, G. (1997). Vnutrenniy opyt [Inner experi-

ence]. Saint Petersburg: Ахioма/Mifrl Publ., Mifril 

Publ., 336 p. 

Bradshaw, J. (1990). Homecoming: reclaiming and 

championing your inner child. New York: Bantam Books 

Publ., 288 p. 

Deleuze, G. (2011). Logika smysla [The logic of 

meaning]. Мoscow: Akademichedkiy Proekt Publ., 

472 p. 

Erikson, E. (2019). Detstvo i obschestvo [Childhood 

and society]. Saint Petersburg: Piter Publ., 448 p. 

Foucault, M. (1994). Slova i veschi. Arkheologiya 

gumanitarnykh nauk [The order of things: an archaeolo-

gy of the human sciences]. Saint Petersburg: А-Cad 

Publ., 408 p. 

Heidegger, М. (1993). Vremya i bytie. Stat’i i 

vystupleniya [Time and being. Articles and speeches]. 

Moscow: Pespublika Publ., 447 p. 

Hillman, J. (1996). Arkhetipicheskaya psikhologiya 

[Archetypal psychology]. Saint Petersburg: B.S.K. 

Publ., 157 p. 

Jakobson, R. (1996). Yazyk i bessoznatel’noe [Lan-

guage and the unconscious]. Moscow: Gnozis Publ., 

248 p. 

Jung, K.-G. (1991). Arkhetip i simvol [Archetype 

and symbol]. Moscow: Renessans Publ., 300 p. 

Jung, K.-G. (1995). Konflikty detskoy dushi [Con-

flicts of the child’s soul]. Moscow: Kanon+ Publ., 

336 p. 

Mause, L. de (2000). Psikhoistoriya [Psychohistory]. 

Rostov-on-Don: Feniks Publ., 510 p. 

Mikhina, E.V. (comp.) (1996). Istoriya men-

tal’nostey, istoricheskaya antropologiya. Zarubezhnyye 

issledovaniya v obzorakh i referatakh [The history of 

mentalities, historical anthropology. Foreign research in 

reviews and abstracts]. Moscow: RSHU Publ., 255 p. 

Tymieniecka, A.T. (1990). Introduction to phenom-

enology of life and the human condition. Logos and life: 

passions of the soul and elements in the onto-poiesis of 

culture. Book 3. Dordrecht; Boston; London: Kluwer 

Academic Publ., 141 p.  

Warburg A. (2008). Velikoe pereselenie obrazov. Is-

sledovanie po istorii i psikhologii vozrozhdeniya an-

tichnosti [The great migration of images. A study on the 

history and psychology of the Renaissance of Antiqui-

ty]. Saint Petersburg: Azbuka-Klassika Publ., 382 p. 

 

Received: 01.08.2021. Accepted: 31.08.2021 



ФИЛОСОФИЯ 

 360 

 

Об авторе About the author 

Пономарева Галина Михайловна 
доктор философских наук, профессор, 

профессор кафедры философской антропологии 

Московский государственный университет 

им. М.В. Ломоносова, 

119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 

e-mail: forever31@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8420-4988 

Galina M. Ponomareva 
Doctor of Philosophy, Professor, 

Professor of the Department 

of Philosophical Anthropology 

Lomonosov Moscow State University, 

27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 

e-mail: forever31@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-8420-4988 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Пономарева Г.М. Ребенок как «архетип», «прототип» и «точка сборки» // Вестник Пермского университета. Фи-

лософия. Психология. Социология. 2021. Вып. 3. С. 352–360. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-352-360 

For citation: 

Ponomareva G.M. [The child as an «archetype», «prototype» and «assemblage point»]. Vestnik Permskogo universiteta. 

Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 3, pp. 352–

360 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-352-360 

 


