
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Динабург С.Р., 2021 

УДК 111+141.2 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-326-332 

ТРАНСДИСЦИПЛИНАРНОЕ ИЗУЧЕНИЕ ЧЕЛОВЕКА: 

ОПОРЫ И КОЛЛИЗИИ 

Динабург Светлана Роальдовна 

Пермский национальный исследовательский политехнический университет (Пермь) 

 

Трансдисциплинарный подход в исследовании проблемы человека представляется наиболее 

естественным и предлагающим продуктивный выход из положения, в котором находится современная 

философия. Проблема человека рассмотрена как парадоксальная weird-problem, непосредственно 

связанная с глобальными проблемами современности. В этом случае альтернативой ориентацией на 

решение проблем выступает проблематизация, выявляющая скрытые возможности и устанавливающая 

отношения между различными полями смыслов. Вопрос о методе, основаниях интеграции и новой 

оптике в познании назревал в «длинном ХХ веке» одновременно с провозглашением конца 

фундаментальных опор (Бога, науки, истории, человека), что привело к ситуации исчерпанности 

миросозерцаний и вынужденной беспредпосылочности. Преодолевая этот кризис, познание сегодня 

выдвигается в позицию транс- и мета-, где открывается возможность обнаружить целостность и новые 

пути для синтезов. Не только научно-философский этос, но и необходимость вовлечения широкого 

круга людей в практику человекознания требуют ясности: трансдисциплинарность — не модное интел-

лектуальное увлечение (спекулятивная программа, дискурсивная игра), а действенный метод, умеющий 

работать с радикализацией, социальными искажениями, тупиками и пр. Поиски онтологических 

оснований и интеграция с различными формами культурного опыта приводят «транс-науку» к 

метафизическим проблемам и опыту сакрального, признанию за дискурсом роли творящего бытия; 

испытание пределов нуждается в сопряжении с умеренным эпистемологическим консерватизмом. 

Трансдисциплинарность в своем теоретическом обосновании опирается на эффекты самоорганизации, 

саморазвития, самообучения, что требует обеспечения условий для производства синтезов и компе-

тентного доверия к процессу, несводимого к чудесному появлению Deus ex machina. Исследуя пара-

доксальные столкновения трансдисциплинарности, предлагается рассмотреть ее укорененность как ис-

торического феномена. 

Ключевые слова: дискурс, история, метафизика, парадокс, проблематизация, самоорганизация, синтез, 

сакральное, трансгрессия, трансдисциплинарность. 

TRANSDISCIPLINARY HUMAN STUDY: PILLARS AND COLLISIONS 

Svetlana R. Dinaburg 

Perm National Research Polytechnic University (Perm) 

The transdisciplinary approach to studying the problem of human appears to be the most natural and productive 

starting point for the situation that modern philosophy finds itself in. In the paper, the problem of human is con-

sidered as a paradoxical weird problem directly related to the global problems of our time. In this case, what ap-

pears to be an alternative to problem-solving is problematization, which reveals hidden opportunities and existing 

relationships between different fields of meanings. The question of the method, foundations of integration was 

brewing over the «long 20th century» simultaneously with the proclamation of the end of fundamental pillars 

(God, science, history, man), which led to a situation of exhaustion of world outlooks and forced «preconception-

lessness». Overcoming this crisis, cognition is now moving into the trans- and meta- positions, where the oppor-

tunities for construction and new paths for syntheses open up. Not only the scientific and philosophical ethos, but 

the need to involve a wide range of people in the practice of study of human nature requires clarity: transdiscipli-

narity is not a mere popular intellectual trend (speculative program, discursive game), but an effective method that 

can work with radicalization, social restrictions, dead ends, etc. The search for ontological foundations and inte-



С.Р. Динабург 

 327 

gration with various forms of cultural experience lead «trans-science» to metaphysical problems and the experi-

ence of the sacred, the recognition of the role of discourse as the creative being; then the testing of limits needs to 

be coupled with moderate epistemological conservatism. In its theoretical foundation, transdisciplinarity is based 

on the effects of self-organization, self-development, and self-learning, which requires the provision of conditions 

for the production of syntheses and competent trust in the process, which cannot be reduced to the expectation of 

a miraculous appearance of Deus ex machina. Exploring the paradoxical collisions of transdisciplinarity, it is pro-

posed to consider its rootedness as a historical phenomenon. 

Keywords: discourse, history, metaphysics, paradox, problematization, self-organization, synthesis, sacred, 

transgression, transdisciplinarity. 

 

Говоря о продуктивности исследовательских про-

грамм, не приходится надеяться на легкий исход 

приложения сколь угодно мощного инструмента 

к «проблеме человека», которая может быть оха-

рактеризована как weird-problem (странная, уди-

вительная, фатальная, таинственная, запредельная 

и т.д.). 

С одной стороны, в человеческом бытии пер-

спективы трансценденции и трансгрессии уни-

версальны. Полагание человека основано на том, 

что он по своим возможностям «превосходит лю-

бую заданную и фиксированную определенность, 

любые устоявшиеся способы существования» 

[Фаритов В.Т., 2016, с. 287]; природа человека 

амбивалентна, а создаваемые им учения тем более 

амбивалентны, чем они креативнее и содержа-

тельнее [Киященко Л.П., 2020, с. 126]. С другой 

стороны, современность открывает все новые ас-

пекты «странности» касательно человека: 

– богатство знаний, все более глубокий анализ 

сосуществуют с перспективой потеряться «в мас-

се бессвязных и разрозненных данных, лишенных 

концептуального единства» [Кассирер Э., 1988, 

c. 27]; 

– хроническое предчувствие «антропологиче-

ской катастрофы» (М. Мамардашвили), симпто-

матика «незамеченной потери души» (Д. Оруэлл), 

травмогенный характер культуры (Ж. Лакан) 

имеют место на фоне прогрессирующего антро-

поцена; 

– многочисленные атаки на антропоцентризм 

со стороны трансгуманизма и ингуманизма вызы-

вают новый виток трансгрессии: современное и 

более многомерное понятие метачеловек «спо-

собно преодолеть “нечеловеческие” коннотации 

потсгуманистического и трансгуманистического 

дискурсов» [Чеклецов В.В., 2021, c. 101]; 

– проблема человека непосредственно перете-

кает в сложные социальные и глобальные про-

блемы, получившие также название wicked (гад-

кая, проклятая, дурная) problem. Проблемы такого 

рода не имеют очевидного и простого решения, 

поскольку характеризуются нелинейными зави-

симостями, неполнотой и динамикой данных, 

связаны с конфликтом интересов, порождают 

очередные проблемы и т.п. 

Тем не менее, попытки решения «странных» 

проблем, ориентированных на поиск результата, 

имеют альтернативу. Проблематизация как 

«смещение и совмещение практик» [Ардаш-

кин И.Б., 2004] позволяет выявить скрытые ре-

сурсы и установить отношения между парадок-

сальными столкновениями смысла. И хотя про-

блематизация соответствует принципам транс-

дисциплинарного опыта [Киященко Л.П., 2020, 

с. 124], а wicked problem все чаще обсуждаются в 

свете трансдисциплинарности, нас интересует, 

насколько «странность» самого трансдисципли-

нарного подхода (в силу его креативности и «че-

ловекоразмерности») релевантна «странной» про-

блеме человека. 

Прежде всего, трансдисциплинарность нельзя 

назвать «подходом» в классическом понимании 

как уже кем-то намеченным путем с отработан-

ными и заранее верифицированными процедура-

ми. Смысл трансдисциплинарности адекватнее 

раскрывается в концептах «опыт» и «стратегии», 

их динамике и подразумеваемой связи. Стратегии 

аккумулируют опыт, строятся на основе ценност-

ных и целевых устремлений, но не имеют заведо-

мо определенного маршрута. Опыт не воспроиз-

водим в точности и присваивается в соответствии 

с интенциями и культурными кодами. И страте-

гии, и опыт требуют сложной интегративной ра-

боты, неразрывно связаны и часто трудно разли-

чимы. И все же — между свершившимся и пред-

стоящим существует зона неустранимой неопре-

деленности, «зазор», преодолеваемый лишь опре-

деленным скачком.  

В сильной (и метафизической) версии транс-

дисциплинарности, где «транс-» означает транс-

грессию принципа двойственности, зона зазора — 

это «включенная середина», Скрытое Третье [Ни-

колеску Б., 2015, c. 71]. Апелляция к Hidden Third 

для хорошо «заземленного» трансдисциплинар-

ного опыта кажется спекулятивным воспарени-

ем, тем более что это «включенное третье» опре-

деляется через понятие «сакрального» [Свир-



ФИЛОСОФИЯ 

 328 

ский Я., 2015, c. 250]. Через абрис сакрального 

обоснование трансдисциплинарности врезается в 

самую сердцевину вопросов о мире и человеке в 

их метафизическом изводе — что движет миром и 

каково при этом место человека.  

Трансдисциплинарность как факт реально-

сти — процесс, выходящий за рамки «социально-

го» к unus mundus (единому миру) [Николеску Б., 

2015, c. 62], и как факт познания — проект, выхо-

дящий за рамки науки, имеет явную холистиче-

скую направленность. Здесь интересны два во-

проса: 1) какие пределы эта совместность процес-

са и проекта (в своем закономерном становлении 

и дерзании мысли) способна преступить? и 2) как 

при расширении осваиваемого «пространства» 

удается удержать единство без распада на фраг-

менты?  

Ответ на первый вопрос артикулируется явно 

и как будто бы содержится в самом названии: вы-

ходя за пределы дисциплин, трансдисциплинар-

ность притязает лишь на сферу философии науки 

и эпистемологии, на метазнание (Ж. Пиаже), 

«науку наук» (Б. Николеску). Ответ на второй во-

прос дается в заданных границах и одновременно 

превосходит их. С одной стороны, оставаясь в 

рамках эпистемологии, можно обосновать, что 

целостность и реализуется и мыслится как не-

монолитная, не-стационарная и не-

тоталитарная — как «совокупность множества 

различных единств» и «беспокойство становле-

ния целостностью» (Л.П. Киященко), сетевая ор-

ганизация или «гетероархическое соотношение» 

(В.И. Аршинов) фрагментов знания [Богатая Л., 

2015, c. 173]. С другой стороны, когда обоснова-

ние затрагивает коэволюцию типов рационально-

сти, оно не может ограничиваться указанием на 

«свободный (прагматический) выбор ученых» 

или «переключение гештальта, когда одни кон-

ститутивные принципы “вдруг” заменяются дру-

гими» [Столярова О.Е., 2018, с. 377]. 

Такая эпистемология «тем не менее оставляет 

вопрос о ее отношении к онтологии открытым», 

вернее, ставит новый вопрос о вариантах реали-

зации онтоэпистемологического комплекса, уко-

рененного в социальной реальности. Например, 

Я. Хакинг и П. Гэлисон «изнутри» эпистемологии 

«употребляют термин “историческая онтология” 

для описания исследовательской практики, кото-

рая имеет дело с тем, как и при каких условиях 

осуществляется синтез бытия и познания … — 

как объекты и концепции “становятся существу-

ющими”» (come into being/existence) [Столяро-

ва О.Е., 2018, с. 377] и фактически являются аген-

тами. Следовательно, открытость и сложност-

ность трансдисциплинарности не может укло-

ниться от «метафизических мук» и прорыва к ре-

альности, что приводит к новым аспектам ее про-

блематизации. В частности, к столкновению спе-

кулятивных разработок, «глубоко осевших в нас 

теоретических интуиций» с контр-интуитивными 

интерпретациями эмпирических данных, каждая 

из которых может оказаться «формой самообма-

на» [Метцингер Т., 2020, с. 146]. 

Характеристика трансдисциплинарной це-

лостности как сетевой организации ставит новые 

вопросы о природе и прочности этих связей, спо-

собных выдерживать парадоксальность человече-

ского и социального бытия. Внутри самой транс-

дисциплинарности как феномена существует 

дифференциация, различающая ее режимы, а 

также тематические линии, индивидуальные ин-

терпретации и культурные черты, которые, в 

свою очередь, демонстрируют различные формы 

интеграции. В частности, трансдисциплинарность 

понимается в двух основных смыслах: во-первых, 

как следование за универсальными методами и 

подходами, пронизывающими научные дисци-

плины, а во-вторых, как переход через границы 

собственно науки в сферы обыденной жизни и 

других форм культуры [Буданов В., 2015, c. 146–

147]. Обе «ветви» относительно самостоятельны, 

но объединяются таким связующим, в котором 

«наиболее ярко проявляется транснаучный дис-

курс», — практикой [Буданов В., 2015, c. 151]: 

трансдисциплинарный опыт возникает, когда 

«научное знание выходит за свои традиционные 

дисциплинарные границы ... при попытке решить 

проблемы экзистенциального порядка» [Киящен-

ко Л.П., 2020, с. 125]. Но практика, понимаемая 

не как приложение теории, не как последователь-

ность рутинных действий или равнодействующая 

социальных сил, но именно в этом связующем ка-

честве является одним из самых «таинственных» 

феноменов. Практика базируется не только на 

осознаваемых (деятельность и действие), но и по-

чти неосознаваемых (габитуальных и интуитив-

ных) компонентах человеческой природы, как и 

на «плохо контролируемых сегодня измерениях 

жизненного мира» [Буданов В., 2015, c. 151–153]. 

Как нам представляется, апеллируя здесь к 

онтологиям, трансдисциплинарный дискурс 

«проговаривается» о том, что его реальные притя-

зания заходят значительно дальше скромного вы-

хода за пределы науки. Далеко идущая «транс-

наука» ищет онтологии на свой «размер» (подра-

зумевая человекоразмерность), не удовлетворяясь 



С.Р. Динабург 

 329 

ни региональными онтологиями, ни онтологией 

— «примой» философских дисциплин. И сегодня 

вряд ли стоит считать необоснованной эту по-

требность охватить «расширяющуюся галактику» 

человеческого бытия. «Стремление понять позна-

ние как целостный социокультурный процесс в 

единстве сознания, деятельности и общения» — 

куда трансдисциплинарность добавляет в явном 

виде экзистенциальное и этическое измерение — 

«родилось в явном виде во второй половине XX 

века, хотя истоки этой идеи могут быть обнару-

жены в самой глубине веков» [Касавин И.Т., 

2014, с. 75]. Однако эта интенция «не преврати-

лась в последовательную исследовательскую про-

грамму и все время витает в воздухе, флуктуируя 

между очарованием метафор и концептуальной 

банальностью» [Касавин И.Т., 2014, с. 75]. Но как 

раз на построение последовательной программы 

трансдисциплинарность и не притязает, обыгры-

вая сегодняшние «концептуальные банальности» 

— мерцающий характер субъективности и осцил-

лирующие социальные силы современности (от-

сюда и упомянутое выше «беспокойство станов-

ления»). 

Когда «транс-наука» выходит в сферы других 

форм культуры и оперирует «сакральным», надо 

понимать, что она входит в «опасное сближение» 

не только с мистикой, но и фолк-(поп)-наукой. 

Поэтому важно выявить устойчивые центры он-

тологической проблематики как узлы сетевой 

трансдисциплинарной организации. Назовем не-

которые из них. Во-первых, это «устанавливаю-

ще-фиксирующая процедура» (Л.П. Киященко), 

«исчисление» в сущностном смысле (и потому — 

с непременным экзистенциально-этическим ас-

пектом) — «обязательная, по мнению 

М. Хайдеггера, для всякой теории действительно-

го» и имеющая смысл «брать что-либо в расчет, 

принимать в рассмотрение, рассчитывать на что-

либо, т.е. ожидать определенного результата» 

[Киященко Л.П., 2020, с. 126]. Во-вторых, это 

«метафизика» в значении «высшего смысла жиз-

ни», которая вполне реалистично укоренена в 

«технологиях внутренней духовной жизни», 

«культуре состояний», в традиционных практи-

ках, где «очень большое внимание уделяется со-

зданию пространства когерентности, доверия, ис-

кренности» [Буданов В., 2015, с. 154]. Этот аспект 

созвучен идее Х.У. Гумбрехта о восстановлении 

утерянного баланса между «культурой присут-

ствия» и «культурой истолкования» [Гум-

брехт Х.У., 2006]. Наконец, это идея о расшире-

нии эволюции в аспекте не только коэволюции 

компонент сложного мира, но и «глубинной» или 

«интенсивной» эволюции [Богатая Л., 2015, c. 

172]. Одним из аспектов этого онтологического 

узла может быть «углубление времени» в русле 

поставленного еще К. Ясперсом «великого вопро-

са» о понимании истории как проблемы. Слож-

ность проблемы исторического сознания заклю-

чается в перманентном осознании радикального 

различия «происходящего и его самосознания», 

которое само есть «явление во времени» [Кулико-

ва Т.В., 2010, с. 383]. Тогда «открытие истории» 

становится фактом удержания этой одновремен-

ности и может выступать «не как кумулятивное 

накопление минувшего, а как постоянное творче-

ское раскрытие былого» (Л.П. Киященко) [Бога-

тая Л., 2015, c. 172]. 

Для потенциала трансдисциплинарности (а че-

рез него и «странной проблемы» человека) вопрос 

о понимании истории оказывается не периферий-

ным, а одним из ключевых. Как показала дискус-

сия о возможности исторической онтологии [Сто-

лярова О.Е., 2018], эта тематизация выводит к ак-

туальному обоснованию неустойчивого и изме-

няющегося знания, а с ней — к ситуации различ-

ных рамок понимания людьми насущных жиз-

ненных проблем. Историзация эпистемологии 

стала той реальностью, которая поместила позна-

ние «между “молотом и наковальней” — между 

эмпирическим исследованием, которое ставит под 

вопрос философскую автономию, и трансценден-

тальным подходом, связь которого с реальной 

(фактической) наукой и ее результатами стано-

вится все более проблематичной» [Столяро-

ва О.Е., 2018, c. 374]. На практике это приводит к 

столкновению базисных понятий. Так, в одном 

случае «контекст» требует строгого каузального 

объяснения, а в другом — указывает на подвиж-

ное и неопределенное смысловое поле, требую-

щее не столько объяснения, сколько понимания. 

Очевидно, что здесь необходима метапозиция, 

роль которой может сыграть некая «интегратив-

ная» — в социально-историческом ключе — кол-

лаборация философии, науки и других форм опы-

та. Однако ввиду ограниченности ресурсов и 

сложности «странной» проблемы человека потре-

буется и «существенное сжатие пространства 

возможных решений» [Метцингер Т., 2020, 

с. 146], а значит, самоограничения и фокусировка, 

основанные на принципах самоорганизации. 

Для осуществления трансдисциплинарных 

стратегий нужны, с одной стороны, значимые 

ориентиры в устойчивой системе координат (и 

средства для индивидуализации этих ориенти-



ФИЛОСОФИЯ 

 330 

ров), а с другой — понимание ключевых колли-

зий, точек напряжения, «вызовов», характеризу-

ющих текущую ситуацию.  

В качестве одного из ориентиров мы предлага-

ем рассмотреть трансдисциплинарность как исто-

рический феномен [Киященко Л.П., 2020, с. 125], 

укорененный в бытийных и познавательных 

структурах. Сам опыт встречи порядка и хаоса, 

трансгрессии и трансценденции [Фаритов В.Т., 

2016, c. 284] имеет длинную историю проявления 

«и неслиянно, и нераздельно». Возможно, изна-

чальное состояние человечества представляло со-

бой «сверхнасыщенное единство», когда мир вос-

принимался как среда и структурировался не вы-

делением объекта и субъекта, а маркированием 

ключевых точек [Свирский Я., 2015, c. 241]. В 

обозримой истории выходы за пределы традици-

онных дисциплинарных границ («тихие» транс-

дисциплинарные революции) прослеживаются 

как естественный для познания полиформизм ко-

гнитивных стилей
 

[Бажанов В.А., Краева А.Г., 

2016, с. 94]. В современной культурной ситуации 

развиваются подходы, комплементарные транс-

дисциплинарному в ориентации на потенциал 

дискурса (диалога, рефлексии) и нацеленные на 

решение жизненно-практических и экзистенци-

альных проблем: движение философов-практиков 

[Внутских А.Ю., Динабург С.Р., 2018], «теория 

практик» [Волков В.В., Хархордин О.В., 2008], 

теория коммуникативного действия 

(Ю. Хабермас), «производство присутствия» 

[Гумбрехт Х.У., 2006] и др. 

Ключевая, актуальная коллизия сегодня, на 

наш взгляд, это столкновение «обыденной экс-

тремальности», пронизывающей все уровни чело-

веческого бытия, и «игры мировых сил», затме-

вающей детали индивидуальной жизни человека. 

Человек — это и агенс и пациенс (уязвимый и 

претерпевающий) — здесь «что?» известно, а 

«когда?» и «как?» представляет собой проблему. 

Изучение человека — в тонкой настройке на эти 

детали, в отличие от андроида, проектируемого 

быть «human more than human». У человечества 

есть история, традиция, культурные практики — 

богатейшая библиотека опыта самоорганизации, 

сопротивления и неудач, обращение к которым 

воплощает идею «культурного трансфера» [Кия-

щенко Л.П., 2020]. Анализ некоторых примеров 

такого «концептуального перевода» автор пред-

полагает представить в следующей публика-

ции — тематическом продолжении данной. 

Список литературы 

Ардашкин И.Б. «Проблема» и «проблематиза-

ция»: соотношение и интерпретация понятий в со-

временной эпистемологии // Известия Томского по-

литехнического университета. 2004. Т. 307, № 4. 

С. 147–150. 

Бажанов В.А., Краева А.Г. Феномен трансдисци-

плинарной когнитивной революции // Российский 

гуманитарный журнал. 2016. Т. 5, № 2. С. 91–107. 

DOI: https://doi.org/10.15643/libartrus-2016.2.1 

Богатая Л. Трансдисциплинарность: постне-

классический ракурс рецепции // Філософія освіти. 

2015. № 1(16). С. 168–182. 

Буданов В. Трансдисциплинарные дискурсы 

постнеклассики: познание, коммуникация, самоор-

ганизация в антропосфере // Трансдисциплинар-

ность в философии и науке: подходы, проблемы, 

перспективы. М.: Изд. дом «Навигатор», 2015. 

С. 145–159. 

Внутских А.Ю., Динабург С.Р. Трансдисципли-

нарные аспекты философской практики // Вестник 

Северного (Арктического) федерального 

университета. Серия: Гуманитарные и социальные 

науки. 2018. № 1. С. 33–41. DOI: 

https://doi.org/10.17238/issn2227-6564.2018.1.33 

Волков В.В., Хархордин О.В. Теория практик. 

СПб.: Изд-во Европ. ун-та в Санкт-Петербурге, 

2008. 298 с. 

Гумбрехт Х.У. Производство присутствия: Чего 

не может передать значение. M.: Новое лит. обозре-

ние, 2006. 184 с. 

Касавин И.Т. Социальная онтология и социаль-

ная эпистемология // Эпистемология и философия 

науки. 2014. Т. 40, № 2. С. 74–84. DOI: 

https://doi.org/10.5840/eps201440232 

Кассирер Э. Опыт о человеке // Проблема чело-

века в западной философии / общ. ред. 

Ю.Н. Попова. М.: Прогресс, 1988. C. 3–30. 

Киященко Л.П. Культурный трансфер — тезау-

рус тематизации (проблематизация трансдисципли-

нарности) // Культура и искусство. 2020. № 12. 

С. 124–137. DOI: https://doi.org/10.7256/2454-

0625.2020.12.34760 

Куликова Т.В. Феномен границы // Вестник Ни-

жегородского университета им. Н.И. Лобачевского. 

2010. № 6. С. 381–387. 

Метцингер Т. Просвещение 2.0. Интервью с То-

масом Метцингером // Философский журнал. 2020. 

Т. 13, № 2. С. 144–157. DOI: 

https://doi.org/10.21146/2072-0726-2020-13-2-144-157 

Николеску Б. Скрытое третье и многоликое вели-

колепие бытия // Трансдисциплинарность в филосо-

фии и науке: подходы, проблемы, перспективы. М.: 

Изд. дом «Навигатор», 2015. С. 62–79. 



С.Р. Динабург 

 331 

Свирский Я. Трансдисциплинарность: на распу-

тье между трансцендентным и имманентным // 

Трансдисциплинарность в философии и науке: под-

ходы, проблемы, перспективы. М.: Изд. дом «Нави-

гатор», 2015. С. 236–251. 

Столярова О.Е. Подразумевает ли историческая 

эпистемология историческую онтологию? // Вестник 

Санкт-Петербургского университета. Философия и 

конфликтология. 2018. Т. 34, вып. 3. С. 369–380. 

DOI: https://doi.org/10.21638/11701/spbu17.2018.305 

Фаритов В.Т. Трансгрессия и трансценденция 

как онтологические перспективы дискурса: дис. … 

д-ра филос. наук. Ульяновск, 2016. 318 с. 

Чеклецов В.В. Диалоги гибридного мира // Фило-

софские проблемы информационных технологий и 

киберпространства. 2021. № 1(19). С. 99–116. DOI: 

https://doi.org/10.17726/philit.2021.1.6 

 

Получена: 01.08.2021. Принята к публикации: 

31.08.2021 

 

References 

Ardashkin, I.B. (2004). [«Problem» and «problem-

atization»: correlation and interpretation of concepts in 

modern epistemology]. Izvestiya Tomskogo 

politekhnicheskogo universiteta [Bulletin of the Tomsk 

Polytechnic University]. Vol. 307, no. 4, pp. 147–150. 

Bazhanov, V.A. and Kraeva, A.G. (2016). [The phe-

nomenon of transdisciplinary cognitive revolution]. 

Rossiyskiy gumanitarnyy zhurnal [The Liberal Arts in 

Russia]. Vol. 5, no. 2, pp. 91–107. DOI: 

https://doi.org/10.15643/libartrus-2016.2.1  

Bogataya, L. (2015). [Transdisciplinarity: post-non-

classical point of view]. Fіlosofіya osvіti [Philosophy of 

Education]. No. 1(16), pp. 168–182. 

Budanov, V. (2015). [Transdisciplinary discourses 

of a postnonсlassical science: knowledge, communica-

tion, selforganization of the anthroposphere]. Trans-

distsiplinarnost’ v filosofii i nauke: podkhody, prob-

lemy, perspektivy [Transdisciplinarity in philosophy and 

science: approaches, problems, prospects]. Moscow: 

Navigator Publ., pp. 145–159. 

Cassirer, E. (1988). [The experience of man]. Prob-

lema cheloveka v zapadnoj filosofii [The problem of 

man in Western philosophy]. Moscow: Progress Publ., 

pp. 3–30. 

Chekletsov, V.V. (2021). [Dialogs of a hybrid 

world]. Filosofskie problemy informatsionnykh 

tekhnologiy i kiberprostranstva [Philosophical Problems 

of Information Technology and Cyberspace]. No. 1(19), 

pp. 99–116. DOI: 

https://doi.org/10.17726/philit.2021.1.6 

Faritov, V.T. (2016) Transgressiya i transtsend-

entsiya kak ontologicheskie perspektivy diskursa: dis. … 

d-ra filos. nauk [Transgression and transcendence as on-

tological perspectives of discourse: dissertation]. Ulya-

novsk, 318 p.  

Gumbrecht, H.U. (2006). Proizvodstvo prisutstviya: 

chego ne mozhet peredat’ znachenie [Production of 

presence: what meaning cannot convey]. Moscow: No-

voye literaturnoye obozreniye Publ., 184 p. 

Kasavin, I.T. (2014). [Social ontology and social 

epistemology]. Epistemologiya i filosofiya nauki [Epis-

temology and Philosophy of Science]. Vol. 40, no. 2, 

pp. 74–84. DOI: https://doi.org/10.5840/eps201440232 

Kiyaschenko, L.P. (2020). [Cultural transfer — the-

saurus of thematization (problematization of transdisci-

plinarity)]. Kul’tura i iskusstvo [Culture and Art]. 

No. 12, pp. 124–137. DOI: 

https://doi.org/10.7256/2454-0625.2020.12.34760  

Kulikova, T.V. (2010). [The phenomenon of the 

border]. Vestnik Nizhegorodskogo universiteta 

im. N.I. Lobachevskogo [Vestnik of Lobachevsky Uni-

versity of Nizhni Novgorod]. No. 6, pp. 381–387. 

Metzinger, T. (2020). [Enlightenment 2.0. An inter-

view with Thomas Metzinger]. Filosofskij zhurnal [The 

Philosophy Journal]. Vol. 13, no. 2, pp. 144–157. DOI: 

https://doi.org/10.21146/2072-0726-2020-13-2-144-157 

Nikolesсu, B. (2015). [The hidden third and the mul-

tiple splendor of being]. Transdistsiplinarnost’ v filoso-

fii i nauke: podkhody, problemy, perspektivy [Transdis-

ciplinarity in philosophy and science: approaches, prob-

lems, prospects]. Moscow: Navigator Publ., pp. 62–79. 

Stolyarova, O.E. (2018). [Does historical epistemol-

ogy imply historical ontology?]. Vestnik Sankt-

Peterburgskogo universiteta. Filosoiya i konfliktologiya 

[Vestnik of Saint Petersburg University. Philosophy and 

Conflict Studies]. Vol. 34, iss. 3, pp. 369–380. DOI: 

https://doi.org/10.21638/11701/spbu17.2018.305 

Svirskiy, Y. (2015). [Transdisciplinarity: at the 

crossroads between transcendental and immanental]. 

Transdistsiplinarnost’ v filosofii i nauke: podkhody, 

problemy, perspektivy [Transdisciplinarity in philoso-

phy and science: approaches, problems, prospects]. 

Moscow: Navigator Publ., pp. 236–251.  

Vnutskikh, A.Yu. and Dinaburg, S.R. (2018). 

[Transdisciplinary aspects of philosophical practice]. 

Vestnik Severnogo (Arkticheskogo) federal’nogo univer-

siteta. Seriya: Gumanitarnye i sotsial’nye nauki [Vest-

nik of Northern (Arctic) Federal University. Series: 

Humanitarian and Social Science]. No. 1, pp. 33–41. 

DOI: https://doi.org/10.17238/issn2227-6564.2018.1.33 

Volkov, V.V. and Kharkhordin, O.V. (2008). Teori-

ya praktik [The theory of practices]. St. Petersburg: Eu-

ropean University Publ., 298 p. 

 

Received: 01.08.2021. Accepted: 31.08.2021 



ФИЛОСОФИЯ 

 332 

 

Об авторе About the author 

Динабург Светлана Роальдовна 

старший преподаватель кафедры 

философии и права 

Пермский национальный исследовательский 

политехнический университет, 

614990, Пермь, Комсомольский пр., 29; 

e-mail: svetlana.dinaburg@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0654-4167 

ResearcherID: AAW-6385-2021 

Svetlana R. Dinaburg 
Senior Lecturer of the Department 

of Philosophy and Law 

Perm National Research Polytechnic University, 

29, Komsomolskiy av., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: svetlana.dinaburg@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0654-4167 

ResearcherID: AAW-6385-2021 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Динабург С.Р. Трансдисциплинарное изучение человека: опоры и коллизии // Вестник Пермского университета. 

Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 3. С. 326–332. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-326-332 

For citation: 

Dinaburg S.R. [Transdisciplinary human study: pillars and collisions]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psi-

hologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 3, pp. 326–332 (in Rus-

sian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-326-332 

 


