
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Поповкин А.В., 2021 

УДК 141.319+168 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-318-325 

ОТ КЛАССИЧЕСКОЙ АНТРОПОЛОГИИ К «АНТРОПОТЕХНИКЕ». 

И ОБРАТНО? 

Поповкин Андрей Владимирович 

Институт истории, археологии и этнографии народов Дальнего Востока ДВО РАН (Владивосток) 

 

Делается попытка рассмотреть в общих чертах эволюцию антропологии, понимаемой, с одной стороны, 

как особый взгляд на природу человека, а с другой — как метод формирования человека. 

Рассматривается взаимосвязь воззрений на природу человека с целями и стратегиями образования. 

Особое внимание уделено гумбольдтовской модели образования как наиболее полному и 

последовательному воплощению антропологии модерна. Выдвигается и обосновывается гипотеза о 

корреляции спора Сократа и софистов с противостоянием гумбольдтовской и постмодернистской 

моделей образования и взглядов на природу человека. Существо этого противостояния — в двух раз-

личных взглядах на человека: исходящего из конечной цели человека либо исходящего из его наличной 

фактичности. Первый взгляд соответствует антропологии и педагогике Сократа и культуре модерна, а 

второй — софизму и культуре постмодерна. Культура постмодерна рождает постгуманизм, который 

смотрит на человека как на некий агрегат свойств и способностей. Соответствующая ему 

образовательная стратегия состоит в стремлении «проапгрейдить» человека, что-то дополнить или 

отбросить ради максимизации его ситуативного приспособления к изменчивой реальности и 

приращения наличного множества возможностей в каждом здесь-и-теперь. Такому взгляду и 

отношению к человеку более релевантен термин «антропотехника» в его механистическом значении. 

Выдвинуто предположение и приведены аргументы того, что за различными видами 

«антропотехники», этическим релятивизмом и тому подобным просматривается намерение элит 

конструировать потребный им образа человека. В заключение ставится вопрос о возможности поворота 

от «антропотехники» к новой антропологии. Показано, что в основе этой антропологии должно лежать 

стремление увидеть реального человека, т.е. увидеть в нем главное за покровом случайного и 

второстепенного, не впадая при этом в абстрактную идеализацию. В качестве перспективной основы 

предлагаются философские концепции Э. Гуссерля и С.Н. Трубецкого. 

Ключевые слова: антропология, гуманизм, образование, гумбольдтовский университет, постмодерн. 

FROM CLASSICAL ANTHROPOLOGY TO «ANTHROPOTECHNIC». 

AND BACK? 

Andrey V. Popovkin 

Institute of History, Archeology and Ethnography of the Peoples of the Far East, Far East Branch, 

Russian Academy of Sciences (Vladivostok) 

The article attempts to consider in general terms the evolution of anthropology, understood, on the one hand, as 

a special view of human nature and, on the other hand, as a method of human formation. The paper deals with 

the relationship between the views on human nature and the goals and strategies of education. Special attention 

is paid to the Humboldt model of education as the most complete and consistent embodiment of modern an-

thropology. A hypothesis is put forward and substantiated about the correlation of the dispute between Socrates 

and the sophists with the opposition of the Humboldt and postmodern models of education and views on hu-

man nature. The essence of this confrontation is in two different views on a person: proceeding from the goal 

of a person or proceeding from his actual factuality. The former view corresponds to the anthropology and 

pedagogy of Socrates and the culture of modernity, the latter — to the sophists and the culture of postmoderni-

ty. Postmodern culture gives rise to posthumanism, which looks at a person as a kind of aggregate of properties 



А.В. Поповкин 

 

 319 

and abilities. The educational strategy corresponding to it consists in the desire to «upgrade» a person, to sup-

plement or discard something in order to maximize his situational adaptation to the changing reality and to in-

crease the existing set of possibilities in each here-and-now. The term «anthropotechnics» in its mechanistic 

meaning is more relevant to such a view and attitude towards a person. An assumption is made and arguments 

are presented that behind various types of «anthropotechnics», ethical relativism, and the like, one can see the 

intention of the elites to construct the image of a person they need. At the end of the paper, a question is raised 

about the possibility of turning from «anthropotechnics» to a new anthropology. It is shown that this anthro-

pology should be based on the desire to see a real person, that is, to see in him the main behind the cover of the 

accidental and secondary, without falling into abstract idealization. The philosophical concepts of E. Husserl 

and S. N. Trubetskoy are proposed as a promising basis. 

Keywords: anthropology, humanism, education, Humboldt University, postmodernity. 

 

Если задаться целью найти начала антропологии, 

то трудно пройти мимо фразы, начертанной на 

стене храма Аполлона в Дельфах, — Γνῶθι 

σεαυτόν — «познай самого себя», фразы, подтолк-

нувшей, согласно легенде, Сократа к занятиям фи-

лософией. В свою очередь, философское познание 

себя не может не перейти в поиск логоса человека 

как такового — в антропологию. В то же время та-

кая классическая антропология, помимо теорети-

ческого умозрения, почти всегда имеет измерение 

τέχνη — искусства — начиная с «повивального ис-

кусства» Сократа и кончая весьма изощренными 

духовными практиками более поздних философ-

ских школ, полагавших, что «философия заключа-

ется не в преподавании абстрактной теории, и еще 

меньше в экзегезе текстов, а в искусстве жизни…» 

[Адо П., 2005, с. 23].  

Эту взаимосвязь антропологии и «антропопрак-

тики» отмечали многие исследователи, включая, 

например, М. Фуко, придавшего актуальность теме 

«технологий себя» [Фуко М., 2008] в XX в. Однако 

нельзя не отметить, что изначальный вектор ан-

тропологического τέχνη был направлен не только 

на себя, но и на другого — имел педагогическое и 

андрогогическое измерение. В своем историческом 

развитии философская антропология породила 

множество «наук о духе», а искусство философ-

ского воспитания стало истоком педагогики и раз-

личных практик религиозных школ. В нашем 

дальнейшем исследовании мы, с одной стороны, 

сосредоточимся на рассмотрении антропологии, 

понимая ее именно как взгляд на природу и смысл 

человека, а с другой — на педагогике и значении 

гуманитарного знания в силу вышеуказанной их 

естественной взаимосвязи. 

ХХ в. очень убедительно показал, что вопросы 

антропологии и педагогики имеют совершенно 

отчетливое политическое измерение (хотя можно 

сказать, что это стало ясно еще во время суда над 

Сократом). Поскольку антропология оказалась не 

только инструментом познания и ценностного по-

зиционирования человека как такового, но и, в 

вышеуказанном смысле, силой, способной фор-

мировать человека, естественно возникло жела-

ние овладеть этой силой, овладеть до такой сте-

пени, чтобы перейти от искусства воспитания к 

техническому конструированию потребного че-

ловека и, возможно, человечества. Ситуация, в 

которой оказались гуманитарные науки и система 

образования в XXI в. в России, заставляет глубже 

задуматься о тех антропологиях, которые лежат в 

основе конкурирующих моделей образования.  

Начиная с эпохи Просвещения перед образо-

ванием и гуманитарным познанием все чаще ста-

вятся задачи создания «нового человека». Однако 

в культуре модерна сохраняется во многом хри-

стианское (или даже восходящее к античности) 

представление о человеческом естестве: разуме 

как свойстве человеческой природы; естествен-

ном праве; достоинстве человека и т.п. Но если 

средневековый гуманизм исходит из задачи осу-

ществления предустановленного Богом замысла о 

человеке, то Новое время привносит сюда новые 

измерения. Одной из задач модерна становится 

поиск пути осуществления рационального образа 

человека. При этом на первое место выступают 

разум и свобода, объединенные в творческом ас-

пекте человеческой природы. Кантовский призыв 

«иметь мужество пользоваться собственным ра-

зумом» вкупе с его же пониманием морали как 

закона, который устанавливает себе разумный 

субъект, не оставляет сомнений в том, что глав-

ной целью образования и самообразования эпохи 

модерна является авторство самого себя, но ав-

торство, построенное не на произволе, не на удо-

влетворении случайных стремлений, а на перво-

принципах разума и свободы. 

Квинтэссенцией и наиболее удачным решени-

ем этой задачи становится гумбольдтовская ре-

форма образования. В ее основу была положена 

антропология, согласно которой «…Истинная 

цель человека — не изменяющаяся склонность, а 



ФИЛОСОФИЯ 

 320 

то, что предписывает ему вечно неизменный ра-

зум, — это высшее и наиболее соразмерное объ-

единение его сил в единое целое. Свобода — пер-

вое и непременное условие этого образования» 

[Humboldt W., 2018]. Воспитание и образование 

человека мыслится В. Гумбольдтом как одно из 

условий его свободы. Но это образование особого 

рода, которое не фиксируется только лишь на 

приобретении профессиональных компетенций. 

Ведь «каждый человек, очевидно, является хоро-

шим ремесленником, купцом, солдатом и пред-

принимателем, если он в себе и без оглядки на 

свою особую профессию хороший, порядочный, 

просвещенный человек и гражданин. Если 

школьные уроки дают ему то, что для этого необ-

ходимо, то он очень легко приобретает впослед-

ствии особую способность своей профессии и все-

гда сохраняет свободу, как это часто бывает в жиз-

ни, переходить от одного к другому» 

[Humboldt W., 1993]. Наиболее известным резуль-

татом гумбольдтовской реформы образования ста-

ло создание Берлинского университета, построен-

ного в совершенно новой парадигме исследова-

тельского университета. Там же впервые был ре-

ализован принцип двойной свободы: преподавате-

лей — в формировании курсов, а студентов — в их 

выборе.  

Значительная роль в гумбольдтовской модели 

образования отводилась именно гуманитарному 

знанию как обладающему наибольшим воспита-

тельным, формирующим личность потенциалом. 

При этом гуманитарное знание приобреталось те-

перь существенно отличным от средневекового 

университета способом. Пожалуй, лучше всего 

эту новую парадигму выразил И.Г. Фихте, призы-

вая своего читателя не довольствоваться лишь 

тем, чтобы знать, что думал автор: «Этот успех я 

издавна считал весьма незначительным и очень 

удивлялся скромности большинства людей, кото-

рые придают столь большое значение мыслям 

других и столь малое — своим собственным, что 

охотнее проводят свою жизнь в том, чтобы узна-

вать чужие мысли вместо того чтобы вырабаты-

вать собственные: я совершенно запрещаю эту 

скромность по отношению к моим мыслям» 

[Фихте И.Г., 2000, с. 281]. Как видим, речь идет о 

воспитании деятельной личности, способной не 

просто накапливать и сохранять, но и развиваться 

и творить, осваивая духовные достижения других. 

Говоря в целом, культура модерна как бы 

требует от человека соотнесенности с рацио-

нальным проектом себя. Но эта рациональность 

по существу своему именно человеческая рацио-

нальность. Поэтому в культуре и образователь-

ных проектах модерна явным образом ставится 

вопрос о рациональной технологии, наборе прие-

мов и техник развития учеников и самореализа-

ции. И в этом отношении осуществляется воз-

рождение античного отношения к образованию, 

прежде всего философскому, как научению чело-

века разумно устраивать свою жизнь и жизнь об-

щества, в котором он живет. Но, возможно, это 

же возрождение открывает и своеобразный «ящик 

Пандоры», вновь выпуская в свет старый спор со-

кратовского и софистического проектов человека, 

спор, закончившийся, как известно, казнью Со-

крата. 

Различные аспекты этого спора изложены во 

многих диалогах Платона, но при этом многие со-

временные читатели не уделяют должного внима-

ния тому факту, что ядром противостояния Сокра-

та с софистами был не только вопрос о существо-

вании объективной истины, в том числе и истин-

ной природы человека, но и вопрос целей воспита-

ния молодежи. Нужно отдать софистам долж-

ное — именно они «…творцы интеллектуального 

образования и обращенного к этой цели воспита-

тельного искусства» [Йегер В., 2001, с. 344]. Глав-

ной целью софистов было гражданское воспитание 

юношества. Не чужд этой цели был и Сократ. Суть 

же противостояния была именно во взгляде на че-

ловека, т.е. в антропологии.  

Дело в том, что на природу человека возмож-

ны два диаметрально противоположных взгляда, 

которые замечательно сформулировал Б. Паскаль: 

«Человеческую натуру можно рассматривать дво-

яко: исходя из конечной цели существования че-

ловека, и тогда он возвышен и ни с кем не срав-

ним, или исходя из обычных присущих ему 

свойств, как мы судим о лошади или собаке по 

обычным присущим им свойствам — резвости 

бега et animum arcendi, — и тогда человек низок и 

отвратителен» [Паскаль Б., 2004, с. 91]. Возмож-

но, утверждение, что софистический проект чело-

века «низок и отвратителен» будет слишком рез-

ким, однако очевидно, что протагоровская фор-

мула «Человек есть мера всех вещей существую-

щих, что они существуют, и несуществующих, 

что они не существуют» [Платон, 1993, с. 203] 

конгениальна взгляду на человека «исходя из 

обычных присущих ему свойств». И Платон пре-

красно это показывает в диалоге «Горгий», где 

софист Калликл упрекает Сократа в никчемности 

и бесполезности философии, ищущей истины и 



А.В. Поповкин 

 321 

справедливости, тогда как софистическое искус-

ство красноречия позволяет обрести власть над 

людьми и делать все, что захочется. Напротив, 

Сократ настаивает, что подлинная разумность со-

стоит как раз в стремлении к справедливости, по-

скольку человек, причиняющий другому неспра-

ведливость, в гораздо большей степени вредит 

своей душе, а ведь никто из нас не желает нане-

сти себе вред.  

Иными словами, тогда как софисты исходили 

из взгляда на человека как наличной фактично-

сти, как совокупности стремлений, для которых 

нужно лишь дать надлежащие средства, сокра-

товский проект видит человека как реализацию 

нормативной идеи разумности и свободы, суть 

которой — «…человек как общезначимый и обя-

зывающий образец своего вида» [Йегер В., 2001, 

с. 23]. И если гумбольдтовский проект мы с пол-

ным основанием можем рассматривать как про-

должение дела Сократа, то кто же является ду-

ховным наследником софистов? Представляется 

вполне резонным рассматривать в этой роли фи-

лософию и культуру постмодерна. Ведь именно в 

культуре постмодерна получил максимальное 

развитие заложенный в софистике релятивизм, в 

том числе и нравственный. Постмодернистский 

же взгляд на человека, с его радикальной декон-

струкцией, делает его воистину «мерой все ве-

щей», включая и самого себя. Более того — те-

перь он даже может не быть человеком или авто-

ром своего же взгляда на себя или что-то иное. 

Весьма красноречиво эту позицию выражают 

Ж. Делез и Ф. Гваттари: «“Анти-Эдип” мы напи-

сали вдвоем. А поскольку каждого из нас — не-

сколько, то набирается целая толпа. … А чтобы 

нас не узнали, мы умело распределили псевдони-

мы. Так почему же мы оставили свои имена? По 

привычке, только по привычке. Дабы, в свою 

очередь, остаться неузнанными. Дабы сделать не-

воспринимаемым — но не себя, а то, что вынуж-

дает нас действовать, чувствовать, думать. А еще 

и потому, что нам, как и всем, хочется, к примеру, 

сказать, будто восходит солнце, хотя любому яс-

но, что это не более чем оборот речи. Дабы до-

стичь не той точки, где уже не говорят “Я”, а той, 

где неважно, говорить “Я” или вообще не гово-

рить...» [Делез Ж., Гваттари Ф., 2010, с. 6]. 

Иными словами, если модерн так или иначе 

признавал существование природы человека, 

стремясь очистить от случайного и развить глав-

ное в каждом отдельном человеческом индивиде, 

то в постмодерне уже не ставится ни вопрос о 

главном, ни даже вопрос о целостности отдель-

ного человека. Напротив, основной задачей вы-

ступает «децентрализация» и «деиерархизация» 

человека и культуры. Отказываясь вместе с мета-

нарративами от идеалов человека и общества, 

постмодерн смотрит на человека как на некий 

агрегат свойств и способностей, порождая по-

стгуманизм, существо которого во многом сво-

дится к стремлению «проапгрейдить» человека, 

что-то дополнить или отбросить ради максимиза-

ции его ситуативного приспособления к изменчи-

вой реальности. В результате человек в эпоху 

постмодерна все больше перестает принадлежать 

себе, отчуждаясь от своей собственной природы. 

Постгуманизм вместо понятия человеческой при-

роды предлагает свободу выбора идентичности — 

социальной, этнической и даже половой. 

С одной стороны, ясно, что философия пост-

модерна была во многом ответом на вызовы и 

проблемы, которые породила культура модерна, в 

том числе в виде тоталитарных политических 

идеологий. И деконструкция вместе со специфи-

ческой постмодернистской ироничностью (так 

похожей порой на сократовскую) должна была бы 

стать для общества своеобразной «прививкой от 

тоталитаризма». Однако поскольку деструкции 

оказалась подвергнута и сама человечность, это 

открыло путь таким политическим идеям, кото-

рые, по существу, ничуть не лучше самых отвра-

тительных тоталитарных идеологий модерна. За 

вариациями идентичностей, гендерной теорией, 

продвигаемыми под видом толерантности этиче-

ским релятивизмом и тому подобным, просмат-

ривается определенная политика, а именно наме-

ренное конструирование потребного элитам обра-

за человека. Фактически, постгуманизм открыл 

«окно возможностей» для ренессанса различных 

вариантов евгеники, причем не только в плане 

идей «улучшения» человека, но и в смысле созда-

ния «человека служебного». И надо признать, что 

эти идеи были встречены политическими элитами 

как минимум невраждебно. Например, в своем 

выступлении в Совете Федерации 30 сентября 

2015 г. М.В. Ковальчук следующим образом рас-

ставил акценты: «…Значит, фактически, сегодня 

уже возникла реальная технологическая возмож-

ность выведения служебного подвида людей. И 

этому помешать уже не может никто, это разви-

тие науки, это по факту происходит, и мы с вами 

должны понимать, какое место в этой цивилиза-

ции мы можем занять» [Выступление Михаила 

Ковальчука…, 2015]. Каким образом из возмож-



ФИЛОСОФИЯ 

 322 

ностей науки манипулировать человеческой при-

родой следует необходимость «занять место» в 

грядущем мире «элоев и морлоков» — не понят-

но. Однако вполне понятно стремление элит не 

оказаться в рядах «служебного человечества», 

даже если для этого придется пожертвовать есте-

ственными правами большинства. 

Наверное, не будет ошибкой утверждать, что 

постмодернистское отношение к человеку уже с 

трудом можно назвать антропологией, поскольку, 

во-первых, деконструируется всякий логос, а во-

вторых, не признается собственно человеческой 

природы, но лишь ризомное множество возмож-

ностей здесь-и-теперь бытия. Ценностный реля-

тивизм и свобода конструирования идентично-

стей культуры постмодерна наводит на мысль, 

что такому отношению к человеку более соответ-

ствует термин «антропотехника» в самом механи-

стическом его значении. И единственный общий 

вектор (ведь о логосе тут говорить не приходит-

ся) этой анропотехники есть направленность на 

приращение наличного множества возможно-

стей в каждом здесь-и-теперь. Это уже не мо-

дернистский рациональный проект, это искусство 

преумножения возможностей, искусство преодо-

ления любых границ, в том числе и границ, уста-

новленных самой природой человека — нрав-

ственной, психологической и биологической.  

Подобное «производство возможностей», как 

и многие другие формы производства, довольно 

успешно осваиваются, а вернее, присваиваются 

современным капитализмом: образование стано-

вится частью «экономики знаний», суть которой 

состоит вовсе не в инновациях, а в том, что зна-

ния становятся капиталом, т.е. средством произ-

водства прибавочной стоимости. Равным образом 

антропотехника ставится на службу производства 

«человеческого капитала»

.  

В нынешней образовательной практике во-

площением антропотехники выступает компе-

тентностная модель образования. Она сводит 

личную уникальность ученика, о которой на сло-

вах очень заботится, к конструкту из абстрактных 

функций и элементов — компетенций. Под ло-

зунгом отказа от «дрессуры разума» главной за-

дачей компетентностной модели ставится, по 

словам академика РАО А.Г. Асмолова, 

________________________________________ 

 Напомним определение капитала – это средство получе-

ния прибавочной стоимости, соответственно, «человече-

ский капитал» – это взгляд на человека как средство про-

изводства прибавочной стоимости. 

«…мотивация готовности к изменениям, компе-

тентность обновления компетенций» [Колесни-

ков А., 2017]. Иными словами, все то же умноже-

ние возможностей как главная цель. Но есть ли 

здесь место уникальности индивидуальной при-

роды ученика? Сомнительно, если только не 

отождествлять уникальность человеческой лич-

ности с различными комбинациями компетенций. 

Сторонники замены гумбольдтовской модели 

образования на компетентностную очень часто 

оправдывают последнюю постиндустриальным 

характером современного экономического уклада. 

Но, скорее всего, дело вовсе не в характере про-

изводства, а именно в «экономике знаний»: опи-

сание специалиста через его компетенции — это 

изначально язык рынка труда, и именно «освое-

ние» рынком сферы образования диктует послед-

ней переход на язык компетенций. Соответствен-

но, перед нами описанная Ж.-Ф. Лиотаром леги-

тимация через производительность в ее приложе-

нии к образованию, когда «Ученых, техников и 

аппаратуру покупают не для того, чтобы познать 

истину, но чтобы увеличить производительность» 

[Лиотар Ж.-Ф., 1998, с. 112]. Получаемый резуль-

тат в лучшем случае можно описать словами 

В. Йегера, сказанными еще на заре появления 

культуры постмодерна: «…Это уже не столько 

пайдейя, сколько “подготовка к жизни”, — об-

ширная совокупность средств, которые способ-

ствуют жизни, но остаются чисто внешними и 

лишены органических связей» [Йегер В., 2001, 

с. 16]. И именно в этой лишенности органических 

связей нам видится основная опасность антропо-

техники. 

Однако возможно ли от антропотехники вер-

нуться к антропологии? Какой должна быть эта 

новая антропология? Очевидно, что такое воз-

вращение возможно только через постановку во-

проса о главном в человеке. Критика классицизма 

и модерна во многом справедлива — в них зача-

стую доминирует абстрактное отношение к че-

ловеку, присутствуют попытки навязывать живой 

человеческой реальности метафизические схемы. 

Но ответ, предлагаемый постмодерном, как бы не 

горше самой болезни. 

Классический взгляд на человека отсылает к 

некоему идеальному образцу человека, к которо-

му все должны стремиться. Постмодерн же гово-

рит лишь о том человеке, которого мы застаем в 

наличной фактичности, с его устремлениями, ча-

яниями и пороками. Однако оба указанных взгля-

да на человека, равно как и оба построенных на 



А.В. Поповкин 

 323 

них типа воспитания, имеют один и тот же недо-

статок: они не видят реального человека, только 

делают это каждый по-своему. В одном случае 

(постмодернистском, неолиберальном) за реаль-

ного человека принимается человек в его случай-

ной фактичности, а следовательно, не ставится 

вопрос о главном в человеке. В итоге это главное 

упускается и не получает должного развития в 

процессе воспитания. В случае же классического 

гуманизма есть большой риск подмены реального 

живого человека некоей абстрактной идеализаци-

ей. Недавний исторический пример такой подме-

ны: попытки советской школы воспитать челове-

ка для коммунистического общества. Но, кроме 

того, должно признать, что если у каждого чело-

века есть своя индивидуальная природа (напри-

мер, в форме замысла Бога о нем), то мы, делая 

акцент только на общечеловеческом, опять же 

упускаем главное. Итак, подлинный гуманизм 

должен увидеть реального человека, увидеть в 

нем главное за покровом случайного и второсте-

пенного, не впадая при этом в абстрактную иде-

ализацию.  

Что же мы можем сделать для построения об-

разовательного процесса на этом реальном гума-

низме? Задачу, которую необходимо решить, что-

бы построить образование в подлинно гумани-

стическом духе, можно сформулировать как по-

иск меры универсального, общечеловеческого и 

индивидуально-личностного. И гумбольдтовская 

образовательная модель, с ее идеалом сочетания 

обучения и воспитания с духом свободного ис-

следования, т.е. свободным, в том числе в смысле 

бескорыстия, значительно ближе к решению по-

ставленной задачи, чем современные постгумани-

стические эксперименты в духе «экономики зна-

ний». Весьма примечательно, что даже такой сто-

ронник либеральной философии, как 

М. Нуссбаум, не просто различает, а даже проти-

вопоставляет парадигму «образования, нацелен-

ного на экономический рост», классической «мо-

дели университетского образования в сфере гу-

манитарных наук» [Нуссбаум М., 2014, с. 33]. 

Правда, в сложившейся ситуации наивно ожидать 

простой реставрации гумбольдтовской модели 

образования, равно как и одних призывов увидеть 

главное в человеке явно недостаточно для рожде-

ния новой антропологии. Тем более что попытки 

создания антропологии, которая смогла бы прой-

ти между Сциллой метафизической идеализации 

и Харибдой ризомной фактичности, предприни-

мались неоднократно с времен Платона. Наиболее 

перспективной в этом отношении представляется 

мысль С.Н. Трубецкого, открывшего соборную 

природу человеческого сознания и предвосхи-

тившего концепцию идеального коммуникатив-

ного сообщества: «Фактически, я по поводу всего 

держу внутри себя собор со всеми. И только то 

для меня истинно, достоверно всеобщим и без-

условным образом, что должно быть таковым для 

всех» [Трубецкой С.Н., 1994, с. 495]. Несколько 

позднее сходное свойство сознания обнаружил и 

развил Э. Гуссерль в концепциях интерсубъек-

тивности и жизненного мира, согласно которым 

мир, считающийся обыденным сознанием объек-

тивным, есть на самом деле продукт совместной и 

даже гармонической деятельности трансценден-

тальных ego: «конституция объективного мира 

существенным образом заключает в себе гармо-

нию монад» [Гуссерль Э., 2001, с. 212]. В указан-

ной Э. Гуссерлем и С.Н. Трубецким живой взаи-

мосвязи нашей субъективности с другими людь-

ми, с одной стороны, и с миром объективных 

идей и фактов, с другой — видится путь, благода-

ря которому можно в стремлении к гуманистиче-

ским идеалам избежать их превращения в идолы. 

И в заключение, наверное, стоит сказать, что 

новая антропология, которая могла бы и должна 

стать альтернативой антропотехнике, это не про-

сто дело будущего — это дело, к которому следу-

ет приступать уже сейчас, иначе есть риск поте-

рять слишком многое в наступающем постгума-

нистическом будущем. 

Список литературы 

Адо П. Духовные упражнения и античная фило-

софия. М.; СПб.: Степной ветер; ИД «Коло», 2005. 

448 с. 

Выступление Михаила Ковальчука в Совете Фе-

дерации 30 сентября 2015 года // Троицкий вариант 

– Наука. 2015. 8 окт. URL: https://trv-

science.ru/2015/10/vystuplenie-mikhaila-kovalchuka-v-

sf/ (дата обращения: 25.07.2021). 

Гуссерль Э. Картезианские размышления / пер. с 

нем. Д.В. Скляднева. СПб.: Наука, 2001. 316 с. 

Делез Ж., Гваттари Ф. Тысяча плато: Капита-

лизм и шизофрения. Екатеринбург: У-Фактория; М.: 

Астрель, 2010. 895 с. 

Йегер В. Пайдейя. Воспитание античного грека. 

Т. 1 / пер. с нем. А.И. Любжина. М.: Греко-

латинский кабинет Ю.А. Шичалина, 2001. 594 с. 

Колесников А. Конкурс пророков: ставка на мо-

тивацию роста и поведенческую экономику // Econ-

omy Times. 2017. 24 окт. URL: 

http://economytimes.ru/?q=kurs-rulya/konkurs-

prorokov-stavka-na-motivaciyu-rosta-i-



ФИЛОСОФИЯ 

 324 

povedencheskuyu-ekonomiku (дата обращения: 

25.07.2021). 

Лиотар Ж.-Ф. Состояние постмодерна. М.: Ин-т 

экспериментальной социологии. СПб.: Алетейя, 

1998. 160 с. 

Нуссбаум М. Не ради прибыли: зачем демокра-

тии нужны гуманитарные науки. М.: Изд. дом ВШЭ, 

2014. 192 с. 

Паскаль Б. Мысли / пер. с фр. Э. Фельдман-

Линецкой. СПб.: Азбука-классика, 2004. 336 с. 

Платон. Теэтет // Платон. Собр. соч.: в 4 т. М.: 

Мысль, 1993. Т. 2. С. 192–274. 

Трубецкой С.Н. О природе человеческого созна-

ния // Трубецкой С.Н. Сочинения. М.: Мысль, 1994. 

С. 481–592. 

Фихте И.Г. Ясное, как солнце, сообщение широ-

кой публике о подлинной сущности новейшей фи-

лософии // Факты сознания. Назначение человека. 

Наукоучение. Минск: Харвест; М.: АСТ, 2000. 

С. 273–390. 

Фуко М. Технологии себя // Логос. 2008. № 2(65). 

С. 96–122. 

Humboldt W. Ideen zu einem Versuch die Grenzen 

der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen. 2018. 

224 S. URL: 

https://www.dreigliederung.de/essays/1792-wilhelm-

von-humboldt-ideen-zu-einem-versuch-die-grenzen-der-

wirksamkeit-des-staates-zu-bestimmen (accessed: 

25.07.2021). 

Humboldt W. Werke. Bd. 4: Schriften zur Politik 

und zum Bildungswesen. 4 Auf. Darmstadt: Stuttgart, 

1993. 590 S. 

 

Получена: 01.08.2021. Принята к публикации: 

31.08.2021 

 

References 

Ado, P. (2005). Dukhovnye uprazhneniya i an-

tichnaya filosofiya [Spiritual exercise and ancient phi-

losophy]. Moscow, Saint Petersburg: Stepnoy Veter 

Publ.; Kolo Publ., 448 p. 

Deleuze, G. and Guattari, F. (2010). Tysyacha plato: 

Kapitalizm i shizofreniya [A thousand plateaus: capital-

ism and schizophrenia]. Yekaterinburg: U-Faktoriya 

Publ.; Moscow: Astrel’ Publ., 895 p. 

Fichte, I.G. (2000). [A clear message to the general 

public as clear as the sun about the true essence of mod-

ern philosophy]. Fakty soznaniya. Naznachenie che-

loveka. Naukouchenie [Facts of consciousness. The ap-

pointment of a person. Science studies]. Minsk: Harvest 

Publ., Moscow: AST Publ., pp. 273–390.  

Fuko, M. (2008). [Technology yourself]. Logos. 

No. 2(65), pp. 96–122. 

Humboldt, W. (1993). Werke. Bd. 4: Schriften zur 

Politik und zum Bildungswesen [Factories. Vol. 4: Writ-

ings on politics and education]. 4th ed. Darmstadt: 

Stuttgart, 590 p. 

Humboldt, W. (2018). Ideen zu einem Versuch die 

Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimmen 

[Ideas for an attempt to determine the limits of the ef-

fectiveness of the state]. 224 p. Available at: 

https://www.dreigliederung.de/essays/1792-wilhelm-

von-humboldt-ideen-zu-einem-versuch-die-grenzen-der-

wirksamkeit-des-staates-zu-bestimmen (accessed 

25.07.2021). 

Husserl, E. (2001). Kartezianskie razmyshleniya 

[Cartesian meditations: an introduction to phenomenol-

ogy]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 316 p. 

Jaeger, W. (2001). Paydeyya. Vospitanie antichnogo 

greka. T. 1. [Paideia: the ideals of Greek culture. 

Vol. 1]. Moscow: Greko-Latinskiy Kabinet 

Yu.A. Shichalina Publ., 594 p. 

Kolesnikov, A. (2017). [Prophet competition: bet-

ting on growth motivation and behavioral economics]. 

Economy Times. Oct. 24. Available at: 

http://economytimes.ru/?q=kurs-rulya/konkurs-

prorokov-stavka-na-motivaciyu-rosta-i-

povedencheskuyu-ekonomiku (accessed 25.07.2021). 

Lyotard, Zh.-F. (1998). Sostoyanie postmoderna 

[The postmodern condition: a report on knowledge]. 

Moscow: IES Publ., Saint Petersburg: Aleteyya Publ., 

160 p. 

[Mikhail Kovalchuk’s speech at the Federation 

Council on September 30, 2015]. Troitskiy variant – 

Nauka [Troitsk variant – Science]. Oct. 8. Available at: 

https://trv-science.ru/2015/10/vystuplenie-mikhaila-

kovalchuka-v-sf/ (accessed 25.07.2021). 

Nussbaum, M. (2014). Ne radi pribyli: zachem dem-

okratii nuzhny gumanitarnye nauki [Not for profit: why 

democracy needs the humanities]. Moscow: HSE Publ., 

192 p. 

Paskal, B. (2004). Mysli [Thoughts]. Saint Peters-

burg: Azbuka-Klassika Publ., 336 p. 

Plato (1993). [Theaetetus]. Platon. Sobranie so-

chineniy v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols].. Mos-

cow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 192–274. 

Trubetskoy, S.N. (1994). [About the nature of hu-

man consciousness]. Sochineniya [Works]. Moscow: 

Mysl’ Publ., p. 481–592. 

 

Received: 01.08.2021. Accepted: 31.08.2021 



А.В. Поповкин 

 325 

 

Об авторе About the author 

Поповкин Андрей Владимирович 
кандидат философских наук,  

заведующий кафедрой философии 

Институт истории, археологии и этнографии 

народов Дальнего Востока ДВО РАН, 

690001. Владивосток, ул. Пушкинская, 89; 

e-mail: andrey.popovkin@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1824-9448 

ResearcherID: AAJ-7424-2021 

Andrey V. Popovkin 
Candidate of Philosophy,  

Head of the Department of Philosophy 

Institute of History, Archeology and Ethnography 

of the Peoples of the Far East, Far East Branch, 

Russian Academy of Sciences, 

89 Pushkinskaya st., Vladivostok, 690001, Russia; 

e-mail: andrey.popovkin@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-1824-9448 

ResearcherID: AAJ-7424-2021 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Поповкин А.В. От классической антропологии к «антропотехнике». И обратно? // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 3. С. 318–325. 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-318-325 

For citation: 

Popovkin A.V. [From classical anthropology to «anthropotechnic». And back?]. Vestnik Permskogo universiteta. 

Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 3, pp. 318–

325 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-3-318-325 

 


