
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Шумской А.В., 2021 

УДК 1(091) 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-166-178 

ФИЛОСОФИЯ ФРИДРИХА НИЦШЕ: 

РЕЦЕПЦИЯ И ИНТЕРПРЕТАЦИЯ Н.А. БЕРДЯЕВА 

Шумской Андрей Викторович 

Уральский государственный университет физической культуры (Челябинск) 

 

Рассматривается проблема рецепции и интерпретации Н.А. Бердяевым философии Фридриха 

Ницше. Автор статьи предпринимает попытку реконструкции отношения Н.А. Бердяева к 

творческому наследию великого немецкого философа. Феномен Ницше был воспринят 

подавляющим большинством отечественных философов начала XX в. в религиозном контексте. Для 

Бердяева сама личность Ницше стала одним из импульсов для осмысления экзистенциальной 

диалектики судьбы человека в мировом историческом процессе. В философии Ницше Бердяева 

прежде всего пленила постановка им эсхатологической темы, с ее устремленностью к концу и пре-

делу. Николай Бердяев называл Ницше величайшим явлением новой истории, диалектически завер-

шившим гуманистическую антропологию Запада. Русский философ рассматривал Ницше как 

предтечу новой религиозной антропологии, религиозного пророка Запада, после духовного опыта 

которого возврат в старый европейский гуманизм уже невозможен. Бердяев был убежден в 

необходимости преодоления и внутреннего изживания духовного опыта Ницше, открывшего 

перспективу движения в новую антропологическую эпоху, в которой бытие человека должно быть 

оправдано творчеством. Бердяев рассматривал творчество как новое религиозное откровение 

христианства, не раскрытое святоотеческим преданием и историческим христианством. В 

творческих актах человек преодолевает объективацию как падшее состояние мира. В статье 

рассматриваются ключевые идеи философии Ницше сквозь призму религиозного экзистенциализма 

и персонализма Бердяева. Отношение Бердяева к Ницше было двойственным: с одной стороны, он 

высоко оценивал радикальную постановку немецким философом проблемы творчества личности, с 

другой — рассматривал антихристианскую концепцию сверхчеловека, ведущую к человекобоже-

ству, как абсолютно неприемлемую для русской религиозной философии и христианства. Новое 

откровение Ницше о сверхчеловеке и воле к могуществу Бердяевым было оценено как ложное и 

демоническое, радикально расходящееся с основами христианской антропологии о человеке и 

религиозной этикой творчества. 

Ключевые слова: Фридрих Ницше, Николай Бердяев, христианская антропология, гуманизм, 

экзистенциализм, персонализм, этика творчества, мораль, религиозная философия. 

THE PHILOSOPHY OF FRIEDRICH NIETZSCHE: 

NIKOLAI BERDYAEV’S RECEPTION AND INTERPRETATION 

Andrey V. Shumskoy 

Ural State University of Physical Education (Chelyabinsk) 

The article deals with the problem of Nikolai Berdyaev’s reception and interpretation of the philosophy of 

Friedrich Nietzsche. We attempt to reconstruct Berdyaev’s attitude to the creative heritage of the great Ger-

man philosopher. The phenomenon of Nietzsche was mainly perceived by the Russian philosophy of the 

early 20th century in a religious context. For Berdyaev himself, the personality of Nietzsche became one of 

the starting points for comprehending the existential dialectic of human destiny in the world historical pro-

cess. In Nietzsche’s works, Berdyaev was first of all captivated by the eschatological theme the philosopher 

addressed, his striving for the end and the limit. Berdyaev called Nietzsche the greatest phenomenon of 



А.В. Шумской 

 167 

modern history, dialectically completing the humanistic anthropology of the West. The Russian philosopher 

viewed Nietzsche as the forerunner of a new religious anthropology, a religious prophet of the West, making 

a return to the old European humanism no longer possible. Berdyaev was convinced of the need to over-

come and internalize the spiritual experience of Nietzsche. The latter opens up the prospect of transition to a 

new anthropological era, in which human existence must be justified by creativity. Berdyaev viewed crea-

tivity as a new religious revelation of Christianity, not manifested in patristic tradition and historical Christi-

anity. In creative acts, man overcomes objectification as a fallen state of the world. The article examines the 

key ideas of Nietzsche’s philosophy through the prism of religious existentialism and personalism of Ber-

dyaev. Berdyaev’s attitude to Nietzsche was ambivalent: on the one hand, he highly appreciated how radi-

cally the German philosopher formulated the problem of a person’s creativity; on the other hand, he viewed 

the anti-Christian concept of the superman, leading to human godhood, as absolutely unacceptable for Rus-

sian religious philosophy and Christianity. Berdyaev assessed the new revelation of Nietzsche about the su-

perman and the will to power as false and demonic, radically contradicting the foundations of Christian an-

thropology about man and the religious ethics of creativity. 

Keywords: Friedrich Nietzsche, Nikolai Berdyaev, Christian anthropology, humanism, existentialism, 

personalism, ethics of creativity, morality, religious philosophy. 

 

Введение 

К проблеме влияния Ницше на русскую фило-

софию начала XX в. уже не раз обращались в 

своих трудах отечественные ученые и фило-

софы, она и сегодня продолжает притягивать к 

себе внимание многих ницшеведов и исследо-

вателей, занимающихся русской философией 

Серебряного века. Бум увлечения философией 

Ницше в России приходится на начало 1900-

х гг. Это время может быть названо «золотым 

веком» российской ницшеаны [Синеокая Ю.В., 

2019, с. 19]. 

Советское ницшеведение в отличие от та-

кового первой декады XX в. отличалось идео-

логической ангажированностью и отсутствием 

академических исследований. Имя немецкого 

философа в 1930–1940-е гг. становится нари-

цательным и упоминается исключительно в 

негативном контексте. Творческое наследие 

Ницше в годы правления Сталина трактова-

лось крайне тенденциозно и поверхностно, 

Ницше объявлялся предтечей фашизма и 

национал-социализма, идеологическим про-

тивником, теоретиком, идейно обосновавшим 

и подготовившим приход Муссолини и Гитле-

ра к власти. Лишь во второй половине 1980-

х гг. в нашей стране начался процесс реабили-

тации идейного наследия немецкого философа. 

Интерес к творчеству великого философа, 

властителя дум отечественной интеллигенции 

Серебряного века, на закате советской истории 

пробудился с особой силой, как и в начале 

XX в. В 1990-е гг. Ницше заслуженно возвра-

щается в отечественную философскую тради-

цию. Рубеж XX–XXI вв. может быть назван 

«серебряным веком» российской ницшеаны. С 

начала 1990-х гг. по настоящее время россий-

ское ницшеведение прошло большой путь от 

пафосного возвеличивания немецкого фило-

софа до сдержанного и критического отноше-

ния к его философскому наследию. В постсо-

ветской России сменилась парадигма восприя-

тия творчества немецкого философа. В нем 

стали видеть практика нового постклассиче-

ского мышления, критика культуры, альтерна-

тивного типа философа и филолога, мастера 

слова [Синеокая Ю.В., 2001, с. 27]. Сегодня 

российское ницшеведение подошло к той чер-

те, когда необходимо взвешенно и по возмож-

ности объективно оценить потенциал его кон-

цепций и идей применительно к антропологи-

ческим и социальным моделям развития бу-

дущего, всесторонне раскрыть его место в ми-

ровом философском процессе, осмыслить зна-

чение и влияние его идей на отечественную 

культуру и философию XX и XXI вв. 

Рецепция и интерпретация творческого 

наследия Ницше в России имеет давнюю исто-

рию. Проникновение творчества Ницше в оте-

чественную культурную традицию шло через 

внутреннюю полемику, опровержение и 

неприятие ряда положений его философии 

[Синеокая Ю.В., Полякова Е.А., 2017, с. 18]. 

Феномен Фридриха Ницше был воспринят по-

давляющим большинством отечественных фи-

лософов начала XX в. в религиозном контек-

сте. Это было созвучно умонастроению эпохи. 

В России первостепенное внимание было уде-

лено ницшеанской идее сверхчеловека, полу-

чившей религиозно-метафизическую окраску 

[Синеокая Ю.В., 1999, с. 59]. Влияние Ницше 



ФИЛОСОФИЯ 

 168 

на мыслителей Серебряного века было колос-

сальным. Так, некоторые отечественные ис-

следователи определяют дух эпохи Серебряно-

го века в России как «постницшевское христи-

анство» [Бонецкая Н.К., 2013, с. 133]. Напри-

мер, исследователь культуры и философии Се-

ребряного века Н.К. Бонецкая выдвигает суж-

дение о том, что концепция эсхатологического 

христианства Николая Бердяева является вер-

сией именно постницшевского христианства, 

претендующей на преодоление изъянов хри-

стианства исторического [Бонецкая Н.К., 2009, 

с. 87]. В связи с этим представляется важным 

обратиться к философской интерпретации 

творческого наследия Ницше Н.А. Бердяевым, 

выдающимся религиозным философом России, 

оставившим значительный след не только в 

отечественной философской традиции, но и 

мировой. Отношение Н.А. Бердяева к основ-

ным идеям и концепциям Ницше, на взгляд ав-

тора, является репрезентативным, так как Ни-

колай Александрович был одним из ведущих в 

России и мире представителей христианского 

персонализма и экзистенциализма. Рекон-

струкция его позиции позволит лучше понять 

специфику той призмы, сквозь которую рус-

ская религиозная философия Серебряного века 

воспринимала и осмысляла наследие одного из 

выдающихся представителей постклассиче-

ской европейской философии. 

Молодой Н. Бердяев и философия Ницше 

В своей дебютной работе «Субъективизм и ин-

дивидуализм в общественной философии» Ни-

колай Бердяев выступил приверженцем и за-

щитником марксистского мировоззрения, но с 

очень существенной поправкой — стремлением 

сочетать социальную доктрину марксизма с 

критической философией Канта. Это было не 

случайно. Уже в своей первой работе Бердяев 

преподносит себя как оппонента ортодоксаль-

ного марксизма, особенно его общефилософ-

ской платформы — диалектического материа-

лизма. Кантианские мотивы облагораживали и 

возвышали, как ему казалось, социальную док-

трину марксизма, вносили в нее индивидуали-

стическую и нравственную струю. Тем не менее 

полностью встать на позицию индивидуалисти-

ческого мировоззрения Николай Александро-

вич также не мог. Индивидуализм в качестве 

философской доктрины представлялся ему 

своеобразным партикуляризмом, оторванным 

от связи с всеобщим и универсальным; в свою 

очередь, универсализм рассматривался им как 

прогрессивное философское мировоззрение, 

которое вполне могло включать в себя индиви-

дуалистическое умонастроение как частный 

случай. Молодой Бердяев упрекал индивидуа-

листов в том, что они не понимают тайны исто-

рического процесса, впадают в величайшую 

иллюзию, выдвигая принцип верховенства лич-

ности и противополагая ее обществу и соци-

альному процессу [Бердяев Н.А., 2008, с. 187]. 

В зрелые же годы своего творчества русский 

философ считал универсализм и партикуляризм 

одинаково ложными направлениями, порож-

денными рационалистической ограниченно-

стью мышления, подчиненного объективации 

[Бердяев Н.А., 2007, с. 354]. 

Среди ярких индивидуалистов XIX столетия 

Николай Бердяев выделяет Ницше как блестя-

щего выразителя настроения, которое он назы-

вает художественно-аристократическим инди-

видуализмом. Отношение к Ницше в ту пору у 

молодого Бердяева было двойственным: с од-

ной стороны, Ф. Ницше представлялся ему со-

вершенно наивным мыслителем в области со-

циальной философии, с другой — Бердяев как 

приверженец социалистического умонастрое-

ния всецело поддерживал Ницше в его беспо-

щадной критике буржуазного общества, уни-

чтожающего всякую индивидуальность [Бердя-

ев Н.А., 2007, с. 187]. 

Николай Александрович уже тогда призна-

вался в симпатии к Фридриху Ницше как гени-

альному выразителю индивидуалистического 

настроения, поэту сильной человеческой лич-

ности [Бердяев Н.А., 2007, с. 189]. Тема инди-

видуальности и личности становится для Бер-

дяева центральной, она звучит рефреном на 

протяжении всего его творчества. Не случайно 

свою философию в зрелые годы он определяет 

как персоналистическую метафизику, филосо-

фию экзистенциалистского типа, укорененную 

в христианской антропологии, христианский 

социалистический персонализм (идея ком-

мюнотарности). 

После кратковременного увлечения крити-

ческим марксизмом в творчестве Бердяева 

намечается мировоззренческий переход к мета-

физическому идеализму. В статье «Борьба за 

идеализм», написанной в 1902 г., он открыто 

выступил защитником идеалистической фило-

софии, при этом сохраняя почтение к социаль-



А.В. Шумской 

 169 

ным мотивам и идеям марксизма. В молодые 

годы Бердяев испытал очень сильное влияние 

Л. Толстого, А. Шопенгауэра, И. Канта, 

К. Маркса, Фихте, а среди литературоведов и 

поэтов — Ибсена и Метерлинка. Встреча же с 

Ницше в ту пору стала для него судьбоносной, 

читать произведения немецкого философа он 

стал уже в то время, когда имя Ницше еще не 

было популярным в культурных кругах россий-

ской интеллигенции. Ницше был тогда для него 

одним из полюсов его природы, другим полю-

сом он называл Л. Толстого. В ранние годы его 

творчества был даже период, когда Ницше по-

бедил в нем Л. Толстого и К. Маркса, однако 

это была лишь временная и неокончательная 

победа [Бердяев Н.А., 2007b, с. 433]. Чем более 

в Бердяеве нарастал персонализм, тем быстрее 

он отходил от Ницше и Маркса. Проблема лич-

ности, которая стала для Бердяева одной из 

центральных идей его персоналистической фи-

лософии, была остро и гениально поставлена в 

XIX в. такими мыслителями, как Достоевский, 

Кьеркегор, Ибсен и Ницше. Именно эти мысли-

тели, по оценке Бердяева, еще в прошлом сто-

летии восстали против засилья «общего», про-

тив рациональной философии. Отмечая важную 

роль Ницше в постановке проблемы личности, 

Бердяев указывал на парадоксальность и проти-

воречивость решения данной проблемы немец-

ким философом, которое свелось к разрушению 

человеческого начала и его преодолению [Бер-

дяев Н.А., 2007b, с. 470] Для самого Бердяева 

феномен Ницше стал одним из отправных 

пунктов осмысления экзистенциальной диалек-

тики судьбы человека. В Ницше его пленили 

поставленные немецким философом эсхатоло-

гические вопросы. 

Философия Ницше сквозь призму 

христианского экзистенциализма 

и персонализма Бердяева 

Русская религиозная философия начала XX в. 

воспринимала Ницше как явление преимуще-

ственно религиозное, профетическое. Многие 

мыслители Серебряного века приписывали 

личности немецкого философа черты гениаль-

ного религиозного пророка, провозвестника но-

вых религиозных ценностей, новой морали. 

Именно в таком ключе Бердяев на этапе своего 

обращения к религиозному реализму и мистике 

интерпретировал Ницше, называя его «благоче-

стивым демонистом» [Бердяев Н.А., 1999, 

с. 83]. Демонизм Ницше рассматривался им как 

совершенно новое явление в европейской куль-

туре, своеобразный религиозный опыт в усло-

виях кризиса и декаданса европейской культу-

ры и вырождения исторического христианства. 

Ницше для нового поколения мыслителей, фи-

лософов и богословов становится столь слож-

ной религиозной проблемой, разрешение кото-

рой требовало новой творческой мысли и опы-

та; его экзистенциальный религиозный опыт 

уже невозможно было осмыслять и интерпре-

тировать в рамках старой теологической мысли 

и святоотеческого предания. В явлении Ницше 

Бердяев открывает определенный тип благоче-

стивого богоборца, в личности которого выра-

жалась неуемная тоска по вечности, утерянной 

человечеством. Религиозное сознание Ницше 

уже в ту пору Бердяев оценивал как ложное и 

затемненное, не просветленное Божественной 

благодатью. В творчестве немецкого философа 

он усматривал раздвоенность и противоречие: 

с одной стороны, благородство и аристокра-

тизм, с другой стороны, демонизм, ведущий к 

бунту и морали рабов Божьих; «…дети Божьи 

любят Бога, а не восстают против него», — 

отмечал Николай Бердяев [Бердяев Н.А., 1999, 

с. 85]. Вместе с тем уже в зрелые годы Нико-

лай Александрович пришел к выводу, что 

Ницше служил делу христианского возрожде-

ния, он не совершал хулы на Духа; Бог любит 

таких богоборов и христоборцев [Бердя-

ев Н.А., 1929, с. 100–101]. 

Возможность наступления новой религиоз-

ной эпохи Бердяев еще в начале своего творче-

ского пути связывал с необходимостью глубо-

кого осмысления и претворения новой истории 

Запада: эпохи Возрождения, в которой рожда-

ется новый человек, восстания разума, Декла-

рации прав человека и гражданина, современ-

ного социализма и анархизма, бунта Ивана Ка-

рамазова и Ницше [Бердяев Н.А., 2002, с. 361]. 

Николай Александрович полагал, что начало 

XX в. было ознаменовано религиозным ренес-

сансом в России, обусловленным расширением 

исторического, мистического и религиозного 

опыта. Русский философ писал: «Мы можем 

вместить уже большую полноту откровения, 

чем предшествующие религиозные эпохи» 

[Бердяев Н.А., 2002, с. 361]. 

Говоря о творческом пути Ницше, Бердяев 

указывал на идентичный религиозный опыт од-

ного из героев произведений Ф.М. Достоев- 



ФИЛОСОФИЯ 

 170 

ского — Ставрогина, который также шел через 

богоотступничество [Бердяев Н.А., 2004, с. 13]. 

Общность их духовного опыта заключалась в 

их религиозной слепоте, ограниченности рели-

гиозного опыта, непонимании откровения твор-

чества как божественного призвания человека, 

которое составляет сокровенную сущность 

личности, ее подобие Богу. Бердяев был убеж-

ден, что в самом христианстве еще только 

предстоит раскрыть всю полноту христианско-

го откровения. В работе «Смысл творчества» он 

придает огромное значение идее оправдания 

человеческого бытия творчеством; творчество 

рассматривается им как путь дальнейшего ре-

лигиозного движения человека к новому миро-

вому эону, богочеловечеству, эпохе Духа Свя-

того, преодолению власти царства объектива-

ции и необходимости, восьмому дню творения. 

Именно своими творческими актами человек 

приближает к себе наступление нового косми-

ческого эона, в котором будет преодолен и пре-

ображен не только падший мир, но и восста-

новлена и преображена целостность и природа 

человека. Святоотеческая аскетическая практи-

ка, изобличавшая грех и боровшаяся против не-

го, на протяжении многих веков сильно ограни-

чивала творческое дерзновение человека, пре-

пятствовала раскрытию откровения творчества.  

Русский философ исходил из того, что бого-

борчество Ницше проистекало из религиозной 

муки по творчеству. Ницше стоял перед ложной 

дилеммой: вера в Бога и старая аскетическая 

религиозность, ведущая борьбу с грехом, или 

индивидуальное героическое творческое вос-

хождение к горним вершинам человеческого 

духа. Именно в явлении Ницше эта проблема 

достигает своей последней остроты и трагизма. 

Ницше знал лишь этику закона и искупления, 

которыми ограничивал сущность христианства, 

не понимал, что за этикой закона и искупления 

стоит этика творчества, которая должна быть 

раскрыта самим человеком. Будучи человеком, 

страстно жаждавшим творческого подъема, он 

всеми силами возненавидел христианский опыт 

жизни и дошел до ненависти к идее Бога как 

помехи, стоящей на пути к творчеству [Бердя-

ев Н.А., 2004, с. 13]. В этом, по мнению Бердяе-

ва, состояла подлинная трагедия Ницше. 

Фигура Ницше для Бердяева была переход-

ной и рубежной. Его философия была насквозь 

эсхатологична, устремлена к концу и пределу. 

Ницше стоит на мировом перевале вхождения 

человечества к религиозной эпохе творчества 

[Бердяев Н.А., 2004, с. 97]. Классические евро-

пейские достижения в области философии, мо-

рали и искусства полностью себя изжили и не 

могли удовлетворить духовные запросы нового 

поколения мыслителей, к коим относился 

Ницше. Старая европейская культура и мораль 

рассматривались Ницше как препоны на пути к 

новой жизни и новой морали, христианство как 

ценностный базис классической европейской 

культуры себя изжило и пришло к упадку. Раз-

деляя тревожные мысли и опасения Ницше по 

поводу декаданса европейской культуры и ци-

вилизации, Бердяев вместе с тем рассматривал 

антихристианскую духовную проекцию Ницше 

лишь как переходное состояние новой нарож-

дающейся души человека, которая проходит 

через бездны, неведомые старой святости. Ни-

колай Александрович был убежден в необхо-

димости преодоления и внутреннего изживания 

духовного опыта Ницше. Путь к откровению 

творчества человека возможен только, если 

Ницше будет пережит и изжит [Бердяев Н.А., 

2004, с. 283]. 

Фридриха Ницше Николай Бердяев называет 

величайшим явлением новой истории. Через 

него диалектически к своему логическому кон-

цу подошла гуманистическая антропология За-

пада. Ницше становится искупительной жерт-

вой новоевропейского безбожного гуманизма. 

Бердяев полагает, что после духовного опыта 

Ницше с его устремленностью к сверхчелове-

ческому, к тому, что превышает человеческое, 

возврат к прежней гуманистической антрополо-

гии уже невозможен [Бердяев Н.А., 2004, с. 84]. 

Гуманистический кризис, охвативший запад-

ную культуру, не мог не привести к идее сверх-

человека и сверхчеловеческого. Путь, по кото-

рому Ницше наметил движение к сверхчелове-

ку, Бердяев называл безблагодатным. Так он от-

зывается о самой, пожалуй, очаровавшей отече-

ственную интеллигенцию начала века книге 

немецкого философа — «Так говорил Заратуст-

ра». Для Бердяева это был величайший памят-

ник духовной культуры Запада, написанный 

человеком, который попытался взойти на ду-

ховную высоту исключительно с помощью соб-

ственных сил, без божьей благодати. Бердяев 

писал, что никогда человек, предоставленный 

самому себе, не поднимался выше, чем ницше-

анский Заратустра [Бердяев Н.А., 2004, с. 84]. 

Антихристианский настрой немецкого филосо-



А.В. Шумской 

 171 

фа, эсхатологический радикализм его мышле-

ния не могли не привести к идее сверхчеловека; 

исход диалектического развития безбожного 

гуманизма вполне предугадывается развитием 

европейской культуры и вырождением истори-

ческого христианства на Западе. Таким обра-

зом, гуманизм в Ницше побеждается не сверху, 

а снизу, не благодатно, а собственными силами 

человека.  

Бердяев рассматривал Ницше как предтечу 

новой религиозной антропологии, которая 

должна была диалектически наступить после 

безбожного гуманизма. Ницше выступает как 

важнейшее явление движения человечества к 

новой христианской антропологии, этике твор-

чества нового бытия. Дело Ницше было вели-

ким подвигом в европейской культуре, так как 

именно он, остро переживая декаданс эпохи, 

взял на себя ответственность радикально пере-

оценить европейскую мораль и преодолеть цар-

ство мещанского буржуазного серединного гу-

манизма, сдерживавшего движение человече-

ства к более высокому духовному состоянию. 

Бердяев называет Ницше религиозным проро-

ком Запада, но инстинктивно искавшим выход 

из глубокого антропологического кризиса, 

охватившего европейское человечество. Ниц-

шеанский Заратустра проповедует любовь к 

творчеству, подъем в горы, изобличает мораль-

ное лицемерие последних людей, стремящихся 

исключительно к счастью; это не могло не под-

купать Бердяева и определяло его высокую 

оценку Ницше как религиозного провозвестни-

ка и пророка, вещавшего о новом будущем че-

ловечества. Согласно Бердяеву, нельзя не раз-

делять муку Ницше, так как она насквозь рели-

гиозна и благородна [Бердяев Н.А., 2004, с. 84]; 

русский философ призывал разделить судьбу 

Ницше, но не в смысле повторения его духов-

ного и трагического опыта. Из Ницше нужно 

исходить, его нужно пережить и двигаться не к 

сверхчеловеку, а в том направлении, которое 

было в духовном опыте Ф.М. Достоевского. 

Ницше вместе с Достоевским зачинает новое 

антропологическое откровение в мире, исходом 

которого может быть движение как к христоло-

гии человека, так и к антихристологии, как это 

произошло в творчестве немецкого философа. 

Бердяев видел прямую параллель между ка-

тастрофизмом Ницше и духовным опытом 

Ф.М. Достоевского. Николай Александрович 

был убежден, что именно им и будет принад-

лежать будущее. И Ницше, и Достоевский для 

него явились глашатаями нового откровения о 

человеке, великими антропологами, оба с раз-

ных сторон подходили к краям, концам и пре-

делам человеческого бытия, оба стремились за-

глянуть в бездну человеческой экзистенции 

[Бердяев Н.А., 2004, с. 354]. 

В антропологизме Достоевского проблема 

человека также достигает своей исключитель-

ной остроты. В духовном опыте великого рус-

ского писателя Бердяев видит открытие новой 

бездны в человеке; именно по этой причине 

возврат к старой христианской антропологии и 

безбожному гуманизму после Достоевского уже 

невозможен. И Ницше, и Достоевский выявля-

ют пределы и концы человеческой экзистенции, 

переходят за границы новоевропейского гума-

низма и открывают новую эру в развитии ан-

тропологического сознания человечества [Бер-

дяев Н.А., 2004, с. 84]. В опыте Ницше для Бер-

дяева ценным была его мука искания творче-

ского экстаза, раскрытия творческой природы 

человека, преодоления последнего человека как 

стыда и позора. При этом идеи Ницше ведут к 

человекобогу, антихристологии и должны быть 

отвергнуты как ложные. Творчество Ницше и 

Достоевского привело к крайнему обострению 

антропологического сознания; христианскому 

миру приоткрылась проблема человеческого 

конца — проблема антихриста. Николай Бердя-

ев исходил из того, что христианство должно в 

себе найти силы осмыслить и осознать после 

Ницше и Достоевского надвигающуюся на мир 

катастрофу прихода антихриста и раскрыть ис-

тинную христологическую антропологию, ко-

торой не было в святоотеческом христианстве 

[Бердяев Н.А., 2004, с. 85]. Беспомощность хри-

стианства перед современной трагедией чело-

века Бердяев связывал именно с нераскрыто-

стью христианской антропологии. Новая хри-

стологическая антропология должна открыть 

тайну о творческом призвании человека и тем 

дать высший религиозный смысл творческим 

порывам человека [Бердяев Н.А., 2004, с. 86]. 

Парадокс заключается в том, что слабость хри-

стологического самосознания человека ведет к 

утверждению антихристологического самосо-

знания. Реставрация святоотеческого христиан-

ства, в котором не была раскрыта подлинная 

антропология, не может стать ответом на муку 

Ницше и экзистенциальные вопросы Достоев-

ского. Антропологический религиозный пере-



ФИЛОСОФИЯ 

 172 

ворот в мире может быть только поворотом к 

человеческой свободе, к тайне творчества. Сле-

пота Ницше в отличие от Достоевского была в 

том, что он не понимал отношения тайны твор-

чества к тайне искупления. Если для Ницше че-

ловек был средством явления сверхчеловека, то 

Достоевский раньше Ницше в своей гениальной 

диалектике о человеке раскрыл роковой и неот-

вратимый конец гуманизма — гибель человека 

на пути человекобожества. Достоевский знал 

соблазн человекобожества, но в отличие от 

Ницше он знал свет Христов, в котором только 

и могла быть изобличена тьма человекобоже-

ства [Бердяев Н.А., 2004, с. 418]. Бердяев назы-

вал его духовно-зрячим. Ницше же сам был во 

власти идей человекобожества; идея сверхчело-

века истребила у него человека. У Достоевского 

человек сохраняется только в Богочеловеке-

Христе. Для него убийство Бога означало убий-

ство человека. В центре антропологического 

сознания Достоевского заложена идея свободы. 

Без свободы нет человека. И всю свою диалек-

тику о человеке и его судьбе Достоевский ведет 

как диалектику о судьбе свободы. У Ницше 

происходит преодоление и Бога, и человека, ко-

торых должен сменить неведомый сверхчело-

век [Бердяев Н.А., 2004, с. 418–419]. Таким об-

разом, Николай Бердяев отмечал существенное 

различие антропологического сознания двух 

великих мыслителей. 

Интерпретация Н. Бердяевым этики Ницше 

Бердяев видел в Ницше тончайшего моралиста 

всех времен, который высказал очень много 

верного и ценного о природе морали и христи-

анской в особенности. Критика Ницше христи-

анской морали как морали слабых, порабоща-

ющей человека, и воспевание аристократиче-

ски-благородной морали сильных противоре-

чило мировоззрению Николая Александровича. 

По мысли Бердяева, все сказанное Ницше о 

христианстве требует радикальной переоценки 

и пересмотра. Правоту Ницше он видит в моти-

вации критики христианской морали, которая 

кажется ему глубокой и ценной, заслуживаю-

щей самого пристального внимания, но сама 

критика для русского философа была в прин-

ципе неприемлемой [Бердяев Н.А., 2004, 

с. 228]. В «Антихристе» Ницше Бердяев нахо-

дит много поверхностного и рассудочного. Он 

соглашается с главным мотивом критики Ниц-

ше исторического христианства — мотивом си-

лы. Историческому христианству за целые сто-

летия удалось привить европейскому человече-

ству мораль, больше ценящую слабых, чем 

сильных, абсолютизирующую сострадание как 

высшую добродетель человека. Бердяев же в 

отличие от Ницше понимал христианство не 

как религию сострадания, а как религию стяжа-

ния духовной силы и божественной жизни. 

Вслед за немецким философом он готов был 

признать определение добра как всего того, что 

повышает чувство силы и волю к силе в чело-

веке [Бердяев Н.А., 2004, с. 328]. Главная про-

блема Ницше была в том, что он пребывал в ре-

лигиозной слепоте, был лишен дара видения 

последних тайн, принимал историческое хри-

стианство за подлинное христианство. Бердяев, 

напротив, исходил из того, что Христос возве-

щает человеку не рабскую мораль, а путь, по 

которому могут идти только сильные духом, те, 

кто осознают свое первородство и высокое 

предназначение. 

В феномене Ницше Николая Александрови-

ча в первую очередь привлекала его беспощад-

ная критика срединной буржуазной морали, за-

держивающей наступление конца, закрываю-

щей пределы бытия. Срединная мораль была 

ему столь же ненавистна, как и Фридриху 

Ницше, по его мнению, она должна раньше или 

позже прийти к своему концу и быть преодоле-

на творческим напряжением человеческого ду-

ха. Огромное значение Ницше он видел в том, 

что его творческий дух возжелал стать по ту 

сторону безопасной середины канонической 

морали. Ницше был великим изобличителем 

серединно-общего духа гуманизма, и именно 

поэтому он становится жертвой и предтечой 

новой моральной эпохи, этики творчества [Бер-

дяев Н.А., 2004, с. 230]. Немецкий философ 

подвел окончательную черту в судьбе гумани-

стического индивидуализма. Он глубоко 

вскрыл противоречия гуманизма [Бердяев Н.А., 

2002, с. 153]. Новая религиозная жизнь в свобо-

де, духе и творчестве невозможна на путях бун-

та против христианства и его преодоления, как 

того хотел Ницше, она может начаться только 

как откровение в человеческом опыте боже-

ственности творчества, как ответ на зов Бога, 

обращенного к человеческому творчеству. Вос-

стание же против Бога для Бердяева есть путь 

безблагодатного восхождения, в конечном ито-

ге, заканчивающееся трагедией и отпадением 

человека от Христа. Бердяев писал, что нельзя 



А.В. Шумской 

 173 

не допускать до Ницше, — нужно пережить и 

преодолеть его изнутри [Бердяев Н.А., 2002, 

с. 283]. 

Заслуга Ницше, как полагал русский фило-

соф, была в радикальной постановке проблемы 

морали: является ли так называемое «добро» 

подлинным добром, не стоит ли за ним зло. Для 

Ницше воля к истине была связана с преодоле-

нием морали, выходом «по ту сторону добра и 

зла». Ницше так и не смог окончательно разре-

шить проблему добра, ему не удалось выйти из 

порочного круга морали. По ту сторону добра 

он полагал посюстороннее зло, утверждал но-

вую высшую мораль. Ницше был бессилен 

прорваться в рай, так как старые этические ка-

тегории он стремился преодолеть путем их 

натурализации [Бердяев Н.А., 2003, с. 74]. Од-

нако правота Ницше состояла в проблематиза-

ции добра; Николай Александрович соглашался 

с Ницше в том, что любые оценки добра и зла 

всегда символичны, заключают в себе услов-

ность и произвольность. Трагизм нравственной 

жизни, по мнению Николая Бердяева, заключа-

ется в том, что мы не можем прорваться по ту 

сторону добра и зла ввиду того, что нас всегда 

будет подстерегать посюсторонне зло, и также 

не можем остаться по сю сторону добра, так как 

оно легко и незаметно для нас превращается во 

зло. Для Бердяева глубина жизни, или перво-

жизнь, находится вне категорий добра и зла, 

которые описывают лишь мир в состоянии его 

падшести и объективации. Все, что «по сю сто-

рону добра и зла», — символично, реалистично 

и бытийственно лишь то, что «по ту сторону 

добра и зла» [Бердяев Н.А., 2003, с. 49]. Таким 

образом, Ницше понял всю остроту вопроса, но 

совершенно извращенно понял христианское 

отношение к добру. Согласно Бердяеву, в хри-

стианстве добро становится проблематическим, 

о Боге невозможно судить с точки зрения 

добра, возникшего после грехопадения. Одина-

ково неверно суждение о том, что Бог связан 

добром, зависит от него, и суждение о том, что 

добро есть то, чего хочет Бог. Ницше не заме-

чает того, что Бог находится «по ту сторону 

добра и зла» и судить о Нем с точки зрения по-

сюстороннего добра есть ложная мысль. Бога 

Бердяев определяет как сверх-добро, к нему ка-

тегория добра в принципе не применима, так 

как Он сам есть Добро, источник всех ценно-

стей. Если и возможна теодицея, то как защита 

Бога от человеческих понятий о Нем [Бердя-

ев Н.А., 2003, с. 81]. Ницше потерпел неудачу и 

крушение именно потому, что свою переоценку 

ценностей обосновывал с опорой на посюсто-

ронний нравственный опыт человека, живущего 

в эон грехопадения, в условиях падшего мира и 

греха. Его профетизм Бердяев именует непро-

светленным [Бердяев Н.А., 2003, с. 417]. Этика 

добра, если и может быть истинной и выводя-

щей по ту сторону морали, то только как этика 

сверхдобра. Ее сущность заключается в том, 

чтобы не отталкивать зло и злых в ад, а про-

светлить и преобразить зло, т.е. победить его, 

окончательно вырвать с корнем из бытия. В 

этом смысле этика сверхдобра онтологична и не 

может ограничиваться только различением и 

моральной оценкой; она не может быть этикой 

личного спасения души, этикой трансцендент-

ного эгоизма, а только этикой всеобщего спасе-

ния, воссоединения человека с человеком и с 

миром через воссоединение с Богом. В этом со-

стоит подлинное спасение; в образ царства Бо-

жьего неверно привносить посюстороннюю 

этику, ставшую результатом падения мира и 

первородного греха. По мысли Бердяева, только 

этика творчества открывает для человека путь в 

подлинную райскую жизнь, где отсутствует 

здешнее различение между добром и злом, где 

зло и ад искореняются онтологически. Этика 

творчества обращает человека к новому косми-

ческому эону, который находится между посю-

сторонним и потусторонним мирами, между 

временем и вечностью, она по своей сути хили-

астична [Бердяев Н.А., 2003, с. 419].  

Ницше не знал и не понимал настоящего 

христианства, а судил о нем с точки зрения его 

текущего выродившегося состояния. В этом 

Бердяев видел ошибочность философии Ницше. 

Ницше относил христианство к морали рабов, 

основанной на ressentiment слабых к сильным, 

плебеев аристократам [Бердяев Н.А., 2003, 

с. 175]. Немецкий философ считал, что христи-

анство подменило категории хороших и плохих 

категориями добрых и злых. Для Бердяева ис-

тина заключалась прямо в противоположном. 

Христианскую мораль он интерпретирует как 

мораль сильных духом, она по своему существу 

аристократична. Ницше судил о христианской 

морали очень искаженно, так как понятия силы 

и слабости он трактовал очень поверхностно. 

Соблазняясь внешним эстетическим образом и 

понятием силы, он не понял, что именно хри-

стианство впервые в истории внесло представ-



ФИЛОСОФИЯ 

 174 

ление о силе как о духовной свободе человека 

от власти мира, грехов и страстей, порабощаю-

щих человека. Христианскую мораль он вос-

принял в духе категорического императива 

Канта. Христианская добродетель не может 

осуществляться как норма и долженствование, 

это есть фарисейство в христианстве. Норма и 

закон добра сами по себе бессильны и безбла-

годатны, тогда как подлинная нравственная си-

ла черпается из единственного источника — 

Бога. Христианство учит быть сильным перед 

лицом как жизни, так и смерти [Бердяев Н.А., 

2003, с. 176]. Бердяев разделяет идею Ницше о 

преодолении морали, только с большой оговор-

кой: преодолении законнической морали, пре-

пятствующей раскрытию этики творчества. 

Ницше в христианстве знал лишь закон добра и 

поэтому восставал против него. Немецкий фи-

лософ совершенно превратно трактовал дух и 

духовную жизнь. Для него дух отождествлялся 

с подавленным инстинктом, он становится ба-

рьером на пути к подлинной творческой жизни. 

Ницше бессознательно для самого себя стал 

жертвой выродившегося законнического хри-

стианства, в котором дух угас; он полностью 

стал определяться отрицательными реакциями 

[Бердяев Н.А., 2003, с. 222–223]. Парадокс со-

стоял в том, что угашение духа он принял за 

сам дух и поэтому восстал против Бога. В этом 

Бердяев видел источник его атеизма. Творче-

ство и Бог для него становятся несовместимы. 

Он фактически был пленен ложной идеей Бога. 

Для Николая Александровича только дух и яв-

ляется единственным источником творчества, 

им всецело определяется. Прорыв «по ту сторо-

ну добра и зла» может быть осуществлен толь-

ко на пути евангельской морали — любви к 

врагам. Путь преодоления морали, выбранный 

Ницше, бессилен в достижении своей цели — 

он созидает новую мораль, не выходящую за 

рамки этики закона и натуральных категорий. 

Противоречия философии Ницше 

Согласно Бердяеву, философия Ницше была 

пронизана значительным противоречием. С од-

ной стороны, он развивал идею вечного воз-

вращения, которая не является новой в мировой 

философии, а скорее воспроизводит античное 

отношение ко времени как циклическому дви-

жению, всецело отдает человека во власть кос-

мического круговорота. Идея вечного возвра-

щения для самого Бердяева была малоценной. С 

другой стороны, немецкий философ профети-

чески учит о сверхчеловеке как преодолении 

человеческого, задает всемирной истории эсха-

тологический конец. Идее же о сверхчеловеке 

Бердяев придавал огромное значение; вместе с 

тем рассматривал ее в контексте антиперсона-

лизма, разрывающего всякую связь с евангель-

ской и гуманистической моралью [Бердя-

ев Н.А., 1995, с. 180]. Для Бердяева как убеж-

денного персоналиста концепция сверхчеловека 

была радикально неприемлема. Антиперсона-

лизм проявлялся не только у Ницше, но и у 

многих философов XIX столетия — 

М. Штирнера, К. Маркса и др. Однако лишь в 

творчестве Ницше антиперсонализм достигает 

особой остроты и предела.  

Основную тему жизни и творчества Ницше 

русский философ определял следующим обра-

зом: как пережить божественное, когда Бога 

нет, как пережить экстаз, когда мир и человек 

так низки, как подняться на высокую гору, ко-

гда мир так плосок? [Бердяев Н.А., 2005, 

с. 370]. Проблема, над которой Ницше мучился 

всю жизнь, была для Бердяева абсолютно рели-

гиозной и метафизической. Более всего пора-

жало Николая Александровича в Ницше несо-

ответствие его философии глубинной и ради-

кальной проблематике, которую он поставил 

перед человечеством. Для Бердяева философия 

Ницше имела биологический привкус, была бо-

лее Lebensphilosophie, чем Existenzphilosophie, 

была пронизана дарвинизмом и эволюциониз-

мом [Бердяев Н.А., 2005, с. 370]. Ницше не уда-

лось создать целостного непротиворечивого и 

стройного философского мировоззрения: эсха-

тологическая идея сверхчеловека сводилась к 

биологическому подбору и витализму. Для 

Бердяева это было значительным изъяном в 

философии Ницше. 

Все философское творчество Ницше, со-

гласно Бердяеву, центрировалось вокруг трех 

базовых проблем: взаимоотношения человека и 

сверхчеловека, творчества человека, выражаю-

щегося в создании новых ценностей, и героиче-

ского сопротивления страданию. Устремлен-

ность Ницше к сверхчеловеку Бердяев объяснял 

поиском божественного в эпоху безбожия и ни-

гилизма. В творчестве немецкого философа 

диалектика человеческого и божественного до-

стигает своего конца и предела; в сверхчелове-

ке исчезает и божественное и человеческое. Ев-

ропейский гуманизм изживает в судьбе Ницше 



А.В. Шумской 

 175 

свою собственную жизнь и приходит к концу. В 

Ницше триумфально утверждается трагическое 

чувство жизни, в нем гипертрофируется amor 

fati — любовь к року и судьбе. Он воспевает 

аристократический индивидуализм, противопо-

ставляя его демократии, социализму и христи-

анству, которое, как верно подмечает Николай 

Бердяев, он знал только в упадочной форме. В 

нем формируется особого рода атеизм, который 

с большой горечью и страданием переживает 

богооставленность человека, ищет новой боже-

ственной высоты. Однако в духовном опыте 

Ницше Бердяев не находит тайны богочеловеч-

ности, встречи человека с Богом. В отношении 

Ницше к человеку Бердяев фиксирует коренное 

противоречие: с одной стороны, человек рас-

сматривается как стыд и позор, лишь средство к 

сверхчеловеку, с другой — наделяется способ-

ностью к творчеству ценностей и нового мира, 

героическому перенесению страданий. Поста-

новка проблемы творчества, по мнению русско-

го философа, была самой большой заслугой 

Ницше [Бердяев Н.А., 2005, с. 372]. 

В работе «Смысл творчества» Николай 

Александрович придает творчеству человека 

метафизический, религиозный и сотериологи-

ческий характер, творчеством должно быть 

оправдано бытие человеке. Жажда Ницше 

творчества как экстатического состояния духа 

была очень близка миропониманию Бердяева. 

Однако в отличие от Ницше Бердяев исходил из 

необходимости новой антропологии; в старой 

же антропологии творчество человека еще не 

было понято и раскрыто как религиозное от-

кровение, миссия, путь и судьба человека. 

Ницше, который был, по словам Бердяева, 

плоть от плоти старого гуманизма, все еще 

находился во власти старой антропологии, не-

благоприятной для утверждения идеи творче-

ства человеком, новых ценностей, новой жизни; 

в этом также заключалось противоречие его 

философии. Таким образом, в творчестве Ниц-

ше соединился духовно-революционный и ду-

ховно-реакционный элемент, его философия 

сочетала в себе мессианизм, обращенность к 

будущему и старую антропологию, унаследо-

ванную от исторического христианства, отри-

цавшего ценность и огромное значение творче-

ства как призвания человека. 

В философии Ницше, согласно Бердяеву, 

очень симптоматично и рельефно проявился 

кризис идеи Истины. Ницше удалось очень 

тонко его выразить, однако его отношение к 

идее Истины характеризуется глубоким проти-

воречием. Философию Ницше Николай Алек-

сандрович именует философией ценностей, фи-

лософией качества, а не количества. Истина в 

понимании Ницше не обнаруживается в самой 

реальности уже готовой, а созидается в творче-

ском процессе. Человек в своем творческом со-

зидании Истины поднимается онтологически 

выше. Трактовка Истины как добываемой и со-

зидаемой в жизненном творческом процессе 

Бердяеву казалась очень верной. Идея объек-

тивной Истины, которая пассивно воспринима-

ется человеком как данность, в терминологии 

русского философа есть иллюзия объективации, 

результат ложной направленности сознания че-

ловека. Ницше совершенно отказался от так 

называемой «объективной» Истины, общеобя-

зательной именно в силу своей объективности 

[Бердяев Н.А., 2005, с. 22]. В данном вопросе он 

шел верным путем. Понимая Истину как цен-

ность, творимую волей к могуществу, Ницше 

впадает в прагматизм и в сущности превращает 

Истину в орудие воли к могуществу, рассмат-

ривает ее как полезную для процесса жизни. 

Ницше, таким образом, явился выразителем 

натуралистического подхода к Истине, тракто-

вал ее с точки зрения биологического критерия. 

Для Бердяева же Истина в первую очередь есть 

божественная первожизнь, Дух Божий, про-

светление мира, смысл жизни. Всякие критерии 

Истины относительны и условны, взяты из объ-

ективированного мира и не могут быть рас-

сматриваемы в качестве абсолютного мерила. 

Внешние критерии, лежащие вне самой Истины 

как Духа, вводят нас в порочный круг, из кото-

рого не может быть выхода [Бердяев Н.А., 1996, 

с. 37]. Познание Истины не может быть исклю-

чительно актом отчужденного интеллекта или 

разума, что приводит к ее умалению и искаже-

нию, объективации, но есть приобщение к ней, 

жизнь в ней, дело самой жизни, смысл жизни. 

Истина может достигаться только совокупно-

стью всех духовных сил человека. Истина мо-

жет быть только субъективна и индивидуальна, 

но не в смысле психологического субъективиз-

ма, а в том смысле, что она экзистенциальна, 

лежит по ту сторону субъективного и объек-

тивного, является проявлением и обнаружением 

в субъекте самой первожизни [Бердяев Н.А., 

1996, с. 22].  



ФИЛОСОФИЯ 

 176 

Коренное противоречие Ницше состояло в 

том, что, являясь аристократическим филосо-

фом, он поставил волю к могуществу как про-

явление плебейской силы в качестве верховного 

критерия истины. По мнению русского фило-

софа, в этом Ницше глубоко ошибался, так как 

воля к могуществу есть понятие, взятое из мира 

и не применимо к Истине как надмирной ре-

альности. Сама идея воли к могуществу для 

Бердяева была порождением нигилизма и отча-

яния европейского человечества, роковое по-

следствие убийства Бога в европейской культу-

ре. Ницше, остро переживая декаданс духовной 

культуры Европы, кризис христианского само-

сознания, приходит к философии дионисиче-

ской воли к могуществу как единственному 

спасительному средству в ситуации упадка за-

падноевропейского христианства и вырождения 

гуманистического мировоззрения. С помощью 

воли к могуществу и сверхчеловека он стре-

мился подняться на божественную высоту, пре-

одолеть человека как стыд и позор [Бердяев 

Н.А., 1996, с. 190]. Это был один из пределов 

человеческой мысли в европейской философии, 

намечавший творчество новых ценностей. Но 

идеей Ницше воспользовались во зло, исказили 

до неузнаваемости и превратили в империали-

стическую волю к могуществу в гитлеровской 

Германии. Вокруг Гитлера собрались не ари-

стократы духа, которых воспевал Ницше, а 

худшие из людей, люди ressentiment, дышащие 

злобой и местью. Такова трагическая ирония 

мировой истории. 

Важной темой, поставленной Ницше, была 

проблема страдания. Героическое сопротивле-

ние страданию у Ницше было связано с траги-

ческим чувством жизни. Ницше, как замечал 

Бердяев, стремился перенести страдание без 

всякого религиозного утешения. В этом вопро-

се Ницше был непримиримым противником 

христианства с его отношением к страданию 

как к тому, что имеет свой метафизический, эк-

зистенциальный и религиозный смысл. Атеизм 

Ницше, его восстание против исторического 

христианства трактовались Бердяевым в особом 

ключе; Ницше было ненавистно христианство в 

его упадочности и утрате силы. В то же время 

Ницше был «ранен» Христом и христианской 

темой [Бердяев Н.А., 2005, с. 373–374]. Он бо-

ролся с Христом как человек, для которого 

Христос был дорог в самой глубине его суще-

ства. Ницше невозможно представить вне хри-

стианской истории, его судьба отражала судьбу 

европейского человека христианской истории. 

Сущность явления Ницше была связана с таин-

ственной диалектикой человеческого и боже-

ственного, развертывавшейся в европейской 

метафизике, философии и культуре. Ницше 

становится жертвой диалектики германской ме-

тафизики, в нем завершается внутренняя диа-

лектика европейского гуманизма, в котором 

вместе с исчезновением божественного исчеза-

ет и человеческое. Любовь к «дальнему» Ниц-

ше Бердяев называет бесчеловечной и безбож-

ной, она не может быть христианской в под-

линном смысле этого слова, она обращается к 

безликому человечеству. В христианстве же, 

основанном на принципе богочеловечности 

Христа, соединении в Нем двух природ, лю-

бовь может быть только к ближнему и кон-

кретному. Любовь к Богу как Истине всегда 

означает любовь к человеку и наоборот [Бер-

дяев Н.А., 2003, с. 280]. 

Заключение 

Явление Ницше было воспринято в русской ре-

лигиозной философии главным образом сквозь 

призму религиозного профетизма. Ницше был 

понят исключительно как религиозное знаковое 

явление, закономерно возникшее как следствие 

глубокого кризиса западной гуманистической 

культуры и новоевропейской рационалистиче-

ской философии, приведшего Европу к глубо-

кому антропологическому кризису. Философия 

Ницше открывала новые возможности творче-

ского бытия человека, предлагала новую антро-

пологическую и ценностную парадигму бытия 

вне религиозной метафизики и христианского 

откровения. Антихристианская направленность 

философии Ницше, его эсхатологическая 

устремленность была воспринята культурной и 

творческой элитой России начала XX в. неод-

нозначно. Рецепция Николаем Бердяевым твор-

ческого наследия Ницше показывает, что эсха-

тологический радикализм немецкого философа 

вполне вписывался в контекст эпохи начала XX 

столетия в России, лучшие представители кото-

рой остро и болезненно переживали культурно-

исторические сдвиги в мире и внутри страны, 

страстно искали пути вхождения в новую эпоху 

религиозного творчества. Отношение Бердяева 

к Ницше было двойственным: с одной стороны, 

Ницше радикально обостряет проблему творче-

ства личности, столь значимую для русского 



А.В. Шумской 

 177 

религиозного экзистенциализма, с другой сто-

роны, призывает к преодолению христианской 

парадигмы и выходу из нее, что было для рус-

ской религиозной философии неприемлемым. 

Новое откровение Ницше о сверхчеловеке и во-

ле к могуществу было оценено Бердяевым как 

ложное и демоническое, радикально расходя-

щееся с основами христианской антропологии о 

человеке. Вместе с тем жизненный и трагиче-

ский опыт Ницше для Бердяева был не менее 

значим, чем религиозный и экзистенциальный 

опыт Ф.М. Достоевского. Оба мыслителя от-

крывают новую антропологическую эпоху, но 

предлагают разные траектории движения: один 

устремлен к сверхчеловеку без Бога, другой — 

к Богочеловечеству и Христу. 

Список литературы 

Бердяев Н.А. Диалектика божественного и че-

ловеческого. М.: АСТ; Харьков: Фолио, 2005. 

623 с. 

Бердяев Н.А. Древо жизни и древо познания // 

Путь. 1929. № 18. С. 88–106. 

Бердяев Н.А. Дух и реальность: Основы бого-

человеческой духовности. Я и мир объектов: 

Опыт философии одиночества и общения. М.: 

АСТ, 2007a. 382 с. 

Бердяев Н.А. Истина и откровение. Пролего-

мены к критике Откровения. СПб.: Изд-во Рус-

ского Христианского гуманитарного института, 

1996. 384 с. 

Бердяев Н.А. Новое религиозное сознание и 

общественность. М.: Канон+, 1999. 464 с. 

Бердяев Н.А. Опыт парадоксальной этики. М.: 

АСТ; Харьков: Фолио, 2003. 702 с. 

Бердяев Н.А. Падение священного русского 

царства: Публицистика 1914–1922. М.: Астрель, 

2007b. 1184 с. 

Бердяев Н.А. Смысл истории. Новое средневе-

ковье. М.: Канон+, 2002a. 448 с. 

Бердяев Н.А. Смысл творчества: Опыт оправ-

дания человеком. М.: АСТ; Харьков: Фолио, 2004. 

678 с. 

Бердяев Н.А. Субъективизм и индивидуализм в 

общественной философии. Критический этюд о 

Н.К. Михайловском. М.: Астрель, 2008. 1008 с. 

Бердяев Н.А. Царство Духа и царство кесаря. 

М.: Республика, 1995. 383 с. 

Бердяев Н.А. Sub specie aeternitatis. Опыты фи-

лософские, социальные и литературные (1900–

1906 гг.). М.: Канон+, 2002b. 656 с. 

Бонецкая Н.К. Апофеоз творчества (Н. Бердяев 

и Ф. Ницше) // Вопросы философии. 2009. № 4. 

С. 85–106. 

Бонецкая Н.К. Русский Ницше // Вопросы фи-

лософии. 2013. № 7. С. 133–143. 

Синеокая Ю.В. Предисловие. Творчество 

Ницше в историко-философском контексте // 

Ницше сегодня / сост. и отв. ред. Ю.В. Синеокая. 

2-е изд. М.: Изд. дом ЯСК, 2019. С. 7–40. 

Синеокая Ю.В. Российская ницшеана // Ниц-

ше: pro et contra: антология. СПб.: Изд-во Русско-

го Христианского гуманитарного института, 2001. 

С. 2–29. 

Синеокая Ю.В. Рубеж веков: русская судьба 

Сверхчеловека Ницше // Фридрих Ницше и фило-

софия в России: сб. ст. / сост. Н.В. Мотрошилова , 

Ю.В. Синеокая. СПб.: Изд-во Русского Христиан-

ского гуманитарного института, 1999. С. 58–74. 

Синеокая Ю.В., Полякова Е.А. Введение: 

Ницше сегодня // Фридрих Ницше: наследие и 

проект / под ред. Ю.В. Синеокой, Е.А. Поляковой. 

М.: Изд. дом ЯСК, 2017. С. 15–23. 

 
Получена: 20.01.2021. Принята к публикации: 

18.02.2021 

 

References 

Berdyaev, N.A. (1929). [The tree of life and the 

tree of knowledge]. Put’ [The Way]. No. 18, pp. 88–

106. 

Berdyaev, N.A. (1995). Tsarstvo Dukha i tsarstvo 

kesarya [The kingdom of God and the kingdom of 

Caesar]. Moscow: Republic Publ., 383 p. 

Berdyaev, N.A. (1996). Istina i otkrovenie. Prole-

gomeny k kritike Otkroveniya [Truth and revelation. 

Prolegomena to the criticism of Revelation]. Saint Pe-

tersburg: RHGI Publ., 384 p. 

Berdyaev, N.A. (1999). Novoe religioznoe soz-

nanie i obschestvennost’ [New religious conscious-

ness and society]. Moscow: Canon + Publ., 464 p. 

Berdyaev, N.A. (2002). Smysl istorii. Novoe sred-

nevekov’e. [The meaning of history. New middle ag-

es]. Moscow: Canon + Publ., 448 p. 

Berdyaev, N.A. (2002). Sub specie aeternitatis. 

Opyty filosofskie, sotsial’nye i literaturnye (1900–

1906 gg.). [Sub specie aeternitatis. Philosophical, so-

cial and literary experiments (1900–1906)]. Moscow: 

Canon + Publ., 656 p. 

Berdyaev, N.A. (2003). Opyt paradoksal’noy etiki 

[The experience of paradoxical ethics]. Moscow: AST 

Publ., Kharkov: Folio Publ., 702 p. 

Berdyaev, N.A. (2004). Smysl tvorchestva: Opyt 

opravdaniya chelovekom [The meaning of creativity: 

The experience of human justification]. Moscow: 

AST Publ., Kharkov: Folio Publ., 678 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 178 

Berdyaev, N.A. (2005). Dialektika bozhestven-

nogo i chelovecheskogo [The dialectic of the divine 

and the human]. Moscow: AST Publ.; Kharkov: Folio 

Publ., 623 p. 

Berdyaev, N.A. (2007). Dukh i real’nost’: Osnovy 

bogochelovecheskoy dukhovnosti. Ya i mir ob’ektov: 

Opyt filosofii odinochestva i obscheniya [Spirit and 

reality: fundamentals of divine-human spirituality. 

The self and the world of objects: an experience of the 

philosophy of solitude and communication]. Moscow: 

AST Publ., 382 p. 

Berdyaev, N.A. (2007). Padenie svyaschennogo 

russkogo tsarstva: Publitsistika 1914–1922 [The fall 

of the sacred Russian kingdom: Journalism 1914-

1922]. Moscow: Astrel’ Publ., 1184 p. 

Berdyaev, N.A. (2008). Sub’ektivizm i individual-

izm v obschestvennoy filosofii. Kriticheskiy etyud o 

N.K. Mikhaylovskom [Subjectivism and individualism 

in social philosophy. The critical essay on 

N.K. Mikhailovsky]. Moscow: Astrel’ Publ., 1008 p. 

Bonetskaya, N.K. (2009). [Apotheosis of creativi-

ty (N. Berdyaev and F. Nietzsche)]. Voprosy filosofii 

[Russian Studies in Philosophy]. No. 4, pp. 85–106. 

Bonetskaya, N.K. (2013). [Russian Nietzsche]. 

Voprosy filosofii [Russian Studies in Philosophy]. 

No. 7, pp. 133–143. 

Sineokaya, Y.V. (1999). [The turn of the century: 

the Russian destiny of Nietzsche’s Superman]. 

Fridrikh Nitshe i filosofiya v Rossii: sbornik statey 

[Friedrich Nietzsche and philosophy in Russia: col-

lection of articles]. Saint Petersburg: RCHI Publ., 

pp. 58–74. 

Sineokaya, Y.V. (2001). [Russian nietzschean-

ism]. Nitshe: pro et contra. Antologiya [Nietzsche: 

pro et contra. Anthology]. Saint Petersburg: RCHI 

Publ., pp. 2–29. 

Sineokaya, Y.V. (2019). [Foreword. Nietzsche’s 

work in the historical and philosophical context]. 

Nitshe segodnya [Nietzsche today]. Moscow: YASK 

Publ., pp. 7–40. 

Sineokaya, Y.V. and Poliakova, E.A. (2017). [In-

troduction: Nietzsche today]. Fridrikh Nitshe: 

nasledie i proekt [Friedrich Nietzsche: heritage and 

project]. Moscow: YASK Publ., pp. 15–23. 

 

Received: 20.01.2021. Accepted: 18.02.2021 

 

 

Об авторе About the author 

Шумской Андрей Викторович 

кандидат исторических наук, 
доцент кафедры социально-гуманитарных наук 

Уральский государственный университет 

физической культуры, 

454091, Челябинск, ул. Орджоникидзе, 1; 

e-mail: shav.82@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9765-8754 

ResearcherID: AAS-4956-2021 

Andrey V. Shumskoy 
Ph.D. in Historiy, Associate Professor 

of the Department of Social Sciences and Humanities 

Ural State University of Physical Education, 

1, Ordzhonikidze st., Chelyabinsk, 454091, Russia; 

e-mail: shav.82@mail.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9765-8754 

ResearcherID: AAS-4956-2021 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Шумской А.В. Философия Фридриха Ницше: рецепция и интерпретация Н.А. Бердяева // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социология. 2021. Вып. 2. С. 166–178. 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-166-178 

For citation: 

Shumskoy A.V. [The philosophy of Friedrich Nietzsche: Nikolai Berdyaev’s reception and interpretation]. Vestnik 

Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociolo-

gy], 2021, issue 2, pp. 166–178 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-166-178 

 


