
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 2 

________________________________________ 

© Лю Ю., Зуб А.Т., 2021 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 141:[221+24] 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-149-165 

КИТАЙСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

В МЕЖЛИЧНОСТНЫХ ОТНОШЕНИЯХ 

Лю Южэнь, Зуб Анатолий Тимофеевич 

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова (Москва) 

 

Проведен анализ различий между философскими традициями Запада и Востока. Среди основ 

китайской философии отдельно раскрываются главные категории буддизма, даосизма и 

конфуцианства. Понимание этих различий дает нам ключ к нескольким загадкам развития 

китайского общества и помогает осознавать, как традиционная китайская философия влияет на 

межличностные отношения в современном Китае. В частности, в статье раскрыто понятие 

древнекитайской этики как основы для религиозных и научных представлений традиционного и 

современного китайского общества. Показано, что человекоцентричная китайская мораль, 

ориентированная вовне человеческого опыта, определяет взаимоотношение людей с внешним 

миром. Проводится также сравнение христианской и китайской этики. Поскольку люди являются 

одним из самых важных факторов управления, то имеет смысл понять, как ведут себя люди в разных 

странах. Исследование проводилось с помощью методов сравнительного анализа и изучения 

документов. Размышляя о межличностных отношениях через древнекитайские философские 

взгляды, авторы пытаются объяснить проблему Нидэма (Великий вопрос) и оценивать современное 

значение философии науки, используя философскую истину современных межличностных 

отношений. С этой точки зрения интерпретации, содержащиеся в статье, представляют интерес и 

новизну. В контексте исследования проблемы Нидэма сравниваются социально-политические и 

религиозные традиции в Китае и Европе. Обсуждается также загадка гуаньси — основа социальных 

и деловых отношений, которые имеют «квазиродственную» доверительную природу. Кроме того, 

через раскрытие особенностей современных деловых отношений идет осмысление загадки мяньцзы, 

которая определяет понимание репутации и человеческого достоинства. Человек является первой из 

мотиваций в науке, а также одним из важнейших факторов влияния в современном менеджменте. С 

философских позиций авторы пытаются исследовать особенности человечности в разных странах, 

чтобы объяснить поведение людей. Проведенное исследование способствует также изучению роли 

человеческого фактора в управлении. 

Ключевые слова: философия, китайская философия, межличностное отношение, наука 

современного типа, загадка гуаньси, загадка мяньцзы, самосовершенствование, изменчивость, 

понимание судьбы. 

CHINESE PHILOSOPHY IN INTERPERSONAL RELATIONS 

Liu Youren, Anatoly T. Zub 

Lomonosov Moscow State University (Moscow) 

The article analyzes the differences between the philosophical traditions of the West and the East. Among 

the foundations of Chinese philosophy, the main categories of Buddhism, Taoism and Confucianism are 

differentiated and separately presented. The understanding of this difference gives us the key to several 

mysteries in the development of Chinese society and to the understanding of how traditional Chinese phi-



ФИЛОСОФИЯ 

 150 

losophy affects interpersonal relations in modern China. In particular, the article discusses the concept of 

ancient Chinese ethics as the basis for religious and scientific views of traditional and modern Chinese 

society. In addition, the article indicates that the human-centered Chinese morality, oriented outside of 

human experience, determines the relationship between people and the outside world. The paper also pro-

vides a comparison of Christian and Chinese ethics. Since people are one of the most important factors of 

governance, it makes sense to understand how differently people behave in different countries. The study 

was conducted with the use of comparative analysis and document research methods. Reflecting on inter-

personal relations through ancient Chinese philosophical thoughts, the authors try to explain the problem 

of Needham (The Great Question) and interpret the modern meaning of the philosophy of science using 

the philosophical truth of modern interpersonal relations. From this point of view, the thoughts contained 

in the article are of interest and novelty. In the context of researching Needham’s problem, the authors 

compare socio-political and religious traditions in China and Europe. The paper also discusses the guanxi 

mystery — the basis of social and business relationships that have a «quasi-family» trusting nature. In 

addition, when discussing the peculiarities of modern business relations, the text unfolds the mystery of 

mianzi, which determines the understanding of reputation and human dignity. From the point of view of 

philosophy, human is the first of the motivations in science, as well as one of the most important factors 

of influence in modern management, the authors try to investigate the characteristics of humanity of dif-

ferent countries in order to explain the behavior of people. The study also provides a basis for studying 

the role of the human factor in governance. 

Keywords: philosophy, Chinese philosophy, interpersonal attitude, modern-type science, guanxi mystery, 

mianzu mystery, self-improvement, variability, understanding of fate.  

 

 

Шить сарафаны и легкие платья из ситца. 

Не увязать в философии как таковой. 

В общем, начать к этой жизни легко относиться — 

Так как ее все равно не понять головой. 

Вера Полозкова 

 

Введение: китайская интерпретация 

философии 

Термин «философия» происходит от составного 

греческого слова Φιλοσοφία, что дословно озна-

чает «увлечение мудростью». 

Философия в целом как учение о фундамен-

тальных основаниях бытия воспринимается в 

китайской культуре с некоторой опаской и за-

частую получает эпитеты «высокая и глубо-

кая», «трудная для понимания» (один из авто-

ров публикации как частное лицо разделяет это 

мнение); в повседневном общении общефило-

софские (например, онтологические) вопросы 

обсуждать обычно не принято.  

Древнегреческий философ Аристотель в 

своем трактате «Физика» писал: «Движение — 

реализация того, что в потенции уже есть. Не-

бытие, стало быть, есть форма перехода от по-

тенциального к актуальному». Иными словами, 

любое изменение происходит за счет реализа-

ции уже существующего потенциала. Исполь-

зуя этот подход, можно, например, разрешить 

парадокс о том, что было первым — яйцо или 

курица. Следуя образу мысли Аристотеля, мы 

можем допустить, что первой была курица: как 

иначе мы узнали бы о том, что яйцо является 

яйцом? Именно в наличии множества изощрен-

ных подходов к разрешению сложных проблем 

и заключена великая мощь философии западно-

го образца. 

В Китай же термин «философия» пришел не 

из Греции, а из Японии. В 1874 г. японский фи-

лософ и просветитель Ниси Аманэ (кит. и яп. 

西周, яп. ромадзи Nishi Amane, пиньинь Xī 

Zhōu, палл. Си Чжоу) ввел этот термин (как и 

ряд других понятий из этой области) в япон-

ский язык. До 1896 г. реформатор и философ 

Кан Ювэй (кит. трад. 康有為, упр. 康有为, пи-

ньинь Kāng Yǒuwéi) успел укоренить этот иеро-

глифический перевод в Китае. 

Философия — 哲学 (кит. трад. 哲學, пинь-

инь zhéxué, палл. чжэсюэ). 

Это составное слово содержит два элемента: 

1. 学问 (кит. трад. 學問, пиньинь xuéwèn, 

палл. сюэвэнь) — наука; знания; образован-

ность, ученость, эрудиция. 

2. 哲人 (пиньинь zhérén, палл. чжэжэнь) — 

мудрец; философ, мыслитель, человек выдаю-

щегося ума, софист. 

Говоря о китайской философии, можно 

вспомнить о таких философах, как Конфуций 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 151 

(кит. 孔子, пиньинь Kǒngzǐ, палл. Кун-цзы; ре-

же кит. 孔夫子, пиньинь Kǒngfūzǐ, палл. Кун 

Фу-цзы; латинизировано как Confucius), Лао-

цзы (кит. 老子, пиньинь: Lǎozǐ), Чжуан-цзы 

(кит. упр. 庄子, кит. трад. 莊子, пиньинь 

Zhuāngzi), Мо-цзы (кит. 墨子, пиньинь Mòzi), 

Хань Фэй (кит. упр. 韩非, кит. трад. 韓非, пинь-

инь Hán Fēi) и т.д. 

Однако фактически философские исследо-

вания в Китае начались гораздо раньше — око-

ло трех тысяч лет назад, в эпоху Чжоу (кит. 

周朝, пиньинь Zhōu Cháo, палл. Чжоу Чао; 

1046 до н.э. – 221 до н.э.). Выдающимся резуль-

татом этой работы стала «Книга перемен» (кит. 

упр. 易经, кит. трад. 易經, пиньинь: Yì Jīng, 

палл. И Цзин), в которой неизвестные авторы 

пытались постичь основной закон природы. 

Они полагали, что все сущее имеет Инь и Ян 

(кит. упр. 阴阳, кит. трад. 陰陽, пиньинь: 

yīnyáng, палл. иньян) — темное и светлое нача-

ла. Данная концепция подчеркивает важность 

внутренних противоречий в единстве развития 

вещи и представляется важным этапом в исто-

рии развития китайской диалектики. Можно 

считать данное учение материалистическим: 

ведь оно объясняет, что мир является веще-

ственным, состоит из вещества; вещество, в 

свою очередь, претерпевает трансформации, 

переходящие в качественное развитие, которое, 

в свою очередь, следует закону развития, кото-

рый Лао-цзы сформулировал в книге «Дао дэ 

цзин» (кит. упр. 道德经, кит. трад. 道德經, пи-

ньинь: Dào Dé Jīng, рус. «Книга пути и досто-

инства», «Трактат о пути и доблести»): 

«Дао, которое может быть выражено слова-

ми, не есть постоянное дао» — 道可道 非常道 

(пиньинь dào kě dào fēicháng dào, палл. дао кэ 

дао фэйчан дао, дословно — путь, который мо-

жет вести, очень изменчив). 

Это выражение чрезвычайно трудно для по-

нимания, и каждый китаец интерпретирует его 

по-своему. Можно сказать, что истина мира 

нуждается в постоянном пересмотре и улучше-

нии. Первое дао (кит. 道, пиньинь: dào, бук-

вально — путь) относится к происхождению и 

сущности Вселенной и распространяется на ос-

новные положения, принципы, истины, законы 

и пр. Второе дао — это глагол, который отно-

сится к объяснениям и выражениям (букваль-

но — проистекать, выражаться, вести за собой). 

Дао можно высказать, но оно не является по-

стоянным. Дао — естественный путь вещей и 

одновременно путь морали, который нужно 

пройти человеку. Дао могут постичь нрав-

ственные люди, что приведет их к совершен-

ству. Путь в образе дао или неба регулирует по-

ступки людей. Дао, совокупность всех вещей: 

это процесс, требующий языка «изменений» и 

«настойчивости». 

Тем не менее считается, что классическая 

китайская философия начинается с Конфуция и 

его рассуждений об истории династий Ся (кит. 

夏朝, пиньинь Xià Cháo, палл. Ся Чао; 

2070 до н.э. – 1600 до н.э.), Шан (кит. 商朝, пи-

ньинь Shāng Cháo, палл. Шан Чао; 1600 до н.э. – 

1046 до н.э.) и Чжоу. Значительный вклад в ее 

развитие внесли также даосизм и буддизм. Эти 

три ведущие философские традиции имеют как 

сходные черты, так и различия. Объединяла их 

общая цель — поиск пути для преодоления 

упадка культуры эпохи Чжоу. 

Конфуций в основном исследовал вопросы, 

которые в западной традиции относят к обла-

стям этики и аксиологии: ценность жизни и 

ценность морали, человечность и доброта, 

взращивание добродетели и утверждение нрав-

ственного творчества как цели каждой лично-

сти. Он первым из китайских философов сфор-

мулировал идею о состоянии «чистой совести» 

человека, обратился «…к его честности, добро-

детели, мужеству, человеколюбию, доверию 

как закону человеческого общежития». 

Применительно к теме статьи нам интерес-

ны «пять постоянств» конфуцианского канона 

五常 (пиньинь wǔcháng, палл. учан) — пять ос-

новных моральных норм: 

– 仁 (пиньинь rén, палл. жэнь) человечность, 

гуманность как высшая моральная норма; под-

разумевает благожелательность, милосердие, 

дружбу, взаимопомощь, сострадание; 

– 义 (кит. трад. 義, пиньинь yì, палл. и) спра-

ведливость; подразумевает благородство и чув-

ство долга, необходимость делать, что должно, 

поступая разумно и справедливо, является 

следствием человечности; 

– 礼 (кит. трад. 禮, пиньинь lǐ, палл. ли) ри-

туал; подразумевает соблюдение этикета и при-

личий, вежливость в общении, регламентирует 



ФИЛОСОФИЯ 

 152 

традиции дарения и поклонения, является 

внешним проявлением человечности; 

– 信 (пиньинь xìn, палл. синь) искренность; 

подразумевает взаимную честность и доверие в 

отношениях, а также верность и надежность; 

– 智 (пиньинь zhì, палл. чжи) знания, иначе 

переводится как разум; включает в себя также 

находчивость, остроумие и иные интеллекту-

альные способности.  

Философы-даосы, полемизируя с последова-

телями Конфуция, наоборот, провозглашали 

бесконечную свободу внутреннего совершен-

ствования человека и полагали, что навязанные 

извне моральные нормы лишь мешают внут-

реннему развитию личности, приводят к лице-

мерию и усугубляют нравственные и социаль-

ные проблемы. 

Истинный даос практикует «недеяние» (кит. 

упр. 无为, кит. трад. 無為, пиньинь: wúwèi, 

палл. у-вэй), иначе «созерцательную пассив-

ность», «спонтанность». Недеяние не есть без-

действие. Этот термин обозначает внутреннее 

состояние практикующего дао, состояние осо-

знанной естественности, внутренней самореа-

лизации, которое не может быть достигнуто 

принуждением или сознательным усилием, а 

возникает спонтанно в результате духовной 

практики и приводит в конечном итоге к более 

результативной деятельности: «Дао никогда 

ничего не делает, но [при этом] не бывает ниче-

го несделанного». В. Степин в работе «Фило-

софия науки» пишет, что категории «вэй» и «у-

вэй» (приложение силы и недеяние) появились 

как противопоставление силы ненасильствен-

ному действию [Степин В.С., 2006, с. 371]. Ав-

тор при этом уточняет, что принцип «у-вэй», 

отвергает способ действия, основанный на по-

стоянном силовом вмешательстве в протекание 

природных процессов. Принцип «у-вэй» помо-

гает почувствовать естественные ритмы при-

родного мира и действовать в согласии с ними. 

Акцент делается на том, что только «не осве-

домленные в истинных законах бытия» пони-

мают принцип «у-вэй» как безропотность. У 

людей с развитым дао «недеяние» означало со-

ответствование природе вещей. Таким образом, 

взаимодействие человека с миром и обществом 

происходит так, что человек не является чем-то 

внешним, а встраивается в социальную среду 

или корпоративную систему. 

Буддизм ввел в китайскую философию по-

нятия дхармы и взаимозависимого возникнове-

ния. Каждое явление или состояние (дхарма) 

мимолетно, мгновенно, является причиной и 

условием для возникновения других явлений и 

одновременно следствием неисчислимого мно-

жества явлений-причин. В силу этого в буддиз-

ме мир в целом бесконечно изменчив, непости-

жим и непредсказуем. 

В то время как развитие западной филосо-

фии, взявшей на вооружение принцип причин-

ности, привело к развитию науки, открытию за-

конов природы и материализму, буддийская 

философия полагает, что мир непостижим, а его 

образ, воспринимаемый человеком, иллюзорен. 

Истинный буддист не стремится исследовать 

этот мир, а старательно пытается отрицать ре-

альность, чтобы сбросить бремя иллюзии. 

Три рассмотренные философские системы, 

сосуществуя в Китае на протяжении долгих 

столетий, взаимно обогащались, породив в ре-

зультате уникальный результат — некое обоб-

щенное этическое руководство, которое давно 

проникло в практику повседневного общения (в 

том числе делового) и доступно для понимания 

любому члену китайского общества. В то же 

время механизм межличностных отношений в 

Китае зачастую малопонятен иностранцу. 

Рассмотрению некоторых аспектов и фило-

софских оснований этого механизма и посвя-

щена данная статья. 

Основное различие между философскими 

традициями Запада и Востока заключено в рас-

становке приоритетов — что именно является 

важнейшим предметом для исследования.  

Для западной философии с самого начала ее 

развития, еще с времен Древней Греции, прио-

ритетом было изучение окружающего мира, что 

можно обозначить как «взгляд вовне». Из клас-

сической греческой философии развились он-

тология, космология и метафизика, параллельно 

были заложены методологические основания 

для развития науки. Генри Роузмонт-младший и 

Роджер Т. Эймс в предисловии к переводу кни-

ги «Аналекты Конфуция» отметили, что в за-

падной мысли и языках преобладает субстанци-

альный взгляд на реальность, что противопо-

ставляется событийному взгляду на реальность, 

отраженному в китайском языке и мышлении 

Mesle [Mesle C.R., 2008].  



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 153 

Философская мысль традиционного Китая 

разработала оригинальную систему категорий, 

которые являются основой философского языка 

и в современном Китае. Эта специфическая си-

стема категорий до сих пор влияет на философ-

ские и социально-политические концепции 

[Кобзев А.И., 2001]. В китайской философской 

традиции приоритетным объектом является че-

ловек. Она сконцентрировалась на поиске нрав-

ственных основ жизни и обосновании морали, 

не задаваясь при этом вопросами общего миро-

устройства или природы божественного и не 

прибегая к их помощи. Для нее характерен 

«взгляд вглубь». По мнению восточных мудре-

цов, знания нужны не для исследовании мира в 

корыстных целях, а для достижении гармонии с 

ним. Представитель философии неоконфуциан-

ства Моу Цзун-сань в своей работе «Сущность 

сердца (духа) и сущность [человеческой] при-

роды» отмечает, что мораль в конфуцианстве 

обладает безграничным проникновением, что 

практически становится религией. Китайская 

философия также не противопоставляла себя 

религии [Кобзев А.И., 2006, с. 127]. 

Понимание этого различия дает нам ключ к 

нескольким загадкам развития китайского об-

щества. Рассмотрим некоторые из них. 

Почему в Китае не возникла наука 

современного (западного) типа? 

(Needham’s Grand Question — проблема 

Нидэма, или Великий вопрос) 

Прежде всего отметим, что «наука» — 

science — в западной традиции подразумевает 

преимущественно естествознание плюс неко-

торые области, для которых разработан мате-

матический аппарат. (Один из соавторов зна-

ком с неким аспирантом, в частной беседе вы-

сказавшим мнение, что гуманитарные науки, 

строго говоря, науками не являются. Предпо-

ложительно, это мнение, хотя и не афиширует-

ся, до сих пор является достаточно распро-

страненным в западном обществе.) Китайское 

понятие науки шире — 博物学 (кит. трад. 

博物學, пиньинь bówù xué, палл. боу сюэ), что 

можно перевести как «натуральная история». 

Этот нюанс следует учесть, чтобы в дальней-

шем не возникло нестыковок. 

Джозеф Нидэм — британский биохимик, 

синолог, науковед Кембриджского универси-

тета. Под «проблемой Нидема», как правило, 

понимают выявление причин научного отста-

вания Китая от Европы в период развития ка-

питализма. Средневековая китайская наука 

формировалась в социально-экономических 

условиях, кардинально отличных от европей-

ских. В целом науковедческая загадка Нидэма 

состоит из таких ключевых вопросов: почему 

современная наука возникла в Западной Евро-

пе и не возникла в Китае и по каким причинам 

в течение почти 2000 тыс. лет до начала науч-

ной революции в Западной Европе китайская 

наука и технология опережала первую [Совре-

менные историко-научные исследования…, 

1987]. 

У авторов статьи пока нет ответа на вопрос 

Нидэма, хотя на размышления над ним ушло 

немало времени. Но можно попытаться отве-

тить на несколько иначе поставленный вопрос: 

в силу каких причин современная наука воз-

никла на Западе? 

Весьма парадоксально мысливший британ-

ский философ и математик Альфред Уайтхед 

(Alfred North Whitehead) указал на три неоче-

видных источника современной западноевро-

пейской науки: греческая трагедия, римское 

право и средневековая вера [Seibt J., 2003]. 

Почему именно греческая трагедия? Уче-

ный утверждал, что она «воспитывает научный 

дух», поскольку ее главный герой — неотвра-

тимая судьба, беспощадный рок, непреодоли-

мый, как законы физики. Действие закона та-

кого рода совершенно не зависит от воли че-

ловека. Осознание этого могло сформировать 

соответствующее мировоззрение, где миропо-

рядок самодостаточен и жесток, а роль инди-

вида в нем принижена. 

Римское право также послужило основой 

для рациональности в мировоззрении. Эта си-

стема права в первую очередь формулирует 

ряд базовых — абстрактных — принципов 

власти, почерпнутых из учения стоиков. И 

лишь затем объединяет их и формулирует за-

коны применительно к конкретным потребно-

стям реального общества. Чем не научный 

подход? 

В средневековой вере, при ближайшем рас-

смотрении, также обнаруживаем основы раци-

ональности: люди верили, что любая вещь, во-

первых, материальна, а во-вторых, вплоть до 

мелочей подконтрольна божеству и при этом 

встроена в общий миропорядок. Причем ми-



ФИЛОСОФИЯ 

 154 

ропорядок этот, будучи создан божеством, по 

определению совершенен и целесообразен. В 

результате интерес к устройству конкретных 

вещей и изучение природы как божественного 

творения приводят, с одной стороны, к рацио-

нальному подтверждению веры, а с другой — 

к развитию науки. 

Особенности западной теологии, по мне-

нию авторов этой статьи, оказались благодат-

ной почвой и необходимым условием для 

формирования науки европейского типа.  

Дело в том, что природа божественного в 

религиях Востока бесконечно далека от приро-

ды человека. Есть Небо и есть Земля (кит. 天地, 

пиньинь: tiāndì, палл. тяньди). Их законы раз-

личны и несопоставимы. Божества всемогущи и 

не совершают ошибок, а законы Неба не под-

лежат даже обсуждению — в силу априорной 

непостижимости. Азиатские боги могут сотво-

рить с земным миром что угодно и в любой 

момент, предсказать их действия невозможно и 

повлиять на них нельзя. В силу этого представ-

ления изучение общих законов мироустройства 

теряет какой-либо практический смысл. 

В теологиях Запада (неважно, моно- или 

политеистических) человек создан по образу и 

подобию божества. Греческие боги могли лю-

бить, ненавидеть и совершать роковые ошиб-

ки. Бог Израиля говорил с избранным наро-

дом. Западные божества близки к человеку, 

логика их действий может быть постигнута 

человеческим разумом (пусть и не всегда 

успешно) и в любом случае открыта для об-

суждения. Западные боги способны услышать 

голос человека и ответить ему. Задача челове-

ка в таких координатах — постичь божествен-

ный замысел и следовать ему. А поскольку в 

западных теологиях боги, как правило, явля-

ются и демиургами мира людей, для постиже-

ния божественного замысла следует изучать 

божественное творение — этот мир. Именно 

отсюда проистекает упорный поиск общего за-

кона в многообразных частных явлениях 

окружающей действительности, что и является 

основой научного подхода западного образца. 

Западная цивилизация уходит корнями в 

глубокие пласты древних культур Средизем-

номорья. Западная философия многие века пе-

реплавляла в себе идеи философских школ 

Древней Греции с монотеизмом Древней 

Иудеи. Но даже у столь различных источников 

есть существенная общая черта: эти идеологии 

порождены народами, не связанными жизнен-

ной необходимостью с трудоемким оседлым 

земледелием. Это философии народов, зани-

мавшихся в основном торговлей и ремеслом, 

мореплаванием и охотой, кочевым скотовод-

ством. К примеру, древние греки, жившие в 

самой гористой и бесплодной части Балкан, 

вынуждены были закупать зерно за морем и 

без этой торговли выжить не могли. Торговля 

и мореплавание, кочевой образ жизни приво-

дят к частым и необходимым деловым контак-

там с чужаками, имеющими иной язык, обы-

чаи и религию. Основой таких отношений не 

могла быть внутриплеменная этика, основан-

ная на родстве, — ею стал договор; договор-

ные отношения имеют с тех пор высокий ста-

тус в западной культуре. Даже Библия счита-

ется договором между Богом и человеком. 

В цивилизации, основанной на договорных 

отношениях, стороны договора обязаны со-

блюдать правила и нести ответственность за 

их нарушение. Человек, который может созда-

вать свои собственные правила и соблюдать 

их, должен быть независимым — т.е. свобод-

ным — человеком. Именно в силу этого сво-

бода стала для западного общества фундамен-

тальной ценностью. В западной цивилизации 

несвободный человек — недочеловек, он не 

может быть признан дееспособным.  

С другой стороны, свобода человека может 

быть ограничена не только другими людьми 

или обществом в целом, но и собственным 

невежеством и предрассудками, а также объ-

ективными условиями — географическими 

или климатическими например. Древнегрече-

ские философы первыми указали, что путь к 

преодолению несвободы такого рода лежит 

через познание законов окружающего мира, 

связав таким образом стремление к познанию 

мироустройства со стремлением к фундамен-

тальной ценности — свободе. С тех пор в ев-

ропейской традиции стремление к науке — это 

стремление к свободе, а наука, познание ми-

ра — единственный путь к свободе. Много ве-

ков спустя эту идею оформил в знаменитый 

лаконичный тезис Бенедикт Спиноза: «Свобо-

да есть осознанная необходимость». 

Путь научного знания в Европе был долог и 

непрямолинеен, но, пройдя горнило средневе-

ковой схоластики и смену парадигмы в эпоху 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 155 

Возрождения, провозгласившей двигателем 

судьбы человеческую волю взамен божествен-

ного провидения, стремление к познанию вы-

шло в эпоху Нового времени на новый каче-

ственный уровень — оформилось в науку со-

временного типа, основанную на эксперимен-

те, разработавшую мощный математический 

аппарат, обладающую колоссальной предска-

зательной способностью и ставшую с XIX в. 

главной движущей силой западной цивилиза-

ции, преобразив наш мир до неузнаваемости. 

По мнению Нидэма, научная революция в 

Европе обособила научную истину от этики, 

отчего мир стал более опасным. В восточных 

науках целью была взаимосвязь отношений 

истины и нравственности. Безусловно, ученые 

Древнего Китая тоже стремились к знаниям, 

но это стремление не стало приоритетным. Из 

третьего текста конфуцианского Четверокни-

жия «Да сюэ» (кит. упр. 大学, кит. трад. 大學, 

пиньинь dà xué, рус. «Великое учение»), кото-

рый торжественно жаловали кандидатам, 

сдавшим экзамен на высшую ученую степень 

цзиньши (кит. упр. 进士, кит. трад. 進士, пинь-

инь jìnshì), можно почерпнуть иерархию цен-

ностей, которыми должен руководствоваться в 

своей последующей деятельности ученый муж. 

Вот «восемь основоположений» из этого тек-

ста, представленные в порядке возрастания 

ценности:  

– 格物 (пиньинь géwù, палл. гэу) — выве-

рение (постижение природы) вещей, правиль-

ная классификация вещей и явлений внешнего 

мира; 

– 致知 (пиньинь zhìzhī, палл. чжичжи) — 

доведение знания до конца (до реализации);  

– 诚意 (кит. трад. 誠意, пиньинь chéngyì, 

палл. чэнъи) — обретение искренности по-

мыслов; 

– 正心 (пиньинь zhèngxīn, палл. чжэнсинь) 

— прямота (исправление) сердца, самоисправ-

ление; 

– 修身 (пиньинь xiūshēn, палл. сюшэнь) — 

(нравственное и телесное) самосовершенство-

вание; 

– 齐家 (кит. трад. 齊家, пиньинь qíjiā, палл. 

цицзя) — выравнивание (наведение порядка) в 

семье, в доме; 

– 治国 (кит. трад. 治國, пиньинь zhìguó, 

палл. чжиго) — приведение в порядок госу-

дарства, правильное управление страной; 

– 平天下 (пиньинь píng tiānxià, палл. пин 

тянься) — умиротворение Поднебесной. 

Как видим, задачи познания (первые два 

пункта списка) находятся на базовом уровне и 

высшей целью не признаются. 

В новом Китае можем наблюдать ту же 

картину. Например, современная образова-

тельная политика ориентирована на всесто-

роннее развитие талантов при одновременном 

развитии морали и интеллекта. Мораль, заме-

тим, указана раньше интеллекта. 

Резюмируя, китаец видит высшую цель в 

жэнь (человеколюбии, гуманности, гармонии), 

житель Запада видит ее в свободе. Различие 

целей неизбежно ведет к различию путей раз-

вития. Цивилизации Востока и Запада — как 

деревья разных пород, возросшие на разных 

почвах, вдалеке друг от друга, к примеру, яб-

лоня и персик. Различные деревья неизбежно 

приносят различные плоды. 

С учетом изложенного наука западного ти-

па видится авторам статьи удивительным и 

уникальным явлением, исторически сложив-

шимся в Европе вследствие цепочки невос-

производимых условий. Главный ответ 

Нидэма на свой вопрос: если бы аналогичные 

западным социально-экономические измене-

ния самостоятельно произошли в свое время в 

Китае, то и там научная революция преодолела 

бы все идеологические и общекультурные 

препятствия [Современные историко-научные 

исследования…, 1987]. Он считает также, что 

китайская наука является самодостаточной 

теоретической системой. 

Загадка гуаньси (кит. упр. 关系, кит. трад. 

關係, пиньинь: guānxi, буквально — 

отношение, взаимозависимость, 

корреляция): как возник особый тип 

межличностных связей в Китае 

Выше уже упоминалось, что основы западной 

цивилизации, построенной на договорных от-

ношениях, заложены в древности купцами и 

мореходами, имевшими постоянные контакты 

с незнакомцами. В земледельческом Китае все 

сложилось иначе: исторически это цивилиза-

ция оседлых деревенских жителей, живущих 



ФИЛОСОФИЯ 

 156 

большими семьями; здесь все друг друга зна-

ли, контактов с незнакомцами почти не случа-

лось. Для ведения дел здесь не нужен был до-

говор — достаточно было кровного родства, 

семейных отношений. Человеку для того, что-

бы быть дееспособным, здесь не нужна была 

свобода в европейском понимании — доста-

точно было быть «своим», т.е. членом семьи 

(клана), родственником или односельчанином, 

которого знают и поэтому доверяют.  

В традиционной китайской культуре все 

отношения рассматриваются как копия род-

ственных отношений, будь то отношения меж-

ду государем и подданными (в этом смысле 

император — отец нации), чиновником и про-

стым крестьянином, учеником и учителем. 

Этот принцип выражен в трактате «Лунь Юй» 

(кит. упр. 论语, кит. трад. 論語, пиньинь: lún 

yǔ, рус. «Беседы и суждения», «Аналекты 

Конфуция») следующим образом: «Государь 

должен быть государем, сановник — сановни-

ком, отец — отцом, сын — сыном» (кит. 

君君臣臣父父子子, пиньинь jūn jūn chén chén 

fù fù zǐ zǐ, палл. цзюнь цзюнь чэнь чэнь фу фу 

цзы цзы). 

При этом каждая из сторон этих отношений 

имеет как права, так и обязанности по отноше-

нию к другой стороне, что создает необходи-

мый баланс. 

Семейные отношения в Китае на протяже-

нии более чем двух тысячелетий строго под-

чинены конфуцианским «пяти постоянствам», 

где основное — жэнь (человеколюбие, лю-

бовь), которое регулируется двумя другими 

«постоянствами» — справедливостью (и) и ри-

туалом (ли). Основные положения конфуциан-

ской морали китаец впитывает еще в детстве, 

причем не теоретически, а в быту, из своего 

обычного окружения, и воспринимает как не-

что естественное и правильное. Он с ранних 

лет привыкает, что не может быть расчетли-

вым, эгоистичным, постоянно утверждать 

свою правоту с родителями и близкими род-

ственниками: жесткая позиция приводит лишь 

к вражде и хаосу, ведь у каждого человека есть 

свое мнение и свои права. Таким вот опосре-

дованным образом философия указывает чело-

веку путь к согласию внутри семьи — любовь 

и справедливость, поддерживаемые и регули-

руемые ритуалом. Разумный член семьи забо-

тится о чувствах родных, оказывает поддерж-

ку, соблюдает справедливость, стремится к до-

верию и гармонии в отношениях. На этой ос-

нове развивались и деловые отношения, так 

как первоначально экономические предприя-

тия не выходили за рамки семьи. 

С развитием цивилизации и ростом городов 

деловые контакты неизбежно становились ши-

ре семейных. Выход виделся только один: раз 

возникла необходимость вести дела с чужа-

ком, надо вначале включить его в число «сво-

их» — установить с ним доверительные отно-

шения, подобные отношениям с родственни-

ками. Или, если это невозможно, не вести с 

ним дел вообще. Именно здесь видятся истоки 

возникновения гуаньси — этого специфиче-

ского стремления китайцев к налаживанию до-

верительных и, что очень важно, эмоциональ-

но окрашенных, квазиродственных отношений 

с коллегами по работе и деловыми партнера-

ми. Когда такие отношения удается наладить, 

устанавливается взаимное доверие и только 

тогда в этой благоприятной, практически се-

мейной, понятной среде китайцы могут по-

настоящему эффективно вести дела. 

В мире бизнеса и менеджмента в современ-

ном Китае отношения гуаньси не потеряли 

своего значения. Западные исследователи 

сравнивают их с похожими явлениями других 

культур (связи, блат, network, trust в концеп-

ции social capital и т.п.) и признают, что гуань-

си этими понятиями не исчерпываются.  

Гуаньси имеют сходство с эффектом ряби 

на воде, расходящейся от брошенного в воду 

камешка. Каждый дееспособный китаец пола-

гает себя центром, откуда расходится такая 

«рябь» — некое «волновое поле» родства, 

близких знакомств, надежных деловых отно-

шений в различных сферах, взаимных нефор-

мальных обязательств и просто хороших, эмо-

ционально теплых, доверительных личных от-

ношений, на установление и поддержание ко-

торых затрачено немало сил и ресурсов. Это и 

есть его гуаньси. Эти «поля» у разных людей 

имеют различный «радиус действия» (диапа-

зон знакомств) и «амплитуду» (влиятельность 

знакомых) — чем они больше, тем сильнее гу-

аньси данного человека и тем сам он влия-

тельнее в китайском обществе. 

В Китае, даже если приходится действовать 

в сфере, хорошо урегулированной законода-



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 157 

тельно, люди все равно предпочтут достигать 

целей через гуаньси, неважно, идет ли речь о 

получении кредита или информации, о заклю-

чении выгодной сделки или скидке, о найме 

сотрудника на ключевой пост или поиске хо-

рошей работы. Надежным межличностным от-

ношениям в Китае традиционно доверяют 

сильнее, чем договору и закону. 

Вышесказанное приобрело особое значение 

в наши дни в связи с китайско-американской 

«торговой войной». В США заявляют, что 

экономика Китая «не является реальной ры-

ночной экономикой», а бизнес-модель Китая 

«не следует правилам». Это, конечно, не так: 

столь крупная экономика не могла бы вырасти 

до сегодняшних размеров, играя «не по прави-

лам». Разумеется, любое крупное предприятие 

вынуждено устанавливать свой строгий внут-

ренний порядок ведения дел, этого требуют 

задачи роста и развития. С другой стороны, 

этот порядок может не совпадать с тем, к ко-

торому привык иностранный партнер по биз-

несу. Поясним. Допустим, крупное предприя-

тие ведет переговоры с компанией-

покупателем из США. Какие бы требования по 

продукции ни выдвинул потенциальный парт-

нер, китайский менеджер по традиции (мы ее 

рассмотрим далее, в разделе о мяньцзы) не 

может отказать — он обязан ответить «мы 

сделаем» и только потом он будет изыскивать 

способ ускорить разработку продукта или ис-

кать предприятие-поставщика, которое может 

выполнить заказ. Покупатель из США, не по-

нимая специфики китайской бизнес-культуры, 

может счесть такой способ ведения дел обма-

ном. Еще пример: в сфере кредитования в 

США бизнес — это бизнес, личные отношения 

не играют в нем роли. В Китае, имея хорошие 

гуаньси, можно договориться о выгодном про-

центе или серьезной скидке, чего часто не учи-

тывают иностранные партнеры. Но это не «иг-

ра не по правилам» — это игра по другим пра-

вилам, глубоко укорененным в национальной 

традиции. 

Да, разумеется, традиции выстраивания 

межличностных отношений внедрены в орга-

низацию китайских предприятий и это не мо-

жет быть иначе. Они делают эффективнее 

процесс управления и гарантируют конфуци-

анский принцип справедливости (и) в отноше-

ниях между сотрудниками. Конечно, любой 

инструмент или метод управления — это обо-

юдоострый меч в руках менеджера: он может 

как решать проблемы, так и создавать новые 

проблемы. Управление, имеющее в составе 

корпоративной культуры гуаньси и взаимное 

доверие, — это непростой процесс, особенно 

если речь идет о крупном государственном 

предприятии. Разумеется, в нем должна при-

сутствовать и строгая исполнительная иерар-

хия, «культура исполнения», уравновешиваю-

щая «культуру отношений». 

Тем не менее поддержание «культуры от-

ношений» является важной составляющей ме-

неджмента, поскольку человек — социальное 

существо, практически немыслимое вне соци-

альной группы. Западный человек в большей 

степени индивидуалистичен, но даже западные 

менеджеры озабочены поддержанием пра-

вильного «климата» внутри коллектива, так 

как сплоченная группа людей всегда работает 

намного эффективнее. 

Загадка мяньцзы (кит. 面子, пиньинь: 

miànzi, буквально — лицо; доброе имя, 

престиж, репутация, достоинство, 

внешность, видимость, показная сторона, 

поверхность), или как национальная 

философская традиция сформировала 

взгляд китайцев на человеческое 

достоинство 

Рут Бенедикт, исследовательница в области 

культурной антропологии, в знаменитой книге 

«Хризантема и меч», рассуждая об этосах ци-

вилизаций Востока и Запада, характеризует их 

как «культуру стыда» и «культуру вины» (в 

другом переводе — культура греха) [Бене-

дикт Р., 2016]. Монография посвящена Япо-

нии, но категорию «культура стыда» можно 

отнести и к Китаю. 

«Культура вины» порождена христианской 

этикой. Для христианина мерилом морали яв-

ляется Бог, он абсолютно непогрешим и к тому 

же всеведущ; человек же вследствие перво-

родного греха априори несовершенен, слаб, 

одержим страстями и склонен к греху. При 

этом за свои неблаговидные поступки он отве-

чает прежде всего перед Богом, а не перед 

людьми, которые, согласно его религии, греш-

ны не менее, чем он сам. Такое общество (со-

общество априорных грешников) само по себе 

не может гарантировать соблюдения контрак-



ФИЛОСОФИЯ 

 158 

тов, в нем требуется внешний регулятор (еди-

ный для всех закон — правовая система типа 

римского права) и внешний гарант его испол-

нения (правоохранительная система).  

Иная ситуация возникла в культурах, ха-

рактерных для земледельческого Юго-

Востока, — «культурах стыда». Здесь не было 

необходимости в обосновании этики волей 

Небес (кит. 天, пиньинь: tiān, палл. тянь, бук-

вально — небосвод, небеса, небо как место-

пребывание бога, бог, божество, незыблемое 

начало, верховная власть, непререкаемый ав-

торитет): в силу стабильности окружения ин-

дивида (что закономерно присуще земледель-

ческим обществам) этическим мерилом стало 

усредненное мнение всего окружающего со-

общества (это семья, односельчане, круг зна-

комых; в современном варианте это професси-

ональное и деловое окружение индивида, а для 

публичных фигур — вся публичная сфера). 

Как указано выше, китайское общество 

немыслимо без крепких межличностных свя-

зей, в таком обществе адаптация важнее лич-

ных качеств индивида, а одобрение и под-

держка со стороны сообщества имеют решаю-

щую важность для выживания в нем. Нормы 

правильного — одобренного обществом — 

поведения прививаются китайцам с самого 

раннего детства (как на Западе правила прили-

чий и элементарной вежливости), в результате 

такого воспитания поступок «не по правилам», 

т.е. не одобряемый окружающими, восприни-

мается как постыдный — буквально на уровне 

рефлекса. 

В таком обществе не нужен закон, регули-

рующий отношения частных лиц. Общество 

диктует моральный абсолют, и отклонение от 

него становится немыслимым, неприемлемым, 

невыносимо постыдным для его членов. А от 

нарушителя норм, поступающего «не по пра-

вилам», общество отвернется — у него не 

останется шансов выжить. Основан указанный 

абсолют на все той же традиционной этике, 

над которой совместно потрудились китайские 

философские школы древности: общественное 

мнение строго следит, насколько индивид сле-

дует установленным ими канонам и ритуалам.  

Здесь следует объяснить, что в Китае 

неукоснительное следование всему многообра-

зию традиционных правил и предписаний — 

дело тонкое и непростое, своего рода искусство, 

а цена ошибки в нем бывает очень высока. 

Конфуцианство делит все многообразие от-

ношений между людьми на пять типов, улунь 

(кит. упр. 五伦, кит. трад. 五倫, пиньинь: 

wǔlún, буквально — пять отношений): отец – 

сын, старший брат – младший брат, муж – же-

на, старший по возрасту – младший по возрас-

ту, правитель – подданный. 

Этим типам соответствуют «пять основ 

благородного поведения»: 

– Доброе отношение отца к сыну и почти-

тельное отношение сына к отцу. 

– Мягкое отношение старшего брата к 

младшим и уважительное отношение младших 

братьев к старшему. 

– Справедливое отношение мужа к жене и 

послушание жены мужу. 

– Благожелательное отношение старших по 

возрасту к младшим и почтительное отноше-

ние младших к старшим. 

– Великодушное отношение правителей к 

министрам и подданным и верность министров 

и подданных своим правителям. 

Конфуций и его последователи полагали, 

что подчинение жизни каждого индивида этим 

нормам с неизбежностью приведет к установ-

лению гармонии во всех типах отношений, ис-

чезновению любого рода конфликтов, включая 

войны. Несоблюдение этих правил, наоборот, 

есть путь ко всеобщему хаосу. Поэтому дол-

гом отца полагалось воспитание детей в духе 

этих норм, чтобы каждый из них мог впослед-

ствии занять «подобающее место» — опреде-

ленное положение в рассмотренной системе 

отношений — и знать многочисленные обя-

занности, налагаемые этим положением. 

Помимо указанных пяти правил отношения 

улунь регулируются еще двумя важными 

принципами, в явном виде описанными в трак-

тате «Ли Цзи» (кит. упр. 礼记, кит. трад. 禮記, 

пиньинь: Lǐ Jì, рус. «Записки о правилах бла-

гопристойности», «Книга ритуалов», «Книга 

установлений», «Книга обрядов»): 

– иерархией (кит. 尊尊, пиньинь: zūn zūn, 

палл. цзунь цзунь, буквально — отношения 

уважения, почитания), призванной учитывать 

личный статус человека, с которым строятся 

отношения, и необходимость оказания ему или 

принятия от него должных почестей; 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 159 

– дистанцией (кит. 亲亲, пиньинь: qīn qīn, 

палл. цинь цинь, дословно — степень интим-

ности, или близость, взаимоотношений). 

То есть в китайском этикете, строя отноше-

ния с конкретным человеком, следует в 

первую очередь выяснить, кто из вас двоих 

имеет более высокий личный статус (кто до-

стоин большего уважения), а затем учесть раз-

деляющую вас дистанцию — например, бли-

зость вашего родства, которая определяет воз-

можность получения или оказания поддержки 

и ее величину.  

В некотором смысле мир отношений для 

китайца анизотропен и двумерен: в нем гори-

зонтали соответствует степень родства с окру-

жающими, а вертикали — вертикаль социаль-

ной иерархии. Обе «координаты» постоянно 

мониторятся во избежание ошибок: оплош-

ность в этикете, в понимании китайца, по-

стыдна и недопустима. 

Этические принципы, которыми регулиру-

ются отношения на этом «анизотропном по-

ле», изложены в трактате «Чжун юн» (кит. 

中庸, пиньинь: Zhōng Yōng, рус. «Срединное и 

неизменное», «Учение о середине»), входящем 

в конфуцианское Четверокнижие. На протяже-

нии шести столетий китайские школьники за-

учивали этот текст наизусть — уже по одному 

этому можно судить, насколько важным он 

считался. Приведем цитату оттуда: «Следовать 

правильному пути можно, [лишь] опираясь на 

человеколюбие. Человеколюбие — это [лю-

бовь к] людям; высшим [его проявлением] яв-

ляется любовь к близким. Долг — это соответ-

ствие [поступков тому, как должно быть]. 

Высшим [его проявлением] является проявле-

ние почтительности к мудрым. Существует 

различие в любви к близким и градация прояв-

ления почтительности к мудрым. В этом и со-

стоит причина появления ритуала» [Конфуци-

анский трактат «Чжун юн», 2003].  

Фрагмент трактует идею о соотношении 

главной внутренней добродетели (жэнь, любви 

к ближнему) и ее внешнего проявления — 

вежливости, почтительности, уместности по-

ведения. Чем более человек исполнен жэнь, 

тем более почтительного отношения он заслу-

живает и тем учтивее он сам с окружающими. 

Конфуцианский идеал мироустройства — мир, 

где каждый «следует правильному пути», т.е. 

во всем руководствуется жэнь: любит и почи-

тает родителей, уважает братьев, проявляет 

«почтительность к мудрым» и т.д. При этом 

почтительность приравнена к долгу — это 

важно: именно из этого требования рождается 

ритуал, регламентирующий уместные прояв-

ления почтительности в каждом конкретном 

случае.  

Отношения «по горизонтали» (родствен-

ные) регулируются прежде всего принципом 

жэнь и ранжируются в соответствии с дистан-

цией, «близостью». Отношения «по вертика-

ли» (деловые, например) выстраиваются в со-

ответствии с иерархией, «честью» и регули-

руются конфуцианским «постоянством» и — 

справедливостью, благородством. В этом 

смысле конкретный применяемый ритуал ли 

является продуктом классификации людей со-

образно их «близости» и «чести». 

Типичная ситуация: некто обратился к вам 

с просьбой о помощи, вы выше просителя по 

статусу. Тогда именно вы определяете для се-

бя степень близости отношений с просите-

лем — соответственно, ту меру жэнь (добро-

желательности), которой эта близость соответ-

ствует, и затем действуете в соответствии с 

жэнь. Заметим, что конфуцианство не опреде-

ляет жэнь как одинаковое отношение ко всем. 

Всегда подразумевается ранжирование в соот-

ветствии со степенью родства, дистанцией, 

«близостью». Для близких родственников это 

всегда эмоциональные отношения, для даль-

них они становятся все более и более фор-

мальными. При очень дальней дистанции ос-

новным становится второе конфуцианское 

«постоянство» — и, справедливость. Учитывая 

дистанцию, вступающий в отношения должен 

выбрать, к чему склоняться, чем в большей 

степени руководствоваться, — жэнь или и. В 

промежуточных случаях должно взвесить все 

плюсы и минусы и надлежащим образом соче-

тать оба «постоянства» — это и значит соот-

ветствовать ритуалу (ли). 

В этической системе «доброжелательность 

– справедливость – ритуал» (жэнь – и – ли) 

конфуцианство придает наибольшее значение 

ритуалу (ли). В процессе общения каждый ки-

таец постоянно держит в уме цель неукосни-

тельно соблюсти ли: он непременно должен 

пользоваться уважением окружающих и одно-

временно выражать им должное уважение. 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%B8%D1%82%D0%B0%D0%B9%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%8F%D0%B7%D1%8B%D0%BA
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D0%B8%D0%BD%D1%8C%D0%B8%D0%BD%D1%8C


ФИЛОСОФИЯ 

 160 

Нарушение ли (даже невольное) будет рас-

ценено как грубость и бестактность, а то и как 

намеренное оскорбление и, безусловно, потре-

бует извинений. 

Однако и тут надо оговориться, что извине-

ния в западной культуре — это не то же самое, 

что извинения в восточной. И смысл этого ак-

та, и ритуал принесения извинений в двух 

культурах будут различны. 

Русский человек (культура вины), совершив 

ошибку или обидев друга, скажет: «Извини, 

виноват». Эта формула означает, что человек 

осознал ошибку и сожалеет о ней; это, в сущ-

ности, форма покаяния: человек покаялся в 

грехе — человек прощен. Он может извинить-

ся, будучи наедине с обиженным, а может и 

публично — в любом случае признание им ви-

ны снимает с него эту вину и возвращает ему 

уважение окружающих. 

Иначе в Китае. Здесь главное — не нару-

шить этикет, не сломать сложную систему 

иерархии, в которую встроен каждый китаец. 

По мнению китайцев, «вежливость — это 

настоящая доброта, выраженная любезно» 

[Smith A.H., 2003, p. 67]. Китайцы, которые не 

знают надлежащего церемониального ответа 

на любое действие, — посмешище для всех, 

ведь это является частью социальной игры. 

Незнание элементов церемониальной вежли-

вости считывается китайцами как проявление 

пренебрежительного безразличия, а значит, и 

невежество. Он тоже может, совершив ошиб-

ку, сознавать ее и сожалеть о ней, но обществу 

это неважно. Гораздо важнее, чтобы выстро-

енная иерархия оставалась стабильной, чтобы 

он не потерял в ней «должного места», а для 

этого все положенные ритуалы должны быть 

соблюдены. 

Понятно, что в иерархической системе, 

поддерживаемой исключительно ритуалом, все 

личное в человеке отходит на второй план; 

окружающие, в сущности, видят не человека, а 

функцию и маску, не личность, а то, чем она 

обязана быть. Можно сказать, что иерархия 

выстроена не из людей, а из их аватар, из обра-

зов, которые они обязаны себе создать, чтобы 

занимать «должное место» и считаться дееспо-

собными единицами. В Китае для аватар тако-

го рода есть специальное название — мяньцзы. 

Другими словами, китайское традиционное 

общество построено не из людей, а из их 

мяньцзы. 

Мяньцзы — публичное «лицо» китайца. 

Это суммарная и усредненная оценка обще-

ством того, насколько человек соответствует 

социальным нормам и насколько поэтому (и 

только поэтому) он достоин уважения. Други-

ми словами, мяньцзы — ценность человека в 

глазах китайского общества, мера его дееспо-

собности и та степень уважения, на которую 

он может рассчитывать.  

Подчеркнем, что это не оценка личности, ее 

внутреннего содержания, ее потенциала, и ни в 

коем случае не самооценка. Слово «мяньцзы» 

в китайском языке вообще означает внешнюю, 

лицевую, а главное, видимую всем поверх-

ность предмета, что-то, доступное внешнему 

наблюдателю (для обозначения лица человека 

как части тела в китайском есть другое слово). 

Применительно к человеку мяньцзы — обще-

ственная оценка только лишь того, что могут 

видеть и знать о нем другие люди. В этом 

смысле мяньцзы может играть роль и маски и 

защиты, недаром в Китае гово-

рят人要脸、树要皮 (кит. трад. 

人要臉、樹要皮, пиньинь rén yào liǎn, shù yào 

pí, палл. жэнь яо лянь, шу яо пи) — «лицо для 

человека что кора для дерева» [Линь Юйтан, 

2010]. 

Когда китаец нарушает или, допустим, дела-

ет замечание, которое может быть расценено 

как критика, или вынужден ответить на пред-

ложение отказом, или подносит чрезмерно до-

рогой подарок «не по чину», он совершает тем 

самым проступок против иерархии, а значит, и 

против задействованных в ней мяньцзы — сво-

его и оппонента. Но ни в коем случае не против 

личности оппонента. То есть смысл нарушения 

радикально отличается от европейского. Пото-

му радикально отличается и смысл извинения. 

Китайская формула извинения 对不起 (кит. 

трад. 對不起, пиньинь duìbuqǐ, палл. дуйбуци) 

обычно переводится на русский как «я изви-

няюсь», но вернее было бы переводить «не 

взыщи» или, может быть, «мне жаль»: здесь 

нет подтекста «я виноват», это не покаяние, а 

лишь признание факта — да, иерархия нару-

шена, но это не преднамеренно, так получи-

лось. 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 161 

В таком акте извинения субъект не человек, 

а мяньцзы обеих сторон одновременно. Стан-

дартный ответ на формулу «не взыщи» — 

没关系 (кит. трад. 沒關係, пиньинь méiguānxì, 

палл. мэйгуаньси, где гуаньси — те самые «гу-

аньси», т.о. дословно — не [влияет] на [сло-

жившиеся] связи), что обычно переводится 

«неважно», «ничего страшного»; смысл фор-

мулировки — не произошло ничего такого, что 

могло бы изменить сложившуюся иерархию 

или нанести урон мяньцзы, все осталось по-

прежнему, нет проблем. 

Как видим, в Китае даже стандартная фор-

мула вежливости может отражать националь-

ное философское мышление. 

Само появление атрибута мяньцзы можно 

считать прямым следствием строгости ритуала 

(ли), демографической плотности общества и 

его конфуцианской иерархичности, где каж-

дый обязан занимать «должное место» и под-

держивать иерархию: в такой ситуации дей-

ствительно психологически проще разделить 

свою личность на «публичную» и «интимную» 

части и, соблюдая внешние правила, как-то 

защитить свой внутренний мир. 

Китайцы стремятся иметь «большое лицо» 

мяньцзы. В сущности, традиционная этика Ки-

тая решает задачу адекватного ранжирования 

социальных ресурсов членов общества. Если у 

вас «большое лицо», вам оказывают почет, так 

как вы обладаете высоким социальным стату-

сом и располагаете значительными социаль-

ными ресурсами. (Можно вспомнить пример 

из русской литературы — комедию «Ревизор» 

Гоголя: с точки зрения китайца, фабула коме-

дии построена на фатальной ошибке чиновни-

ков в оценке мяньцзы Хлестакова, принявших 

этого мелкого служащего и безответственного 

болтуна за влиятельную фигуру.) Поэтому о 

мяньцзы следует неустанно печься, а потеря 

«лица» — событие столь же нежелательное, 

как для европейца — потеря свободы. Человек 

без мяньцзы, «потерявший лицо», выпадает из 

конфуцианской иерархии, а тем самым и из 

общества. Он не может считаться не только 

уважаемым и влиятельным, а попросту дее-

способным в китайском обществе. Человек без 

«лица» для общества как бы перестает суще-

ствовать.  

Процесс наработки мяньцзы также имеет 

отличия от западных путей повышения соци-

ального статуса. Для выставления кому-либо 

обществом высокой оценки не важно, что ин-

дивид реально думает или чувствует, насколь-

ко он талантлив и комфортно ли ему в уста-

новленных рамках, не важны его интересы, 

планы, намерения и мнение о самом себе — 

это все относится к внутреннему миру инди-

вида и не учитывается сообществом. Не учи-

тываются любые поступки индивида, не из-

вестные сообществу. Приоритет в оценке от-

дается внешним атрибутам — умению следо-

вать сложнейшему конфуцианскому этикету в 

поддержании личных контактов, а также 

внешним проявлениям делового успеха: долж-

ностям, наградам, официальному признанию 

заслуг. Дополнительные «баллы» вносят бо-

гатство, личное обаяние и приятная внеш-

ность, умение поддержать беседу и хорошее 

образование; разумеется, оценка включает 

также наработанные гуаньси. 

Мяньцзы, мощнейший регулятор отноше-

ний в общественной жизни Китая, значит куда 

больше, чем, допустим, «репутация» или 

«имидж» у европейцев. В деловой сфере к 

нему ближе понятие «социальный капитал»: 

как и он, мяньцзы вырабатывается годами. 

«Зарабатывая лицо», китаец усердно демон-

стрирует окружающим свои положительные 

качества, рассказывает о своих достижениях и 

гуаньси, но скрывает свои слабые стороны и 

таит неудачи. Этот процесс — своего рода 

«театр одного актера». Во время спектакля 

зрителям показывают лишь то, что им следует 

увидеть, а не предназначенное к показу прячут 

за кулисами. 

Артур Смит, миссионер XIX в., проживший 

в Китае 22 года, в своей книге «Характер ки-

тайцев» даже высказал предположение, что 

китайцы так ценят «лицо» потому, что слиш-

ком любят смотреть театральные постановки и 

потому превращают свою жизнь в спектакль 

[Спешнев Н.А., 2011].  

Да, со стороны жизнь китайца — это 

«жизнь как игра». Китаец постоянно «играет» 

разные регламентированные «роли» перед 

разными людьми: «муж» или «жена» — дома, 

«лидер компании» или «рядовой сотруд-

ник» — на службе, «ребенок» — с родителями, 

«родитель» — с ребенком. Возможно, самое 

непростое здесь — соблюсти меру в игре. Не-

даром иероглиф 度 (степень, мера) — один из 



ФИЛОСОФИЯ 

 162 

самых сложных для понимания. Авторы пола-

гают, что явление мяньцзы надо в целом рас-

ценивать как полезное для китайского обще-

ства, если соблюдать меру в стремлении зара-

батывать и сохранять «лицо». И конечно же, 

тонкости приобретения «лица» — что, кому и 

как говорить, что, как и когда делать, при ка-

ких обстоятельствах вести себя так или ина-

че — все это сегодня, как и прежде, остается 

искусством. 

Для публичных фигур мяньцзы также под-

разумевает «честь», но не совсем в том смыс-

ле, который вкладывали в это понятие во вре-

мена европейского рыцарства или русского 

офицерства.  

В китайской культуре понятие мяньцзы 

имеет давнюю историю и оставило след в ли-

тературе. Это дает возможность сравнить его с 

европейским понятием чести. Во II в. до н.э. 

правитель Западного Чу (кит. 西楚, пиньинь Xī 

Chǔ, палл. Си Чу; 206 до н.э. – 202 до н.э.), по 

имени Сян Юй (кит. упр. 项羽, кит. трад. 項羽, 

пиньинь Xiàng Yǔ, носил имя Цзи, кит. 籍, пи-

ньинь Jí, 232 до н.э. – 202 до н.э.), во время 

борьбы за основание новой императорской ди-

настии и объединение страны потерпел пора-

жение на берегу реки Уцзян. Он мог перепра-

виться через реку и спастись, но он сказал: «Я, 

Цзи, переправился через Янцзыцзян и ушел на 

запад с восемью тысячами юношей из района к 

востоку от Янцзы, а ныне ни один из них со 

мной не возвращается обратно. Пусть даже их 

отцы и старшие братья, живущие к востоку от 

реки, пожалеют меня и поставят правителем, 

какими глазами буду я смотреть на них? Пусть 

даже они ничего не скажут, разве мне, Цзи, не 

будет стыдно в душе?» [Сыма Цянь, 2003]. 

Для Сян Юя это была «потеря лица», непо-

правимая потеря воинской чести и чести пра-

вителя, а также невыносимый стыд — он по-

кончил с собой. Сравним с эпизодом европей-

ской истории. В 1525 г. король Франции 

Франциск I в сражении при Павии потерял бо-

лее 10 000 солдат и сам попал в плен к испан-

цам. Из плена он написал письмо матери: «По-

теряно все, кроме чести и жизни». В том исто-

рическом контексте с точки зрения европей-

ской этики в случившемся не было ничего 

непоправимого, постыдного и о потере рыцар-

ской чести речи не шло. 

Еще пример: когда в июне 1900 г. вдов-

ствующая императрица Цыси объявила заве-

домо безнадежную войну странам Альянса 

восьми держав, в Декларации о войне она 

апеллировала к необходимости защиты чести и 

достоинства китайцев, т.е. «лица» нации. С 

точки зрения сегодняшнего дня этот документ 

выглядит политической авантюрой, но с точки 

зрения традиционной китайской философии и 

сформированного ею общественного мнения 

принятое решение было естественным и обос-

нованным. 

Заключение 

Подведем итог: как традиционная китайская 

философия влияет на межличностные отноше-

ния в современном Китае? 

1. Китайская философия сейчас, как и в 

древности, укоренена в повседневной жизни 

китайцев и в их мировоззрении. Традиционная 

философия близка к проблемам повседневной 

жизни, уделяет внимание мельчайшим деталям 

бытового поведения, это «мудрость на каждый 

день», близкая и понятная каждому китайцу. 

При этом древняя философская традиция в со-

временном Китае, уже претерпевшем некото-

рую поверхностную вестернизацию, по-

прежнему определяет базовые человеческие 

ценности, согласно ее канонам строятся меж-

личностные отношения и определяется мера 

человеческого достоинства. 

2. Идеи традиционной философии могут 

быть с пользой переосмыслены в современных 

условиях с целью улучшения межличностных 

отношений. В частности, может быть изучена 

роль и переосмыслена ценность ритуала (ли). 

Опираясь на ли, можно создавать для человека 

мнимые, игровые, ситуации, отличные от по-

вседневных, где он сыграет другую «роль», 

посмотрит на отношения с иной точки зрения, 

сможет понять чувства других и достичь сопе-

реживания. Это ключ к тому, чтобы помочь 

людям улучшить свои отношения, помочь им 

прийти к взаимопониманию и гармонии. 

3. Современный человек, изучающий ки-

тайское философское наследие, становится 

лучшей версией себя — с ним происходит 

конфуцианское «самосовершенствование» 

(кит. 修身, пиньинь xiūshēn, палл. сюшэнь). 

Первым шагом в нем считается сознательное 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 163 

усилие (это начальная стадия — преднамерен-

ная практика). 

В ежедневном поведении людей обычно 

преобладают привычки, модели, паттерны по-

ведения, и такое механическое повторение, 

допустим, ежедневных приветствий и ответов 

на них не делает людей лучше. Китайская фи-

лософия призывает людей прилагать усилия, 

чтобы меняться в сторону осознанности ру-

тинных действий — например, вкладывать ис-

креннюю сердечность в свое ежедневное при-

ветствие. Практикуя осознанность, все нужно 

делать «с сердцем», тогда любое повседневное 

действие становится значимым, человек при 

этом совершенствует свою эмоциональную 

сферу, его духовность растет. 

Вторая стадия этого процесса осуществля-

ется посредством «недеяния». Это осознанная 

практика осуществления собственных дей-

ствий на бессознательном уровне, направлен-

ная на наиболее гладкое — как по маслу — и 

наиболее результативное их выполнение и 

нацеленная на многообразие душевных пере-

живаний. «Свобода» концертирующего пиани-

ста, который выступает легко и непринужден-

но, является примером результата такой прак-

тики. Про это же пишет Чжуан-Цзы в своей 

знаменитой притче про повара Дина. В начале 

работы повар Дин видит перед собой только 

бычьи туши, которые необходимо разделать, 

но в процессе самосовершенствования он по-

стигает важность внутренних пустот внутри 

них, через которые и начинает вести свой нож. 

Осознанность и концентрация, чередуемая с 

актами «недеяния», позволяют повару Дину 

мастерски выполнять свою работу, получая от 

нее глубокое удовлетворение, и сохранять ра-

бочий инструмент в идеальном состоянии 

[Чжуан-цзы…, 1995].  

4. В китайском философском наследии 

можно отыскать еще две ценнейшие идеи, 

весьма созвучные требованиям современно-

сти, — идеи «гибкости» (или изменчивости) и 

«понимания судьбы»; обе относятся к меха-

низму принятия правильных решений ввиду 

непредвиденных либо противоречивых обсто-

ятельств и непредсказуемости жизни в целом. 

– Проявлять «гибкость» или «изменчи-

вость» (кит. упр. 权变, кит. трад. 權變, пинь-

инь quánbiàn, палл. цюаньбянь) — это значит 

поместить себя в конкретный сценарий для 

рассмотрения особенностей ситуации и выра-

ботать решение, учитывающее все конкретные 

мелочи. Конфуций полагал, что конкретное 

решение обязано учитывать ситуацию в целом, 

а не исходить из отдельно взятой этической 

заповеди (например, требования честности). 

Если при принятии решения исключить из 

рассмотрения человеческие эмоции как запу-

тывающий фактор, принятое решение может 

оказаться бесполезным, потому что ни один 

этический закон не может полностью пере-

формулировать весь спектр человеческих эмо-

ций. Здесь подчеркнуто, что каждая ситуация 

уникальна и меняется. Если не понимать 

принципа гибкости и действовать по фиксиро-

ванным нормам и правилам, принятие разум-

ных решений может оказаться недостижимым. 

Решение должно зависеть и от понимания 

частностей, и от видения общей картины. 

– «Понимание судьбы» (кит. 知命, пиньинь 

zhīmìng, палл. чжимин) — понимание велений 

судьбы означает осознание и приятие непред-

сказуемости жизни, открытость новому, а так-

же активное создание условий для большей 

предсказуемости и позитивных перемен. «Де-

ло человека — слушать судьбу». Китайцы 

знают свою историю и помнят, к чему приво-

дят попытки оградить себя от внешних изме-

нений непроницаемой стеной и таким образом 

уйти от вызовов современности. Люди всегда 

чувствовали свою беззащитность и слабость 

перед лицом непредсказуемых внешних обсто-

ятельств, но вести себя при этом можно по-

разному. Мудрый человек, даже преуспевая, 

будет осторожен, а в трудные времена не оста-

вит надежды.  

Мэн-цзы говорил: 

«— Нет ничего такого, что не было бы ве-

лением природы, покорно повинуйтесь всему 

тому, что является правильным в ней. Из этого 

следует, что знающий веления природы не 

становится под высоченной стеной, готовой 

упасть. 

Кто умирает, завершая свой путь к истине, 

тому досталось правильное веление природы, а 

кто умирает в колодках и кандалах, значит, 

тому не досталось правильного ее веления» 

[Мэн-цзы, 1999].  

Перед лицом непредсказуемости жизни 

следует первым делом усовершенствовать ин-



ФИЛОСОФИЯ 

 164 

струменты предвидения и постараться заранее 

предсказать возможные опасности, чтобы из-

бежать их вовремя; а во-вторых, следует ак-

тивно создавать условия для течения событий 

в желательном направлении, тогда дверь для 

новых возможностей останется открытой. 

Резюмируя, можно констатировать, что в 

наши дни традиционная китайская философия 

продолжает выдвигать три основных требова-

ния в области межличностных отношений: (1) 

самосовершенствование; (2) изменчивость; (3) 

понимание судьбы. 

Список литературы 

Бенедикт Р. Хризантема и меч. Модели япон-

ской культуры. М.; СПб.: Центр гуманитарных 

инициатив, 2016. 256 с. 

Кобзев А.И. Категории и основные понятия 

китайской философии и культуры // Универса-

лии восточных культур. М.: Вост. лит., 2001. 

С. 220–243. 

Кобзев А.И. Китайская этическая мысль // Ду-

ховная культура Китая: энциклопедия: в 5 т. Т. 1: 

Философия / под ред. М.Л. Титаренко, 

А.И. Кобзева, А.Е. Лукьянова; Ин-т Дальнего 

Востока. М.: Вост. лит., 2006. С. 126–129. 

Конфуцианский трактат «Чжун юн»: Перево-

ды и исследования / сост. А.Е. Лукьянов; пер. 

Д. Конисси, В.Г. Бурова, А.Е. Лукьянова, 

В.Б. Югай. М.: Вост. лит., 2003. 247 с. 

Линь Юйтан. Китайцы: моя страна и мой 

народ / пер. с кит. и предисл. Н.А. Спешнева. М.: 

Вост. лит., 2010. 335 с. 

Мэн-цзы / пер. с кит. В.С. Колоколова; под 

ред. Л.Н. Меньшикова. СПб.: Петербургское во-

стоковедение, 1999. 272 с. 

Современные историко-научные исследова-

ния: Наука в традиционном Китае: реф. сб. / отв. 

ред. и сост. А.И. Кобзев. М.: ИНИОН РАН, 1987. 

200 с. 

Спешнев Н.А. Китайцы. Особенности нацио-

нальной психологии. СПб.: Каро, 2011. 336 с. 

Степин В.С. Философия науки. Общие про-

блемы. М.: Гардарики, 2006. 384 с. 

Сыма Цянь. Сян Юй Бэнь Цзи — Основные 

записи [О деяниях] Сян Юя // Сыма Цянь. Исто-

рические записки (Ши Цзи). Т. 2 / пер. с кит. 

Р.В. Вяткина, В.С. Таскина; под общ. ред. 

Р.В. Вяткина. М.: Вост. лит., 2003. С. 117–156.  

Чжуан-цзы. Ле-цзы / пер. с кит. 

В.В. Малявина. М.: Мысль, 1995. 440 с. 

Mesle C.R. Process-Relational Philosophy. West 

Conshohocken, PA: Templeton Press, 2008. 138 p. 

Seibt J. Process philosophy // Stanford Encyclo-

pedia of Philosophy / ed. by E.N. Zalta. 2003. URL: 

https://plato.stanford.edu/entries/process-

philosophy/ (accessed: 01.10.2020). 

Smith A.H. Chinese Characteristics. Norwalk, 

CT: EastBridge, 2003. 342 p. 

 
Получена: 19.11.2020. Доработана после рецензиро-

вания: 24.05.2021. Принята к публикации: 28.05.2021 

 

References 

Benedict, R. (2016). Khrizantama i mech. Modeli 

yaponskoy kul’tury [The chrysanthemum and the 

sword: Patterns of Japanese culture]. Moscow, Saint 

Petersburg: Tsentr gumanitarnykh initsiativ Publ., 

256 p. 

Kobzev, A.I. (ed.) (1987). Sovremennye istoriko-

nauchnye issledovaniya: Nauka v traditsionnom Kitae 

[Contemporary historical research: Science in tradi-

tional China]. Moscow: ISISS RAS Publ., 200 p. 

Kobzev, A.I. (2001). [Categories and basic con-

cepts of Chinese philosophy and culture]. Universalii 

vostochnykh kul’tur [The universals of Oriental cul-

tures]. Moscow: Vostochnaya Litaratura Publ., 

pp. 220–243. 

Kobzev, A.I. (2006). [Chinese ethical thought]. 

Dukhovnaya kul’tura Kitaya: entsiklopediya v 5 t. 

T. 1: Filosofiya [Spiritual culture of China: encyclo-

pedia: in 5 vols. Vol. 1: Philosophy]. Moscow: Vos-

tochnaya Litaratura Publ., pp. 126–129. 

Luk’yanov, A.E. (ed.) (2003). Konfutsianskiy 

traktat «Chzunyun»: Perevody i issledovaniya [The 

Confucian treatise «Zhongyong»: Translation and re-

search]. Moscow: Vostochnaya Litaratura Publ., 

247 p.  

Malyavin, V.V. (ed.) (1999). Chzhuan-Tszy. Le-

Tszy [Zhuangzi. Liezi]. Moscow: Mysl’ Publ., 440 p.  

Men’shikov, L.N. (ed.) (1999). Men-tszy [Menci-

us]. Saint Petersburg: Peterburgskoye vostokovedenie 

Publ., 272 p. 

Mesle, C.R. (2008). Process-relational philoso-

phy. West Conshohocken, PA: Templeton Press 

Publ., 138 p. 

Seibt, J. (2003). Process philosophy. The Stanford 

Encyclopedia of Philosophy, ed. by E.N. Zalta. Avail-

able at: https://plato.stanford.edu/entries/process-

philosophy/ (accessed 01.10.2020). 

Sima Qian (2003). [Xiang Yu Ben Ji. The Basic 

Annals of Xiang Yu]. Syma Cian. Istoricheskie 

zapiski (Shi Tszi). T. 2 [Sima Qian. Records of the 

grand historian. Vol. 2]. Moscow: Vostochnaya Li-

taratura Publ., pp. 117–156. 



Ю. Лю, А.Т. Зуб 

 165 

Smith, A.H. (2010). Chinese characteristics. 

Norwalk, CT: EastBridge Publ., 342 p. 

Speshnev, N.A. (2011). Kitaytsy. Osobennosty 

natsional’noy psikhologii [Chinese. Features of nation-

al psychology]. Saint Petersburg: Karo Publ., 336 p.  

Stepin, V.S. (2006). Filosofiya nauki. Obschie 

problem [Philosophy of science. Common prob-

lems]. Moscow: Gardariki Publ., 384 p. 

Yutang, L. (2010). Kitaytsy: moya strana i moy 

narod [My country and my people]. Moscow: Vos-

tochnaya Litaratura Publ., 335 p. 

 

Received: 19.11.2020. Revised: 24.05.2021. Accepted: 

28.05.2021 

 

 

Об авторах About the authors 

Лю Южэнь  
аспирант факультета государственного 

управления 

Московский государственный университет 

им. М.В. Ломоносова, 

119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 

e-mail: kasuo.king0607@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5633-8332 

ResearcherID: AAM-8301-2021 

Зуб Анатолий Тимофеевич 
доктор философских наук, профессор, 

зам. декана факультета государственного управления 

Московский государственный университет 

им. М.В. Ломоносова, 

119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 

e-mail: ZubAT@spa.msu.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8794-2399 

ResearcherID: B-4811-2019 

Liu Youren  
Ph.D. Student of the Faculty of Public Administration 

Lomonosov Moscow State University, 

27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 

e-mail: kasuo.king0607@gmail.com 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5633-8332 

ResearcherID: AAM-8301-2021 

Anatoly T. Zub 

Doctor of Philosophy, Professor, 

Deputy Dean of the Faculty of Public Administration 

Lomonosov Moscow State University, 

27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 

e-mail: ZubAT@spa.msu.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8794-2399 

ResearcherID: B-4811-2019 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Лю Ю., Зуб А.Т. Китайская философия в межличностных отношениях // Вестник Пермского университета. Фи-

лософия. Психология. Социология. 2021. Вып. 2. С. 149–165. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-149-165 

For citation: 

Liu Y., Zub A.T. [Chinese philosophy in interpersonal relations]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. 

Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 2, pp. 149–165 (in Russian). 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-2-149-165 

 

mailto:ZubAT@spa.msu.ru
mailto:ZubAT@spa.msu.ru

