
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 
2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

________________________________________ 

© Лобанов С.Д., 2021 

УДК 111 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-42-54 

О ДИЛЕММЕ БЫТИЯ 

Лобанов Сергей Дмитриевич 
Пермский государственный институт культуры, 

Пермский федеральный исследовательский центр Уральского отделения 
Российской академии наук (Пермь) 

 
Исследуется вопрос о бытии, актуальность которого раскрывается через онтологические обяза-
тельства. Вопрос о бытии относится к области трансцендентного, предмету метафизики. Бытие 
раскрывается через понятия «порядок бытия», «предикаты бытия» и «достоинство бытия». 
Вводятся понятия инреальности и связанного бытия; приводится аргумент «третьего бытия». 
Рассматриваются понятия реального и идеального, некоторые виды доказательств существования. 
Формулируется дилемма бытия, которая образуется признанием, что бытие есть, если бытие есть 
действие, действует непосредственно, с одной стороны, и, с другой — признанием, что бытие дей-
ствует через какое-либо явление, поэтому отождествляется с некоторым объектом, является пред-
метным, опосредованным бытием. Другими словами, это утверждение о существовании бытия 
самого по себе и бытия, распределенным в некотором порядке, порядке бытия, а именно: бытия 
вещей, сущего, сущности, человека и т.д. Ракурсы дилеммы бытия создаются различениями бытия 
и становления, бытия и жизни, бытия и мышления. Эти онтологические различения ведут к такому 
разрешению дилеммы бытия, когда бытие признается: 1) мерой вещей, что они «суть» и что они 
«не суть», т.е. становятся; 2) мерой вещей, имеющих смысл и не имеющих его, и 3) мерой вещей 
мыслимых и немыслимых. В итоге, в работе предлагается такое определение бытия: бытие — это 
непосредственность как таковая (непредметное бытие), собирающая в себе непосредственность 
вещей, действий, явлений, процессов, ощущений и т.д. (предметное бытие). 
Ключевые слова: онтологические обязательства, связанное бытие, предметное бытие, 
непредметное бытие, третье бытие, порядок бытия, предикаты бытия, достоинство бытия. 

ON THE DILEMMA OF BEING 

Sergey D. Lobanov 

Perm State Institute of Culture, 
Perm Federal Research Centre of the Ural branch of Russian Academy of Sciences (Perm) 

Тhe article explores the question of being. Its relevance is revealed through ontological obligations. This 
question belongs to the domain of the transcendent, the subject of metaphysics. Being is considered 
through the concepts «order of being», «predicates of being» and «dignity of being». The paper introduc-
es the concepts of inreality and connected being and gives the argument of the «third being». The con-
cepts of real and ideal, some types of proofs of existence are discussed. The dilemma of being is formu-
lated, which is formed by the recognition that being exists upon condition that being is an action and acts 
directly, on the one hand, and, on the other, by the recognition that being acts through some phenomenon, 
therefore it is identified with some object and is considered objective, mediated being. In other words, it 
is a statement about the existence of being in itself and being distributed in a certain order, the order of 
being, namely: the existence of things, being, essence, man, etc. The aspects of the dilemma of being are 
created by the differentiation between being and becoming, being and living, being and thinking. These 
ontological distinctions lead to such resolution of the dilemma of being when being is recognized as: 
1) the measure of things that they «matter (are the essence)» and that they «are not the essence», i.e, be-
come; 2) the measure of things that make sense and those that do not, and 3) the measure of things imagi-



С.Д. Лобанов 

 43 

nable and unimaginable. As a result, the paper offers the following definition of being: being is immedia-
cy as such (non-objective being) which combines the immediacy of things, actions, phenomena, process-
es, sensations, etc. (objective being). 
Keywords: ontological obligations, connected being, objective being, non-objective being, «third being», 
order of being, predicates of being, dignity of being. 
 

Актуальность вопроса о бытии связана с онто-
логическими обязательствами философских и 
нефилософских концепций. Такого рода обяза-
тельства показывают наличие двух основных 
типов онтологий — фундаментальных и при-
кладных (или специальных). Развитие онтоло-
гий ведет к разработке вопроса о бытии через 
призму дилеммы бытия. 

Онтологические обязательства 

Вопрос «что такое философия?» хорошо рас-
крывается ее онтологическими обязательствами. 
В античной философии это поиски постоянства, 
защиты в потоке изменчивой жизни, в средневе-
ковой философии — доказательства существо-
вания Бога, в новоевропейской — обоснование 
человеческого познания и деятельности в целом, 
философии (пост-) модерна — необходимость 
понять смысл вопроса «что есть новое (новый 
мир)?». 

Онтологические обязательства, если их рас-
сматривать с точки зрения общей философии, 
выражают узы и отношения философских кон-
цепций с тем, с чем они связаны, — миром их 
идей и предметов. Для понимания сути онтоло-
гических обязательств уместно утверждение 
Канта о бытии: «…бытие не есть реальный 
предикат, иными словами, оно не есть понятие 
о чем-то таком, что могло бы быть прибавлено 
к понятию вещи. Оно есть только полагание 
вещи или некоторых определений само по се-
бе» [Кант И., 1964, с. 521]. «Бытие», или «су-
ществование», не следует из понятия вещи (т.е. 
не является аналитическим понятием), но свя-
зывает (полагает) вещь с ее предикатами в 
определенном отношении — логическом или 
фактическом (т.е. является синтетическим), 
например, талеры (знаки) и действительность 
(реальность). Возможные сто талеров («в уме») 
суть условие признания, действительности ста 
талеров («в наличии»). 

Понятие онтологического обязательства со-
относится с принципом достаточного основания: 
«Ничего не бывает без основания». Это продол-
жение (развитие) вопроса «почему существует 

нечто?», а именно «если предположить, что ве-
щи должны существовать, то должна быть воз-
можность указать, почему они должны суще-
ствовать так, а не иначе» [Лейбниц Г.В., 1982, 
с. 408]. Если есть основание, то дóлжно допу-
стить существование того, основанием чего оно 
является. Это — право на существование (фр. 
raison d́être; лат. jus ad esse). 

Онтологическое обязательство связано с 
трансцендентальным характером онтологии. 
Под «трансцендентальным» в этом случае име-
ется в виду отнесение к субъекту: с тем, что 
присуще субъекту, и тем, что превосходит его. 
Прежде всего это сфера возможного. Трансцен-
дентальное и трансцендентное в исследованиях 
бытия хорошо объединяются в вопросе: «Как 
возможно бытие?». 

С какими онтологическими обязательствами 
связана современная философия? Одним из от-
ветов на этот вопрос станут исследования онто-
логий, связанных с различными видами бытия и 
реальности: технические онтологии, формаль-
ные, онтологии ценностей, проективные онтоло-
гии, онтологии артефактов, онтология реально-
сти, онтология сетей и т.д. [Васюков В.Л., 2006; 
Шохин В.К., 2001 и др.]. Развитие этих онтоло-
гий вызывает интерес к фундаментальной онто-
логии, онтологическим обязательствам филосо-
фии, с неизбежностью возникающий при 
осмыслении понятия бытия именно в связи с 
разработками специальных (или региональных) 
онтологий. 

О порядке бытия 

Философия собирает то, что происходит, в не-
который порядок, который обозначается одним 
словом: мир, или все. По точному замечанию 
Куайна: «Онтологический вопрос необычен 
своей простотой. Его можно сформулировать в 
трех односложных словах: “Что же есть?”. Бо-
лее того, ответить можно одним словом: “Все”, 
и каждый сочтет этот ответ истинным. Однако 
это значит просто сказать, что есть все, что 
есть. Во всяком случае остается место для раз-
ногласий; и поэтому данный вопрос столетиями 



ФИЛОСОФИЯ 

 44 

остается животрепещущим» [Куайн У.В.О., 
2010, с. 21]. 

Это все — крепко стянутый узел. Для его 
освобождения требуется представление о по-
рядке бытия, ordo essendi. Вопрос о порядке 
вообще предполагает способность различения, 
понимания того, посредством чего он создает-
ся. В этом случае получает свое место вопрос о 
возможности бытия, т.е. возможно ли разли-
чение бытия? Не является ли понятие бытия 
историческим философским предрассудком? 
Кроме того, если различение — это то, что об-
разует мышление, служит его источником, то 
отношение мышления и бытия, трансцендент-
ное по своей природе, это только историческая 
форма философии? 

Понятие бытия требует критерия его разли-
чения. Тогда порядок бытия — это узловая ли-
ния мер, образуемая временем. Время — это то, 
что открывает, дает начало, осуществляет и за-
вершает эту линию всего, что есть. Является 
ли время одним и тем же? т.е. всегда-
одновременностью? Или время есть длитель-
ность, непрерывное начинание нового, когда 
новое несет не будущее, а настоящее? 

Возможно ли бытие вне времени? Если воз-
можно, то бытие не имеет начала, неизменно и 
не завершается. Если нет, то бытие имеет нача-
ло, изменяется, совершается и заканчивается. 
Предварительное решение этой дилеммы нахо-
дится в поиске другого начала порядка бытия. 

Начало порядка бытия образует вещь. Не 
случайно, что одним из традиционных опреде-
лений мира служит такое: мир есть сумма ве-
щей. 

Вещь — это нечто, здесь следовало бы доба-
вить «вообще», если бы не тавтология. Однако 
это «вообще» схватывает суть вещи, ведет к 
последующим различиям ее значений или к то-
му, что иногда называется «принципом недо-
статочного основания».  

Понятие вещи содержит в себе меру соотно-
шения непосредственности и опосредования. 
Вещь собирает в себе материю (материал) и 
форму, пространство (место) и время (историю), 
замысел (цель) и воплощение и т.д. Это хорошо 
передается этимологией. По замечанию Фомы 
Аквинского, вещь имеет два модуса: один про-
исходит от души, поскольку в этом случае вещь 
(res) получает обозначение от «думать», «пола-
гать» (reor, reris), другой — от того, что вне ду-

ши, а это нечто «прочное» (rerum) и «крепкое» 
(firmum) (см.: [Вдовина Г.В., 2007, с. 160]). 

Здесь берет начало следующая мера: модусы 
вещи создают виды реальности: материальная и 
ментальная реальность, внешняя и внутренняя 
реальности, протяженность и длительность, це-
леполагание и осуществление, действитель-
ность и виртуальная реальность и т.д. 

В небольшом фрагменте из «Науки логики» 
Гегель рассматривает выражение «was für 
eines?», в переводе на русский язык «что это за 
штуковина?». Этот вопрос обращен к самой 
вещи — чтó это за вещь — и связан с вопро-
сом о том, чтó есть и для чего оно есть. Такое 
возвращение к самой вещи означает, что вещь 
есть одно и то же, т.е. нечто тождественное и 
идентичное. Такое соотношение вещи с собой 
есть источник идеальности, неотделимой от 
реальности [Гегель Г.В.Ф., 1970, с. 227–230]. 

Это дает начало различению идеального и 
реального вида вещи, именно (одной) вещи, а 
не вещей, т.к. тождество («одно и то же») дает 
эту, а не иную вещь, сходство («такое») — ве-
щи или отношение вещей, а подобие — образец 
вещей (вещь как таковую), построение вещей 
по принципу иерархии, причастности к совер-
шенной вещи, т.е. вещи, предполагающей свое 
осуществление. 

Что такое идеальное? Прежде всего это хо-
роший пример трансцендентального. Известное 
определение Гегеля: «…идеальность есть от-
рицание реального, но притом такое, что по-
следнее в то же время сохраняется, виртуально 
содержится в этой идеальности, хотя и не су-
ществует больше» [Гегель Г.В.Ф., 1977, 
с. 132], — показывает, что идеальное связано с 
переходом от вещественного к невещественно-
му в качестве определенного вида вещи, 
например, ее образа или значения, и наоборот, 
идеальное овеществляется (осуществляется) в 
качестве образа или значения вещи. В целом, 
идеальное разделяется на два основных вида: 
1) идеальное в соотношении с реальным — 
снятое идеальное (нем. Ideell) и 2) идеальное в 
отношении возвышения — идеалу (нем. Ideal), 
«прекрасное и то, что к нему относится» [Ге-
гель Г.В.Ф., 1970, с. 215–216]. 

Интересно, что Гуссерль различает два вида 
«реального» через отношение к «идеальному». 
Во-первых, реальное в отношении к веще-
ственному, поскольку идеальное (идеал) может 



С.Д. Лобанов 

 45 

существовать в качестве вещи — real. Во-
вторых, реальное, имманентное процессу пере-
живаний, противопоставляемое интенциональ-
ному, идеальному содержанию пережива-
ний, — reell. 

Идеальное — это также и виртуальное. Вир-
туальное — это скрытое, свернутое, имплицит-
ное, заключенное в вещах в виде способностей, 
возможностей, достоинств, переносимое при 
переходе между реальным и идеальным. 

Определение бытия через понятие вещи со-
держит тавтологию, а именно: бытие есть то, 
что есть.  

Вопрос о содержании вещей ведет к вопросу 
о том, чтó есть, т.е. вопросу о чтойности, или 
сущности. Другими словами, это переход от 
вещи-явления к сути и понятию вещи, самой 
вещи. В немецком языке первая обозначается 
термином — Dinge, а вторая — Sache.  

Переход к понятию сущности предполагает 
порядок бытия в виде различения сущности и 
существования, где «сущность» означает само-
стоятельность того, что есть. Это своего рода 
возвращение к началу вещей, точнее — отра-
жение (рефлексия) начала вещей или внимание 
к самой вещи. Такая вещь иногда обозначается 
как «вещь в себе». Примером служат следую-
щие определения: Боэция: «все, что есть, имен-
но потому есть, что едино» [Боэций, 1990, с. 25] 
и Гегеля: «Задача философии — постичь то, 
что есть, ибо то, что есть, есть разум» [Ге-
гель Г.В.Ф., 1990, с. 55].  

Самостоятельность — это свойство. Сущ-
ность относится не просто к вещи («нечто»), а 
вещи, у которой есть свойства, «свое», содер-
жание. Тогда «вещь в себе» — это сущность, 
которую отличает то, что у нее есть одно свой-
ство «быть», или «существовать». Здесь бытие, 
или существование, — первичное свойство 
сущности. Это означает, что сущность произ-
водна от существования. Вначале было суще-
ствование, и его «убывание» создает сущность. 

Переход от вещи к сущности образует виды 
существования, прежде всего в отношении к 
этому или другому существованию. Здесь сущ-
ность соотносится с явлением. В замечании Ге-
геля «сущность есть прошедшее, но вневре-
менно прошедшее бытие» [Гегель Г.В.Ф., 1971, 
с. 7] показано следование от простого «есть» 
вещи (нечто), наличного бытия (Dasein) к со-

ставу (сложности) сущности, открытию и раз-
витию того, чтó есть. 

В общем виде переход от вещи к сущности 
обозначается через следующие пункты. 

1. Строение вещи. Сущность вещи — это ее 
форма, материя и их единство в содержании. 
Развитие содержания дает организацию, и вещь 
становится телом, а мир — совокупностью тел. 
Признание материи в качестве принципа инди-
видуации служит основой индивидуальности, 
или означенной, определенной материи. 

2. Предметность. Сущность предполагает 
выделение способов (видов) существования, а 
именно: возможности, случайности, необходи-
мости, действительности, единичности, осо-
бенности, общности и т.д. Это требует заостре-
ния вопроса о характере явления, или о том, 
чтó есть?  

3. Актуальность. Сущность — это источник 
активности, прежде всего через представление 
о причинности и детерминизме в целом. Здесь 
сущность становится субъектом действия, ко-
торое имеет свои основания, условия и прояв-
ления — следствия. Сущность — это причина 
(вина) существования того, что есть. 

4. Истина. «Истина» — букв. то, чтó есть. 
Порядок бытия — бытие, вещь, сущность, су-
ществование и т.д. — находит свое выражение 
в истине, понимаемой как соответствие поряд-
ку бытия. Отчасти об этом говорит классиче-
ское определение истины: Veritas consistit in 
adaequatione intellectus et rei.  

5. Негативность. Сущность — это опреде-
ление вещи через ее отрицание, когда нечто 
сопоставляется с ничто: свое с чужим, пребы-
вающее с ускользающим, подлинное — с под-
делкой, истинное (подобие) — с ложным («си-
мулякром»).  

Преодоление эссенциализма в современной 
философии осуществляется именно посред-
ством отбрасывания негативного, например, 
через принципы, предлагаемые Мишелем Фу-
ко: «Освободитесь от доверия к старым катего-
риям Негативного» [Фуко М., 2008, с. 9]. 

Негативность сущности заключается в том, 
что она есть сторона в отношении с существо-
ванием, т.е. своего рода отражение, «изнанка» 
существования. В самом общем подходе выде-
ляется три вида такого отношения: 1) сущность 
и существование тождественны и не отделяют-
ся от вещи; 2) сущность настолько отличается 



ФИЛОСОФИЯ 

 46 

от существования, что становится «чистой» 
вследствие отделения существования от вещей; 
3) «сущность» остается вне ответа на вопрос 
«чтó это?», но не отделенной от существования 
и вещей.  

6. Способ существования. Один из ключе-
вых вопросов о бытии заключается в том, явля-
ется ли бытие одним и тем же по отношению 
к различным вещам? Бытие (существование) 
может считаться общим признаком вещей — 
реальных и вымышленных. Однако существо-
вание, например, материальной вещи (в терми-
нах Декарта — res extensa) отличается от суще-
ствования сознающей вещи (res cogitans). Дру-
гими словами, существование несет в себе ин-
дивидуальный способ существования, который 
определяется сущностью вещи. В этом случае 
существование распределяется на три основных 
способа (или сущности), а именно: 1) до вещей; 
2) в вещах и 3) после вещей.  

Здесь создается ситуация «аргумента тре-
тьего бытия» (и вещи) по аналогии с аргумен-
том «третьего человека». Стремление схватить 
индивидуальное (далее — неделимое) суще-
ствование ведет к невозможному — уходу в 
бесконечное деление и умножение существова-
ния. Это ситуация Ахиллеса, исчезающего 
вслед за черепахой в облаке дорожной «пыли 
Кантора». 

Эта ситуация становится источником лож-
ных подобий-симулякров. 

Сущность — отражение (рефлексия) вещи и 
существования. Это выражается в следующем 
звене порядка бытия — сущем.  

Cущее — это абстракт, охватывающий все, 
что есть, включая все виды утверждения и от-
рицания, то, что есть и не-есть, полноту и пу-
стоту существования — от «этого сущего» до 
не-сущего. Сущее (лат. ens) — это присутствие 
(лат. praesens) и отсутствие (лат. absens). 

В порядке бытия, включая постоянство и 
изменчивость его исторических значений, бы-
тие не одно и то же, а это и создает его содер-
жание прежде всего через принадлежность бы-
тия составляющим этого порядка: бытие вещи, 
бытие сущности и бытие сущего; и далее более 
определенно: бытие формы и материи, бытие 
становления и процесса, бытие человека и сво-
боды и т.д. 

Обычно это обозначается в виде онтологи-
ческого и онтического различения и тождества 

(Ж. Делез — «онтологическое повторение»). 
Такую систему различений можно обозначить в 
виде «древа сущего», или лабиринта.  

О предикатах бытия 

Различимо ли бытие в «порядке бытия» — в 
том, что есть? В этом смысл вопроса о бытии 
самом по себе. Бытие — это не вещь, сущность 
или сущее, но переплетено с ними так, что воз-
никает ситуация неразличимости или ускольза-
ния, непрерывного перехода одного в другое.  

Различие бытия и сущего встречается, 
например, у Парменида: «То, что высказывает-
ся и мыслится, необходимо должно быть су-
щим [“ тем, что есть”], ибо есть бытие» [Фраг-
менты, 1989, с. 288].  

Подтверждением некоей запутанности этого 
вопроса могут служить такие высказывания: 
Аристотеля: «…бытие же ни для чего не есть 
сущность, ибо сущее не есть род» [Аристотель, 
1978a, с. 324], а также Н.А. Бердяева: «…нужно 
утверждать примат “есть” над “бытием”» [Бер-
дяев Н.А., 1989, с. 652]. 

Защитой (или выходом) от этой ситуации 
служит трансцендентальная природа сущего и 
бытия, то, что порядок бытия (и сущего) состав-
ляет аналогия, или отношение соответствия. 
Так, по Аристотелю, «в каждом роде сущего 
есть нечто соответствующее чему-то» [Аристо-
тель, 1976, с. 367]. Это принцип analogia entis. 
Однако бытия как такового нет в средневековом 
перечне трансценденталий, а именно: единое, 
истинное и благое, которые обратимы, соответ-
ствуют друг другу. Ф. Суарес рассматривает 
список из шести трансценденталий — сущее, 
вещь, нечто, единое, истинное и благое, — 
обосновывает возвращение к трем (единое, ис-
тинное и благое) как атрибутам сущего [Суа-
рес Ф., 2007, с. 407–418]. 

Первое соответствие сущего и бытия заклю-
чается в вопросе, что высказывают, предиката-
ми чего они служат? Это вопрос, заостренный 
Кантом, является ли бытие предикатом? 

По Аристотелю, «сущее сказывается о обо 
всем» [Аристотель, 1976, с. 275], т.е. относится 
ко всему. В этом отношении сущее (и бытие) 
соответствуют единому, вопрос о существова-
нии и определении которого, а также связях 
образующих его элементов, служит ключом к 
пониманию вопроса о бытии. Здесь бытие (и 
сущее) различается на простое и составное, 



С.Д. Лобанов 

 47 

непосредственное и опосредованное, условное 
и безусловное, низшее и высшее и т.д., т.е. в 
порядке бытия выстраивается субординация.  

Пример Канта со ста талерами показывает, 
один предмет связан с единым составом спосо-
бов существования — физическим, знаковым, 
общественным и т.д. Это можно передать в та-
кой схеме: сто талеров (физическое существо-
вание) есть «сто талеров» (символическое су-
ществование) есть ‘сто талеров’ (общественное 
значение, существование). Возможные (вооб-
ражаемые) сто талеров («в уме») суть условие 
признания, действительности ста талеров («в 
наличии», «в кармане»). Иными словами, пре-
дикат высказывания (здесь — бытие) в некото-
ром виде содержится в его субъекте (здесь — 
сто талеров). Без этого условия говорить о по-
добных предметах не имеет смысла. 

Другой пример — доказательства бытия 
(существования) Бога. Бог — сверхъестествен-
ный субъект (сущность), в понятии которого 
содержится его существование («Я есмь су-
щий»; лат. «Я есмь Тот, кто Я есть, “Ergo sum 
qui sum”» (Исх.3:14)). Бог (собственное, выс-
шее бытие) есть «Бог» (явление, знаковое бы-
тие, имя) есть ‘Бог’ (значение для физического 
существования верующих). Допустимой оказы-
вается гипотеза производности Бога от бытия: 
«Слово Бог образовалось от корня быть» [Хо-
мяков А.С., 1994, с. 226]. 

Еще один пример — это доказательства су-
ществования внешнего мира. Дело не в том, что 
Кант назвал отсутствие такого доказательства 
«скандалом для (в) философии» [Кант И., 1964, 
с. 101–102], а, по Хайдеггеру, эта ситуация 
скандала создается новыми попытками такого 
доказательства (см.: [Хайдеггер М., 1997, 
с. 205]). Бытие в этом случае служит условием 
достоверности, или субъективной истины, точ-
нее — истины субъективного существования. 
Это вопрос, что значит мир для человеческого 
существа? Соответствуют ли представления о 
(внешнем) мире, источником которых служит 
деление сущего на объективное и субъективное 
существования, самому миру, и наоборот? Дру-
гими словами, доказательство существования 
внешнего мира должно преодолеть то, что яв-
ляется его предпосылкой, а именно позицию 
(полагание) представления, т.е. деление суще-
ствования на объективное (внешнее, чужое) и 
субъективное (внутреннее, собственное). При-

нятие этой предпосылки ведет к утверждению 
принципа объективности или принципа субъ-
ективности. Последний служит развитию са-
мосознания. Отказ от такой предпосылки ста-
новится источником беспредметности суще-
ствования и, как следствие, его 
не(до)предикативности. 

Под «внешним миром» может пониматься 
то, что располагается в пространстве. По 
Дж. Муру, это — «вещи, которые должны 
встречаться в пространстве» [Мур Дж., 1993, 
с. 68–69]. Допуская возможность других дока-
зательств существования внешнего мира, он 
предлагает свое — через очевидность суще-
ствования некоторых вещей, а именно челове-
ческих рук в виде жестикуляций руками, со-
провождаемых замечаниями: «Вот одна рука, а 
вот — другая».  

Существование теоретических объектов до-
казывается непротиворечивостью их формаль-
ного описания и выполнимостью свойств, от-
ношений, последовательностей и т.д., а также 
операций по их построению. Подобные объек-
ты и их классы (физические или математиче-
ские) суть значения высказываний (слово «тео-
ретических» здесь излишне), иногда результат 
экзистенциальной квантификации (помещение 
в квантор существования), согласно формуле 
Куайна: «быть — значит быть значением пе-
ременной». 

Доказательства существования объектов той 
или иной природы ведут к вопросу о распреде-
лении бытия через отдельные существования. 
Это имеет два последствия. 

Первое. Атрибуция, наделение объекта соб-
ственным существованием, где «бытие» — это 
коннотация, косвенно указывающая на свой-
ство объекта «существовать». Этот вопрос 
Аристотель решает через отношение бытия и 
единого: «одно и то же — “один человек” и 
“человек”, “ существующий человек” и “чело-
век”» [Аристотель, 1976, с. 120]. 

Второе. Гипостазирование (реификация, 
овеществление) — наделение бытия свойством 
«быть отдельным объектом».  

Д. Юм показывает, что нет отдельного впе-
чатления существования и, следовательно, об-
щей идеи существования. Он формулирует то, 
что можно назвать дилеммой бытия (суще-
ствования): «Нет такого впечатления или такой 
идеи любого рода, которые не сознавались или 



ФИЛОСОФИЯ 

 48 

не вспоминались бы нами и которых мы не 
представляли существующими; очевидно, что 
из такого сознания и проистекает наиболее со-
вершенная идея бытия и уверенность в нем. 
Исходя из этого, мы можем сформулировать 
следующую дилемму, самую ясную и убеди-
тельную, какую только можно себе вообразить: 
так как мы никогда не вспоминаем ни одного 
впечатления и ни одной идеи не приписывая им 
существования, значит, идея существования 
должна либо происходить от отчетливого впе-
чатления, соединенного с каждым восприятием 
или с каждым объектом нашей мысли, либо 
быть тождественной самой идее восприятия 
или объекта» [Юм Д., 1996, с. 124]. 

Другими словами, дилемма бытия имеет ис-
точником следующие условия: 

1) если существует то, что действует, то 
бытие — это действие, например, это то, что 
производит впечатление; 

2) если нет бытия вне действия объекта (яв-
ления и т.д.), то бытие отождествляется с объ-
ектом восприятия, т.е. действует косвенно, 
опосредованно. 

Первое положение дилеммы связано с тем, 
что Сократ в «Федоне» (75d 4) [Платон, 1993b, 
с. 30] назвал печатью «бытия самого по себе», 
а также с «одиссеей бытия» в исследованиях 
Хайдеггера, которая, например, отмечена пере-
ходом от Sein к Seyn. Здесь бытие так или иначе 
отделимо от вещей и имеет значения идеально-
го, парадигмального бытия, возможности во-
обще и т.д. И все-таки зазор между этими зна-
чениями и бытием самим по себе остается, бы-
тие как бы ускользает от своих определений. 

Второе положение дилеммы показывает, что 
бытие неотделимо от вещей, это бытие мира, не 
ничтожность мира наполняет его существова-
ние со-держанием. Здесь бытие — это бытие 
вещей, событий, явлений и т.д. Признание Ге-
гелем бытия в качестве наиболее бедного поня-
тия в его логической системе мира преодолева-
ется развитием бытия духа в полноту своих 
определений.  

Такое тождество бытия и вещи можно обо-
значить словом инреальность (от лат. in re), ко-
торое, по-видимому, соответствует понятию 
вещи-в-себе. Бытие — это не вещи, но их со-
держание. Вещь держится на бытии, является 
возможной вещью (или миром), случайной ве-
щью, необходимой вещью и т.д. 

Вопросы дилеммы бытия также сосредото-
чены в слове «есть». 

Одним из важнейших источников представ-
лений о бытии достаточно часто указывается 
слово «есть». В этом случае бытие — это ги-
постазированное значение и, следовательно, 
референт «есть».  

Анализ Я. Хинтикка концепции связки 
«есть» интересен тем, что в нем предлагается 
проблему различения смыслов «есть» решить 
через определение, сведение к одному значе-
нию. В качестве материала анализа Хинтикка 
берет концепцию, разделяемую почти всеми 
исследователями семантики естественных язы-
ков и которую он называет «трихотомией Фре-
ге», поскольку именно Г. Фреге и Дж. Пеано 
оказали основополагающее влияние на станов-
ление программы логицизма. «В этой концеп-
ции различаются: “есть”, выражающее преди-
кацию, “есть”, выражающее тождество, и 
“есть”, выражающее существование» [Хинтик-
ка Я., 1980, с. 310]. Позднее к этому списку до-
бавляется четвертый смысл: «есть», выражаю-
щее включение классов, и «трихотомия» ста-
вится «квадратомией». 

Слово (связка) «есть», по Хинтикка, имеет 
«единый смысл» [Хинтикка Я., 1980, с. 324]. 
«Нет необходимости постулировать существо-
вание различных смыслов связки “есть”. Несо-
мненные различия между разными употребле-
ниями слова “есть” вполне можно истолковать 
в терминах его контекста» [Хинтикка Я., 1980, 
с. 330]. Хинтикка все же допускает, что «трихо-
томия Фреге» имеет значение «лишь при ин-
терпретации атомарных предложений» [Хин-
тикка Я., 1980, с. 330]. 

Следует заметить, что Хинтикка находит 
близость своего подхода с логикой Аристотеля, 
который, по его оценке, «не разделял разных 
смыслов глагола <“есть”>» [Хинтикка Я., 1980, 
с. 332]. 

Если все же исходить из связи глагола 
«быть» («есть») и бытия, то дело не в посту-
лировании значений слова «есть» (что не при-
нимает Хинтикка в концепциях Фреге, Рассела, 
Куайна, Лакоффа и др.), а различных смыслах 
«бытия».  

Фантастическая история с носом коллежско-
го асессора-майора Ковалева, описанная Гого-
лем, в которой от наблюдения от «нет носа!» до 
«есть нос!» нос вел вполне самостоятельное 



С.Д. Лобанов 

 49 

существование, весьма емко показывает значе-
ния слова «есть». 

По Аристотелю, бытие и «быть» («есть») — 
одно в значении истинности: «“бытие” и “есть” 
означают, что нечто истинно» [Аристотель, 
1976, с. 56]. Это означает, что бытие в значении 
существования и бытие в значении утвержде-
ния (полагания) совпадают. 

Другими словами, Аристотель допускает 
многообразие бытия в значении предиката ка-
тегориальных высказываний: «Бытие же само 
по себе приписывается всему тому, что обозна-
чается через формы категориального высказы-
вания, ибо сколькими способами делаются эти 
высказывания, в стольких же смыслах обозна-
чается бытие» [Аристотель, 1976, с. 156]. 

Это приписывание бытия вещам не означает 
вы-сказывания о вещах, предикацию, а утвер-
ждение, полагание вещей. Позднее на это обра-
тят внимание Юм, Кант и Кьеркегор. 

О ценности бытия 

Бытие — это трансцендентное, превосходящее 
понятие формальной логики, оставляющее во-
прос «чтó это такое?» без ответа. Здесь, в бы-
тии, соединяются «есть» (сущее) и должное. 
Это сфера единства логических понятий и цен-
ностей, того, что обладает достоинством, зна-
чимостью, важностью независимо от повсе-
дневных ситуаций. 

Вопрос о бытии по своей природе связан с 
переходами: 1) к становлению, 2) жизни, 
3) мышлению. Эти переходы служат ракурсами 
и условиями решения дилеммы бытия. Кроме 
того, они ведут к вопросу о ценности бытия, 
или его подлинности: без бытия все суть ни-
что. 

а) Бытие и становление 

Обычно понятие бытия связывается с консер-
вативной позицией, где бытие — это вечное, 
неизменное, истинное, благое, всегда тожде-
ственное самому себе в беспримесном, чистом 
виде. Р. Гвардини в этой связи заметил, что чи-
стое бытие Парменида — щит, выставленный 
древними греками против бренности и перипе-
тий существования.  

Этой позиции противостоит другая, кото-
рую, используя терминологию Ницше, можно 
назвать перспективной, где бытию противопо-
ставляется становление, изменчивость, проти-

воречивость существования, возникновение и 
исчезновение, открытость будущему, «ибо ни-
что никогда не есть, но всегда становится» 
[Платон, 1993a, с. 204]. Это «не есть» — ключ к 
этой концепции. 

А. Уайтхед выделяет два вида становления, 
открытых, по его мнению, философами XVII и 
XVIII столетий. Первый вид становления — 
сращение (concrescence) многообразия явлений 
в индивидуальную, новую вещь (сущность или 
событие). Второй — переход от одного кон-
кретного события (или вещи) к другому (см.: 
[Уайтхед А., 1990, с. 295–297]). В целом, по 
Уайтхеду, «реальность есть процесс» [Уайт-
хед А., 1990, с. 130]. 

Очевидно, что эти виды становления не 
умаляют значения двух других видов становле-
ния, берущих начало в античной философии. 
Первый — становление как противополож-
ность бытия (Гераклит). Второй — осуществ-
ление, или «энтелехия» Аристотеля. Первый 
вид становления допускает синтез «есть» и «не 
есть», второй — достижение цели действия.  

Противопоставление бытия и становления 
имело ограничения в зависимости от сферы 
рассмотрения. Например, по отношению к еди-
ному становление отрицалось, а к чувственно-
воспринимаемым вещам — утверждалось, это 
мир становления. Важно и то, что ставился во-
прос о значении становления для бытия и бы-
тия для становления. Это вопрос Сократа из 
«Филеба» (54а): «Какое же из них бывает для 
какого: становление для бытия или бытие для 
становления?» [Платон, 1994, с. 62]. В этом во-
просе заключен один из ракурсов дилеммы бы-
тия: бытие есть мера вещей, существующих, 
что они «суть», и несуществующих, что они 
становятся или осуществляются (в процессе 
или деле). В одну и то же реку не войти дважды, 
но течение — это онтологическая постоянная, 
условие существования реки, ее есть.  

б) Бытие и жизнь 

Жизнь заключается в принципе цикличности, 
который осуществляется обменом веществ, 
энергии и информации (метаболизм), ростом и 
умалением, производством подобного, самоор-
ганизацией (гиперцикл), целесообразностью, 
случайностью (мутациями) и т.д. 

Понятие бытия связано с историческим нача-
лом философии, прежде всего античной, в кото-



ФИЛОСОФИЯ 

 50 

рой началом исследования служила природа. 
Природа понималась на основе принципов гило-
зоизма и панпсихизма. Бытие — это сама жизнь, 
нечто, измеряемое жизнью. Быть — значит пе-
реживать свой жизненный путь, или судьбу. 

Мир — не только вещи, но и тела. С этой 
точки зрения можно принять утверждение Делё-
за о том, что у стоиков «высшим понятием вы-
ступает не Бытие, а Нечто (aliquid), поскольку 
оно принадлежит бытию и небытию, существо-
ванию и присущности» [Делёз Ж., 1998, с. 23]. 
Следует только заметить, что «нечто» принад-
лежит порядку бытия, а именно делению на те-
лесное и бестелесное существование, например, 
знаку (тело) и смыслу (лектону). Аналогия тела 
(soma) и знака (sema) развивается в принцип 
«быть — значит быть интерпретированным», 
который служит принципом не только произве-
дения искусства, но и самой жизни. 

Путь жизни имеет начало и завершение и 
повторяется каждый раз заново. Жизнь в значе-
нии дара неповторима, уникальна и вызывает 
чувство благоговения перед бытием. Здесь бы-
тие — это то, что открывается в своей полноте 
и глубине. 

Распространено противопоставление суще-
ствования и жизни. Здесь существование полу-
чает оценку ничтожной, безрадостной, бес-
цветной череды дней, когда такая пустая жизнь 
сводится только к поддержанию существова-
ния. В этой ситуации заостряется и получает 
свое место вопрос о смысле жизни и существо-
вания. Привносится ли смысл жизни извне или 
он изначально заложен в ней самой? 

Вопрос о смысле существования и жизни — 
это сфера оценок, ценностей и понимания. Это 
означает, что достоинство бытия заключается в 
установлении его смысла, прежде всего через 
представление о его совершенстве или несовер-
шенстве. Новоевропейская идея совершенства 
включает в себя и совершенство бытия — «су-
ществование — это совершенство» [Декарт Р., 
1994, с. 55]; «под реальностью и совершенством 
я разумею одно и то же» [Спиноза Б., 1993, 
с. 44]; «понятие бытия и совершенства одно и то 
же» [Гёте И.В., 1964, с. 46], — определяемое 
устройством мира, природы, общества и челове-
ка. Бытие, если оно подлинное, держит в себе 
смысл существования мира и человека. 

В таком случае бытие — это замковый ка-
мень, завершающий построение мира в целом. 

В этом смысле бытие есть мера всех вещей, 
имеющих смысл и не имеющих его. 

в) Бытие и мышление 

Бытие соотносимо с истиной в различных ее 
значениях: соответствия, соразмерности, равен-
ства, связности или открытости. Например, по 
Аристотелю, «в какой мере каждая вещь при-
частна бытию, в такой и истине» [Аристотель, 
1976, с. 95]. 

Однако в исследованиях бытия постоянно 
присутствует вопрос о том, что является рефе-
рентом слова «бытие»? Возможно ли указать на 
бытие в качестве предмета? определенного в 
пространстве? Например, Аристотель замечает: 
«…“быть” или “не быть” не обозначения пред-
мета, так же, когда скажешь “сущее” просто, 
само по себе, ибо само по себе оно ничего не 
значит и лишь указывает на некую связь, кото-
рую, однако, нельзя мыслить без составляе-
мых» [Аристотель, 1978b, с. 95]. 

Вполне допустимо такое определение мыш-
ления: «мышление есть в сущности переход к 
бытию». 

Эти обстоятельства ведут к вопросу об от-
ношении бытия и видимости, который имеет 
также форму отношения есть и являться. 

По Сексту Эмпирику, для скептиков «есть» 
и «являться» одно и то же. «Есть» имеет еще и 
другое значение, а именно: «существовать». 
Однако критерием существования служит 
опять же явление. Отсюда требование скепти-
ков «придерживаться явлений», т.е. того, что 
кажется. Явление противопоставляется мысли-
мому, или способности суждения, которое под-
чиняется принципу «изономии», равенства про-
тивоположных выражений, что служит источ-
ником тропа «не более», т.е. равной вероятно-
сти истинного решения, например, в вопросе о 
существовании. Гегель как бы отдает дань 
скептикам, передавая положение Гераклита в 
такой форме: «Бытие есть не более чем небы-
тие» [Гегель Г.В.Ф., 1977, с. 226]. 

Фихте, который полагал, что «бытие должно 
быть ограничено для того, чтобы стало возмож-
но мышление» [Фихте И.Г., 1995, с. 322], крас-
норечиво описывает кризисную ситуацию рас-
творения бытия в образах: «Нигде нет ничего 
постоянного — ни во мне, ни вне меня; суще-
ствует только беспрерывная смена. Я нигде не 
вижу бытия и не знаю даже собственного бытия. 



С.Д. Лобанов 

 51 

Бытия нет. Я сам не знаю и не существую. 
Существуют образы, они единственное, что 
существует <…>. Я сам один из этих образов 
<…>. Вся реальность превращается в удиви-
тельную грезу без жизни, о которой грезят, и 
без духа, который грезит; в грезу, связанную 
грезой о самой себе <…> мышление — источ-
ник всякого бытия и всякой реальности, кото-
рую я себе воображаю, источник моего бытия, 
моей силы, моих целей — только греза об этой 
грезе» [Фихте И.Г., 2008, с. 260]. 

Программа «спасения явлений», предложен-
ная Платоном, проходит красной нитью через 
истории философии и науки. Единство (подо-
бие) умопостигаемого мира и видимого мира, 
идей и их чувственных образов обеспечивается 
объяснением явлений и наглядностью идей. С 
этой точки зрения вопрос Куайна «на что по-
хожа реальность?» [Куайн У.В.О., 2000, с. 39] 
также учитывает различие («зазор») между 
умопостигаемым, теоретическим, невидимым, 
ненаблюдаемым и феноменальным, эмпириче-
ским, видимым, наблюдаемым. 

Это различие легко превращается в пробле-
му, когда ставятся вопросы об истинности, 
подлинности и достоверности того, что видит-
ся. «Видимое» в этом случае получает спектр 
значений: фиктивное, кажимость, мнимое, при-
зрачное, иллюзорное и т.д., а также состояния 
яви и сна. Эта ситуация служит источником 
проблемы общего и его многообразных значе-
ний: тождества, сходства, аналогии, совместно-
сти, совпадения, присущности, кодирования 
и т.д. Что такое видимое — завеса, пелена, сте-
на, отделяющая восприятие от его источника, 
или посредник, медиум, обнаруживающий его, 
или непосредственное открытие вещи? Други-
ми словами, есть ли что-то общее между види-
мым и тем, явлением чего оно является? Хоро-
шим примером здесь может служить вопрос 
Т. Нагеля, используемый им для решения про-
блемы сознания: «Похоже ли на что-нибудь 
быть летучей мышью?». 

Такое общее есть идея, или то, чтό видится. 
Формула «Idealia sunt realia» («Общее есть ре-
альное») может иметь, по крайней мере, три 
значения: 1) вечных, совершенных форм; 
2) цели, плана действий мастера и 3) явления 
того, чего еще нет, например, в художествен-
ной форме: «так ход событий важных предва-
ряют их призраки» (Шиллер Ф. Смерть Вал-

ленштейна, д. 5, явл. 3) или в более строгой: 
«Призрак бродит по Европе». 

В этом смысле идея — это понятие, схваты-
вающее вместе то, что видится, и его суще-
ствование в различных его значениях, проводит 
границу-предел между явлением и тем, что 
скрыто, невидимо. Здесь уместен переход от 
«Cogito ergo sum» к «Cogito ergo mundus talis 
est» («Я мыслю, следовательно, мир таков, ка-
ков он есть») [Картер Б., 1978, с. 373]. 

Идея ведет к истине в значении открытия, 
когда мышление соотносится с тем, что равно 
ему по силе и масштабу, — бытием. 

Бытие есть мера всех вещей, мыслимых и 
немыслимых. 

Заключение 

Замечание М. Хайдеггера: «Вещи к нам куда 
ближе любых ощущений» [Хайдеггер М., 1993, 
с. 60] — весьма хорошо помогает подойти к 
пониманию бытия. Между человеком и вещью 
ничего нет, даже самых простых, первичных 
ощущений. Бытие близко человеку настолько, 
что ничто не может отделить их друг от друга. 

Трудно принять утверждение Сартра, что 
«человек есть бытие, посредством которого ни-
что приходит в мир» [Сартр Ж.-П., 2000, с. 61], 
где ничто есть источник свободы.  

Ничто, прежде всего пространственное, 
между человеком и бытием показывает, что 
решение дилеммы бытия, т.е. вопроса о бытии 
самом по себе или возможности только связан-
ного, производного, распределенного бытия 
(вида, модуса бытия, бытия чего-то), заключа-
ется в том, что бытие есть непосредствен-
ность как таковая, включая непосредствен-
ность вещей, дел, ощущений, жизни и т.д. Это 
вещи, дела, люди и т.д. как таковые, и в этом 
смысле независимые, или «свободные». 

Таким образом, бытие само по себе, или 
непредметное и непредикативное бытие, непо-
средственность как таковая, для чего можно 
предложить обозначение бытiе, становится 
предметным, предикативным бытием, т.е. бы-
тием мира, вещей, человека и т.д. 

Список литературы 

Аристотель. Вторая аналитика // Аристотель. 
Соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1978. Т. 2. С. 255–346. 

Аристотель. Метафизика // Аристотель. Соч.: 
в 4 т. М.: Мысль, 1976. Т. 1. С. 63–367. 



ФИЛОСОФИЯ 

 52 

Аристотель. Об истолковании // Аристотель. 
Соч.: в 4 т. М.: Мысль, 1978. Т. 2. С. 91–116. 

Бердяев Н.А. О книге С.Л. Франка «Непости-
жимое» // Бердяев Н. Собр. соч. Т. 3: Типы рели-
гиозной мысли в России. Париж: YMCA-Press, 
1989. С. 650–652. 

Боэций. Комментарий к Порфирию // Боэций. 
«Утешение Философией» и другие трактаты. М.: 
Наука, 1990. С. 5–144. 

Васюков В.Л. Формальная онтология. М.: ИФ 
РАН, 2006. 140 с. 

Вдовина Г.В. Сущее и реальность в метафизи-
ке Франсиско Суареса // Суарес Ф. Метафизиче-
ские рассуждения. М.: Ин-т философии, теологии 
и истории св. Фомы, 2007. С. 87–217. 

Гегель Г.В.Ф. Наука логики: в 3 т. М.: Мысль, 
1970. Т. 1. 502 с. 

Гегель Г.В.Ф. Наука логики: в 3 т. М.: Мысль, 
1971. Т. 2. 248 с. 

Гегель Г.В.Ф. Философия права. М.: Мысль, 
1990. 524 с. 

Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских 
наук. Т. 3: Философия духа. М.: Мысль, 1977. 
471 с. 

Гёте И.В. Философский этюд // Гёте И.В. 
Избр. филос. произведения. М.: Наука, 1964. 
С. 46–48. 

Декарт Р. Размышления о первой философии 
// Декарт Р. Соч.: в 2 т. М.: Мысль, 1994. Т. 2. 
С. 3–72.  

Делёз Ж., Фуко М. Логика смысла. Theatrum 
philosophicum. М.: Раритет; Екатеринбург: Дело-
вая книга, 1998. 474 с. 

Кант И. Критика чистого разума // Кант И. 
Соч.: в 6 т. М.: Мысль, 1964. Т. 3. 800 с. 

Картер Б. Совпадения больших чисел и ан-
тропологический принцип в космологии // Кос-
мология. Теории и наблюдения / под ред. 
Я.Б. Зельдовича, И.Д. Новикова. М.: Мир, 1978. 
С. 369–380. 

Куайн У.В.О. Слово и объект. М.: Логос; 
Праксис, 2000. 386 с. 

Куайн У.В.О. С точки зрения логики. 9 логико-
философских очерков / под ред. В.А. Суровцева. 
М.: Канон+ РООИ «Реабилитация», 2010. 271 с. 

Лейбниц Г.В. Начала природы и благодати, ос-
нованные на разуме // Лейбниц Г.В. Соч.: в 4 т. 
М.: Мысль, 1982. Т. 1. С. 404–412. 

Мур Дж. Доказательство внешнего мира // 
Аналитическая философия: Избранные тексты / 
сост., вступ. ст. и коммент. А.Ф. Грязнова. М.: 
Изд-во МГУ, 1993. С. 66–84. 

Платон. Теэтет // Платон. Собр. соч.: в 4 т. М.: 
Мысль, 1993. Т. 2. С. 192–274. 

Платон. Федон // Платон. Собр. соч.: в 4 т. М.: 
Мысль, 1993. Т. 2. С. 7–80. 

Платон. Филеб // Платон. Собр. соч.: в 4 т. М.: 
Мысль, 1994. Т. 3. С. 7–78. 

Сартр Ж.-П. Бытие и ничто: Опыт феномено-
логической онтологии. М.: Республика, 2000. 
639 с. 

Спиноза Б. Этика. СПб.: Аста-пресс, 1993. 
248 с. 

Суарес Ф. Метафизические рассуждения / пер. 
с лат. Г.В. Вдовиной // Суарес Ф. Метафизиче-
ские рассуждения. М.: Ин-т философии, теологии 
и истории св. Фомы, 2007. С. 219–653.  

Уайтхед А. Избранные работы по философии. 
М.: Прогресс, 1990. 720 с. 

Фихте И.Г. Назначение человека // Фихте И.Г. 
Сочинения. СПб.: Наука, 2008. С. 189–319. 

Фихте И.Г. Основа общего наукоучения // 
Фихте И.Г. Сочинения. Работы 1792–1801 гг. / 
ред. П.П. Гайденко. М.: Науч.-изд. центр «Ладо-
мир», 1995. С. 275–472. 

Фрагменты ранних греческих философов. 
Ч. 1: От эпических теокосмогоний до возникно-
вения атомистики / сост. А.В. Лебедев. М.: Наука, 
1989. 576 с. 

Фуко М. Предисловие к американскому изда-
нию «Анти-Эдипа» // Делёз Ж., Гваттари Ф. Ан-
ти-Эдип: Капитализм и шизофрения. Екатерин-
бург: У-Фактория, 2008. С. 4–10. 

Хайдеггер М. Бытие и время. М.: Ad Мarginem, 
1997. 452 с. 

Хайдеггер М. Исток художественного творе-
ния. Вещь и творение // Хайдеггер М. Работы и 
размышления разных лет. М.: Гнозис, 1993. 
С. 55–72. 

Хинтикка Я. Связка «есть», семантические иг-
ры и семантическая относительность // Хинтик-
ка Я. Логико-эпистемологические исследования: 
сб. избр. ст. М.: Прогресс, 1980. С. 310–351. 

Хомяков А.С. Письмо к г. Бунзену // Хомя-
ков А.С. Соч.: в 2 т. Т. 2: Работы по богословию. 
М.: Моск. филос. фонд; Медиум, 1994. С. 198–227. 

Шохин В.К. «Онтология»: рождение философ-
ской дисциплины // Историко-философский еже-
годник ’99. М.: Наука, 2001. С. 117–126. 

Юм Д. Трактат о человеческой природе, или 
попытка применить основанный на опыте метод 
рассуждения к моральным предметам // Юм Д. 
Соч.: в 2 т. 2-е изд., доп. и испр. М.: Мысль, 1996. 
Т. 1. С. 53–655. 
 

Получена: 06.12.2020. Принята к публикации: 
22.02.2021 

 



С.Д. Лобанов 

 53 

References 

Aristotle (1976). [Metaphysics]. Aristotel’. So-
chineniya: v 4 t. [Аristotle. Works: in 4 vols]. Mos-
cow: Mysl’ Publ., vol. 1, pp. 63–367. 

Aristotle (1978). [On interpretation]. Aristotel’. 
Sochineniya: v 4 t. [Аristotle. Works: in 4 vols]. 
Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 91–116. 

Аristotle (1978). [Posterior analytics]. Aristotel’. 
Sochineniya: v 4 t. [Аristotle. Works: in 4 vols]. 
Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 255–346. 

Berdyaev, N.A. (1989). [About S.L. Frank’s book 
«the Incomprehensible»]. Sobr. soch. T. 3: Tipy 
religioznoy mysli v Rossii [Complete works. Vol. 3. 
Types of religious thought in Russia]. Paris: YMCA-
Press, pp. 650–652. 

Boethius (1990). [Commentary on Porphyry]. 
Boetsiy. «Uteshenie filosofiey» i drugie traktaty 
[Boethius. «Consolation by Philosophy» and other 
treatises]. Moscow: Nauka Publ., pp. 5–144. 

Carter, B. (1978). [Coincidences of large numbers 
and the anthropological principle in cosmology]. 
Kosmologiya: teorii i razmyshleniya, pod red. 
Ya.B. Zeldovicha, I.D. Novikova [Cosmology. Theo-
ries and observations, ed. by Ya.B. Zeldovich, 
I.D. Novikov]. Moscow: Mir Publ., pp. 369–380. 

Deleuze, G. and Foucault, M. (1998). Logika 
smysla. Theatrum philosophicum [Logic of sense. 
Theatrum philosophicum]. Moscow: Raritet Publ.; 
Yekaterinburg: Delovaya kniga Publ., 474 p.  

Descartes, R. (1994). [Meditations on first philos-
ophy]. Descart R. Sochineniya: v 2 t. [Descartes R. 
Works: in 2 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, 
pp. 3–72. 

Fichte, J.G. (1995). [Foundations of the entire sci-
ence of knowledge]. Fikhte I.G. Sochineniya. Raboty 
1972–1801, pod red. P.P. Gaydenko [Fichte J.G. Es-
says. Works of 1972–1801, ed. by P.P. Gaidenko]. 
Moscow: Ladomir Publ., pp. 275–472. 

Fichte, J.G. (2008). [The vocation of man]. So-
chineniya [Works]. Saint Petersburg: Nauka Publ., 
pp. 189–319. 

Foucault, M., (2008). [Preface to the American 
edition of «Anti-Oedipus»]. Deloz Zh., Gvattari F. 
Anti-Edip: Kapitalizm i shizofreniya [Deleuze G., 
Guattari F. Anti-Oedipus: Capitalism and schizo-
phrenia]. Yekaterinbrg: U-Faktoriya Publ., pp. 4–10. 

Goethe J.W. (1964). [Philosophical etude]. 
Gote I.V. Izbrannye filosofskie proizvedeniya [Goe-
the J.W. Selected philosophical works]. Moscow: 
Nauka Publ., pp. 46–48. 

Hegel, G.W.F. (1970). Nauka logiki: v 3 t. [Sci-
ence of logic: in 3 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., 
vol. 1, 502 p. 

Hegel, G.W.F. (1971). Nauka logiki: v 3 t. [Sci-
ence of logic: in 3 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., 
vol. 2, 248 p. 

Hegel, G.W.F. (1977). Entsiklopediya filosofskikh 
nauk. T. 3: Filosofiya dukha [Encyclopedia of philo-
sophical sciences. Vol. 3: Philosophy of spirit]. Mos-
cow: Mysl’ Publ., 471 p. 

Hegel, G.W.F. (1990). Filosofiya prava [Philoso-
phy of law]. Moscow: Mysl’ Publ., 524 p. 

Heidegger, M. (1993). [The source of artistic 
creation. Thing and creation]. Khaidegger M. Raboty 
i razmyshleniya raznykh let [Heidegger M. Works 
and reflections of different years]. Moscow: Gnosis 
Publ., pp. 55–72. 

Heidegger, M. (1997). Bytiye i vremya [Being and 
time]. Moscow: Ad Marginem Publ., 452 p. 

Hintikka, J. (1980). [«Is», semantical games, and 
semantical relativity]. Hintikka Ya. Logiko-
epistemologicgeskie issledovaniya. Sbornik izbran-
nykh statey [Hintikka J. Logico-epistemological stud-
ies. Selected papers]. Moscow: Progress Publ., 
pp. 310–351. 

Hume, D. (1996). [A treatise of human nature]. 
Yum D. Sochineniya: v 2 t. [Hume D. Works in 2 
vols]. 2nd ed. Moscow: Mysl’ Publ., vol. 1, 
pp. 53–655. 

Kant, I. (1964). [Critique of pure reason]. Kant I. 
Sochineniya: v 6 t. [Kant I. Works: in 6 vols]. Mos-
cow: Mysl’ Publ., vol. 3, 800 p. 

Khomyakov, A.S. (1994). [Letter to G. Bunsen]. 
Khomyakov A.S. Sochineniya: v 2 t. T. 2: Raboty po 
bogosloviyu [Khomyakov A.S. Works: in 2 vols. 
Vol. 2: Works on theology]. Moscow: Moscow Phil-
osophical Foundation Publ., Medium Publ., 
pp. 198–227. 

Lebedev, A.V. (comp.) (1989). Fragmenty ran-
nikh grecheskikh filosofov. Ch. 1: Ot epicheskikh teo-
kosmogoniy do voznikno-veniya atomistiki [Frag-
ments of early Greek philosophers. Pt. 1: From epic 
theocosmogonies to the emergence of atomistics]. 
Moscow: Nauka Publ., 576 p. 

Leibniz, G.W. (1982). [Principles of nature and 
grace]. Leybnits G.V. Sochineniya: v 4 t. [Leib-
niz G.W. Works: in 4 vols]. Moscow: Mysl’ Publ., 
vol. 1, pp. 404–412. 

Moore, G. (1993). [Proof of the outside world]. 
Analiticheskaya filosofiya: Izbrannye teksty, sost. 
A.F. Gryaznova [Analytical philosophy: Selected 
works, comp. by A.F. Gryaznov]. Moscow: MSU 
Publ., pp. 66–84.  

Plato (1993). [Phaedo]. Platon. Sobranie so-
chineniy v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols]. 
Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 7–80. 



ФИЛОСОФИЯ 

 54 

Plato (1993). [Theaetetus]. Platon. Sobranie so-
chineniy v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols].. 
Moscow: Mysl’ Publ., vol. 2, pp. 192–274. 

Plato (1994). [Files]. Platon. Sobranie sochineniy 
v 4 t. [Plato. Collected works: in 4 vols]. Moscow: 
Mysl’ Publ., vol. 3, pp. 7–78. 

Quine, W.V. (2000). Slovo i ob’yekt [Word and 
object]. Moscow: Logos Publ., 386 p. 

Quine, W.V. (2010). S tochki zreniya logiki. 9 
logiko-filosofskikh ocherkov / pod red. 
V.A. Surovtseva [From a logical point of view. 9 
logico-philosophical essays, ed. by 
V.A. Suvorovtsev]. Moscow: Kanon+ Publ., 271 p. 

Satre, J.-P. (2000). Bytiye i nichto: Opyt fenome-
nologicheskoy ontologii [Being and nothingness: An 
essay on phenomenological ontology]. Moscow: 
Respublika Publ., 639 p. 

Shokhin, V.K. (2001). [«Ontology»: emergency 
of a philosophical discipline]. Istoriko-filosofskiy 
ezhegodnik 1999 [History of Philosophy Yearbook, 
1999]. Moscow: Nauka Publ., pp. 117–126. 

Spinoza, B (1993). Etika [Ethics]. Saint Peters-
burg: Asta-press Publ., 248 p. 

Suarez, F. (2007). [Metaphysical reasoning]. 
Suares F. Metafizicheskiye rassuzhdeniya [Suarez F. 
Metaphysical reasoning]. Moscow: St. Thomas Insti-
tute Publ., pp. 219–653. 

Vasyukov, V.L. (2006). Formal’naya ontologiya 
[Formal ontology]. Moscow: IP RAS Publ., 140 p. 

Vdovina, G.V. (2007). [Being and reality in the 
metaphysics of Francisco Suarez]. Suares F. Meta-
fizicheskiye rassuzhdeniya [Suarez F. Metaphysical 
reasoning]. Moscow: St. Thomas Institute Publ., 
pp. 87–217. 

Whitehead, A.N. (1990). Izbrannyye raboty po 
filosofii [Selected works on philosophy]. Moscow: 
Progress Publ., 720 p. 
 

Received: 06.12.2020. Accepted: 22.02.2021 

 
 

Об авторе About the author 

Лобанов Сергей Дмитриевич 
доктор философских наук, профессор 

профессор кафедры культурологии и философии, 
Пермский государственный институт культуры, 
614000, Пермь, ул. Газеты «Звезда», 18 

профессор кафедры иностранных языков 
и философии, 
Пермский федеральный исследовательский центр 
Уральского отделения Российской академии наук, 
614990, Пермь, ул. Ленина, 13а 

e-mail: sdl-grey54@yandex.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5249-1620 
ResearcherID: AAJ-6384-2021 

Sergey D. Lobanov 
Doctor of Philosophy, Professor 

Professor of the Department of Cultural Studies 
and Philosophy, 
Perm State Institute of Culture, 
18, Gazety «Zvezda» st., Perm, 614000, Russia 

Professor of the Department of Foreign Languages 
and Philosophy, 
Perm Federal Research Centre of the Ural branch 
of Russian Academy of Sciences, 
13a, Lenin st., Perm, 614990, Russia 

e-mail: sdl-grey54@yandex.ru 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5249-1620 
ResearcherID: AAJ-6384-2021 

 
 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 
Лобанов С.Д. О дилемме бытия // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2021. 
Вып. 1. С. 42–54. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-42-54 

For citation:  
Lobanov S.D. [On the dilemma of being]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm 
University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 1, pp. 42–54 (in Russian). 
DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-42-54 
 


