
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2021 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

________________________________________ 

© Игнатова Н.Ю., 2021 

УДК 165:316.3–055.2 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-20-30 

КРИТИЧЕСКИЙ ПОТЕНЦИАЛ 

ФЕМИНИСТСКОЙ ЭПИСТЕМОЛОГИИ 

Игнатова Нина Юрьевна 

Нижнетагильский технологический институт (филиал) 

Уральского федерального университета им. первого Президента России Б.Н. Ельцина (Нижний Тагил) 

 

Исследуются аргументы в пользу феминистской эпистемологии, используемые в работах Л. Код, 

С. Хардинг, Д. Харауэй, Ж. Ллойд и другими гендерными (радикальными) феминистками. Источ-

никами феминистской эпистемологии можно считать натурализованную эпистемологию и тезис 

недоопределенности У. Куайна, взгляды У. Селларса, марксизм, сильную программу социологии 

знания, логический позитивизм. К особенностям феминисткой эпистемологии следует отнести 

множество сигнатурных схем, стремление использовать разные схемы из подходящих дисциплин, 

переосмысление понятий «знание», «знающий» для ранее исключенных или недовключенных 

групп женщин, инвалидов, представителей разных рас, сексуальных меньшинств, выделение в ка-

честве оснований позиции знающего «женского» опыта и голоса, рассматриваемые в рамках эс-

сенциалистского или не эссенциалистского подходов. Исследуются критические замечания, вы-

сказываемые феминистками против предположений традиционной эпистемологии: универсальной 

человеческой природы, «взгляд из ниоткуда», чистый, безличный разум, предположение «робин-

зонады». Заслугой феминистской эпистемологии следует считать внимание к субъективности, 

ценностям и корыстным интересам в производстве знаний; однако уже Л. Лаудан показал, что ни-

кто, в том числе феминистская эпистемология, не продемонстрировал правдоподобность, а тем 

более истинность суждений, в которых оправдано любое количество возможных интерпретаций 

полученного знания. Показано, что феминистская эпистемология не может избежать хорошо из-

вестных превратностей эпистемологического релятивизма. Но феминистская эпистемология за-

служивает внимания философов, потому что она является частью более широкого релятивистско-

го поворота в социальных и гуманитарных науках, который стремится распространить свою кри-

тику на научное знание. 

Ключевые слова: феминистская эпистемология, знание, знающий, С. Хардинг, Л. Код, Д. Харэуэй, 

гендерный феминизм, эпистемологический релятивизм. 

CRITICAL POTENTIAL OF FEMINIST EPISTEMOLOGY 

Nina Yu. Ignatova 

Nizhny Tagil Technological Institute (branch) of Ural Federal University (Nizhny Tagil) 

The article explores the arguments in favor of feminist epistemology used in the works of L. Code, S. Har-

ding, D. Haraway, J. Lloyd and other gender (radical) feminists. The sources of feminist epistemology are 

the naturalized epistemology and the thesis of underdetermination by W. Quine, the views of W. Sellars, 

Marxism, the strong program of sociology of knowledge, logical positivism. The features of feminist epis-

temology include many signature schemes, the tendency to use different schemes from suitable disciplines, 

rethinking of the concepts «knowledge» and «knower» for previously excluded or non-included groups of 

women, people with disabilities, representatives of different races, sexual minorities. Another feature is that 

«Feminine» experience and voice, viewed from an essentialist or non-essentialist approach, are considered 

the grounds for the position of «knower». The article examines the critical remarks made by feminists 

against the assumptions of traditional epistemology: universal human nature, «a view from nowhere», pure 



Н.Ю. Игнатова 

 21 

impersonal reason, the assumption of «Robinsonade». Attention to subjectivity, values and selfish interests 

in the production of knowledge should be considered a merit of feminist epistemology. However, L. Laudan 

has already shown that no one, including representatives of feminist epistemology, have demonstrated the 

plausibility, let alone the veracity of judgements that justify any number of possible interpretations of the 

knowledge gained. The paper shows that feminist epistemology cannot avoid the well-known vicissitudes of 

epistemological relativism. However, feminist epistemology deserves the attention of philosophers because 

it is part of a broader relativist turn in social sciences and the humanities that seeks to extend its criticism to 

scientific knowledge. 

Keywords: feminist epistemology, knowledge, knower, S. Harding, L. Code, D. Haraway, gender femi-

nism, epistemological relativism. 

 

Введение 

Особенностью феминистской эпистемологии 

следует назвать использование различных сиг-

натурных схем — аналитической философии, 

прагматизма, феноменологии М. Мерло-Понти, 

психоанализа З. Фрейда и мн. др. Для феми-

нистских работ характерно стремление исполь-

зовать подходящие схемы из разных дисциплин, 

из нескольких традиций в рамках дисциплины 

или из разных областей исследования. Напри-

мер, феминистка может ссылаться на антропо-

логов, социологов и философов более чем одной 

традиции для того, чтобы «привлечь внимание к 

тому, что убеждения и установки нельзя отде-

лить от метафизических теорий личности. Она 

может обнаружить, что традиционные стили 

философского письма слишком ограничивают; 

ее стиль может быть более личным или иным 

образом отличаться от стилей традиционных 

философов» [Garry A., Pearsall M, 1996, p. xiv]. 

Этот момент вызывает наибольшую критику как 

самих феминисток [Anderson E., 2004; Code L., 

1993; Harding S., 1986], так и представителей 

иных философских школ [Haack S., 1993; Pin-

nick C.L., 1994]. 

Феминистская эпистемология имеет два ис-

точника — феминистское движение и традици-

онную философию [Longino H., 1994]. Феми-

нистское движение пронизывает мысль, что все 

социальные структуры, институты, язык иска-

жены доминированием мужчин. По мере того 

как феминистки включали политические идеи в 

эпистемологию, они осознали, что андроцентри-

ческий характер традиционной философии дела-

ет ее ограниченной, предвзятой и склонной к 

репрессивному использованию. Несмотря на то 

что философия слишком разнообразна, чтобы ее 

можно было легко обобщить, феминистки при-

влекают внимание к темам, которые привели к 

искажениям и предвзятости. Феминистская эпи-

стемология — это нечто большее, чем продол-

жающаяся критика традиционной эпистемоло-

гии: «Мы хотим переопределить методы и 

предмет философии таким образом, чтобы це-

нить опыт женщин и позволить женщинам пе-

рейти от позиции объекта к позициям субъекта, 

знающего (knower) и агента. Мы хотим понять 

философию правильно, признавая трудность по-

нимания правил, если таковые имеются, для то-

го, чтобы делать это правильно» [Garry A., 

Pearsall M, 1996]. 

В какой-то степени феминистская эпистемо-

логия построена на натурализованной метафи-

зике и тезисе недоопределенности У. Куайна и 

взглядах У. Селларса. В качестве источников 

феминистской эпистемологии разные авторы 

называют также марксизм, сильную программу 

социологии знания и логический позитивизм. 

Размышляя о неудавшихся стремлениях совре-

менной философии предоставить вненаучные 

обоснования убеждений и методов, У. Куайн 

призвал отказаться от этих проектов, поскольку 

такие оправдания невозможны и не нужны 

[Quine W., 1951]. У. Селларс выдвинул идею, 

что представление о ментальности может извле-

каться не из прямого доступа к внутренним про-

цессам сознания, а из теоретических схем, уна-

следованных от культуры [Sellars W., 1997]. Хо-

тя сам Селларс считал эти теоретические схемы 

эмпирически корректными, его тезис о том, что 

представление о сознании имеет теоретическое 

происхождение и в принципе может быть фаль-

сифицировано, стал в дальнейшем опорой для 

элиминативного материализма. Безусловно, 

элиминативистом может быть назван всякий, 

кто отрицает существование какого-то типа ве-

щей. Следовательно, в истории философии было 

немало элиминативистов, отрицающих различ-

ные аспекты человеческой природы. 



ФИЛОСОФИЯ 

 22 

Особенности феминистской эпистемологии 

Если либеральный феминизм поддерживается 

всеми образованными людьми независимо от 

их пола, то гендерный (радикальный) феми-

низм вызывает в философии водоворот споров. 

В рамках гендерного феминизма выделяются 

приверженцы эссенциализма, утверждающие, 

что существует отчетливо выраженная женская 

природа, обеспечивающая существование 

женщины. Эссенциалисты расходятся в мнени-

ях, является ли женская природа продуктом 

женской биологии или относительно стабиль-

ных культурных факторов, которые создают 

уникальные и общие черты женского опыта. 

Для эссенциалистов «женщина» становится ра-

дикально эссенциализированной категорией с 

фиксированным набором ценностей. Всем 

женщинам просто в силу принадлежности к 

полу приписывается одинаковое отношение к 

чему-либо еще до того, как они его высказали. 

Чтобы показать, что не существует легитимно-

го или самотождественного концепта феми-

низма, Д. Харауэй вводит метафору киборга. 

Она утверждает, что не существует общей ка-

тегории «женского» и невозможно говорить о 

состоянии «бытия женщиной». Концепт кибор-

га не требует стабильной идентичности в отли-

чие от эссенциализированной женщины. 

Д. Харэуэй заявляет, что она скорее предпочла 

бы быть киборгом, чем соответствовать какой-

либо сконструированной сущности «женского» 

или «женственного» [Haraway D., 1991]. 

Феминизм не эссенциалистского типа скло-

нен рассматривать описания женской природы 

как социальные конструкции, не позволяющие 

женщинам измениться и переосмыслить себя, 

поэтому отрицает существование гендерных 

характеристик в духе номинализма. С точки 

зрения С. де Бовуар, выразившей не эссенциа-

листскую позицию в знаменитой фразе «жен-

щиной не рождаются — женщиной становят-

ся», гендерные характеристики биологически 

не детерминированы, но могут быть навязаны 

обществом либо выбраны субъективно.  

Феминистки стремятся соединить теории с 

повседневным опытом: «Мы задаем фундамен-

тальные философские вопросы о жизни, смыс-

ле, ценности и бытии. Мы стараемся, чтобы 

наши ответы касались не просто абстрактного 

смысла жизни, а основывались на реальных 

жизнях и опытах. Мы высоко ценим опыт раз-

ных женщин по классу, расе, этнической при-

надлежности, сексуальной ориентации, возрас-

ту или трудоспособности. Мы стараемся быть 

особенно внимательными к тому, как связанное 

с этими категориями классовое угнетение, или 

расизм пересекается с сексизмом. Разнообразие 

женского опыта привело к интересным спорам 

о возможности говорить “женским голосом”» 

[Garry A., Pearsall M, 1996, p. xi].  

Критика положений традиционной 

эпистемологии 

Феминистская эпистемология начинается с 

критики четырех взаимосвязанных предполо-

жений традиционной философии: 

1. Предположение о существовании универ-

сальной человеческой природы и, следователь-

но, общих для всех людей когнитивных струк-

тур. 

2. Предположение «взгляд из ниоткуда», суть 

которого заключается в том, что конкретная 

личность знающего, включая его пол, расу, ста-

тус и исторические обстоятельства, не имеет от-

ношения к производству и присвоению знаний. 

3. Допущение чистого, безличного разума. 

Этот взгляд на рациональность вытекает из 

предыдущего предположения «взгляд из ниот-

куда». Идеал рациональности описывается как 

идеал чистой объективности, незапятнанной 

субъективностью или эмоциями и интересами 

знающего [Foley R., 1987]. 

4. Предположение «робинзонады». Обрете-

ние знаний трактуется как проект отдельного 

автономного человека, и это знание не зависит 

от какого-либо социального контекста и не 

имеет политических последствий.  

Рассмотрим каждое из них подробнее. 

1. Предположение о существовании универ-

сальной человеческой природы. Феминистки 

утверждают, что картина единой, универсаль-

ной человеческой природы была создана на ос-

нове мужского опыта и психологии. Другие 

точки зрения и модели, в особенности те, кото-

рые учитывают женский опыт, были исключе-

ны из рассмотрения или маргинализованы как 

слишком субъективные или нетрадиционные. 

По мнению Лотарингии Код, установка вос-

принимать мужские взгляды как норму разру-

шила большинство традиционных теорий зна-

ния. Философы-мужчины апеллируют к эпи-



Н.Ю. Игнатова 

 23 

стемическим интуициям и суждениям так 

называемых «похожих на всех нас» людей, не 

задаваясь вопросом, кто эти «мы». Л. Код пи-

шет: «Обычные знающие (knowers), которых 

называют “мы” на закодированном языке эпи-

стемологии, молчаливо полагаются авторами-

мужчинами взрослыми (но не старыми), белы-

ми, достаточно обеспеченными образованными 

мужчинами среднего статуса, собственности и 

достижений» [Code L., 1991, р. 8]. В образ «по-

хожих на всех нас» людей не вписываются 

женщины, чьи перспективы, опыт, подходы к 

знаниям и стандарты рациональности не соот-

ветствуют мужской модели, их точки зрения 

отклоняются как безнадежно субъективные, 

неправильные или иррациональные. 

Нормативная эпистемология строится во-

круг универсальной, однородной человеческой 

природы, которая позволяет знающим заменять 

друг друга. Сильные предписания и запреты 

традиционной эпистемологии, как подчеркива-

ет Л. Код, показывают, что эпистемология «S-

знает-что-p» работает со строго определенным 

видом знания. Знание типа «S-знает-что-p» ни в 

коем случае не является репрезентативным для 

«человеческих знаний» или «знаний в целом». 

Фактически, указывает Л. Код, в эпистемоло-

гии «S-знает-что-p» знающие выступают как 

«суррогатные знающие» (surrogate knowers). 

Это значит, что любой человек может поста-

вить себя на место других людей, т.е. исходить 

из его или ее обстоятельств и интересов. Сле-

довательно, обстоятельства и интересы знаю-

щего или социальный контекст знания счита-

ются эпистемологически несущественными. 

Более того, этот идеал стирает возможность 

анализа взаимодействия между эмоциями и ра-

зумом вследствие своей оторванности от соци-

ального контекста и неясных связей между 

знанием и властью. Традиционная нормативная 

эпистемология считает само собой разумею-

щимся положение, что когнитивные продукты 

столь же нейтральны, как и политические про-

цессы, которые якобы их производят.  

2. Предположение «взгляд из ниоткуда» 

(термин Л. Код как аллюзия на работу 

Т. Нагеля «A View From Nowhere») тесно свя-

зано с предположением универсальной челове-

ческой природы. Традиционная эпистемология 

утверждает, что человек должен занять пози-

цию идеальной точки наблюдения, которая мо-

жет быть где угодно. Но при этом неявно пред-

полагается, что идеальная точка наблюдения 

отражает «исходную позицию» «моральной 

точки зрения», и, если человек не может быть 

объективным, занять эпистемологическую по-

зицию «взгляд из ниоткуда», тогда нельзя знать 

что-нибудь вообще. Если человек не может 

преодолеть субъективность, тогда нет знания, 

достойного анализа. 

Традиционная эпистемология предполагает, 

что идеальный знающий (knower) будет смот-

реть на реальность не из какой-либо конкрет-

ной точки зрения или исторического фона и ре-

ализовывать проект без каких-либо индивиду-

альных интересов или обязательств. Но такой 

знающий был бы компьютером без личной ис-

тории или исходил бы из внешней для исследо-

вания точки зрения. Однако для знающих аген-

тов такие позиции нежелательны и невозмож-

ны. Личная история и конкретная точка зрения 

влияют на то, что мы можем знать. Как указы-

вает Харриет Бабер, «защитники феминистской 

эпистемологии отвергают [этот подход] на том 

основании, что нормы, которые он воплощает, 

являются мужскими нормами и, следовательно, 

их принятие устанавливает стандарты, соблю-

дать которые женщинам трудно или невозмож-

но. В частности, они считают, что традицион-

ный эпистемический идеал объективного, от-

страненного наблюдателя, проводящего свои 

исследования в отрыве от какого-либо истори-

ческого или социального контекста, чужд жен-

скому вовлеченному, конкретному, контексту-

альному способу познания» [Baber H., 1994, 

р. 403]. С точки зрения Х. Бабер, «взгляд из ни-

откуда» не соответствует женским способам 

познания мира и, следовательно, исключает 

женщин из адекватных участников процесса 

познания. Сандра Хардинг назвала свою книгу 

«Чья наука? Чье знание?», чтобы напомнить, 

что за каждым утверждением всегда стоит 

субъективная точка зрения [Harding S., 1991].  

Однако так считают не все феминистски. 

«Взгляд из ниоткуда» является неверным описа-

нием познания в целом, как заявляет Д. Харауэй 

[Haraway D., 1988, р. 575]. Так же считает и 

Л. Код: «По случайному совпадению домини-

рующие эпистемологии современности проник-

нуты позитивистско-эмпирическими принципа-

ми, они определили себя вокруг идеалов чистой 

объективности и нейтральности. Эти идеалы 



ФИЛОСОФИЯ 

 24 

лучше всего подходят для управления оценками 

знаний тех знающих, которых можно считать 

способными достичь “взгляда из ниоткуда”, что 

позволяет им, посредством автономного исполь-

зования своего разума, выходить за рамки спе-

цифики и случайности» [Code L., 1993, р. 21].  

«Взгляд из ниоткуда» воплощен в таких из-

вестных формулировках, как «факты (данные) 

подтверждают это» или «наука говорит», как 

будто факты, наука и данные имеют собствен-

ный голос и собственные интерпретации. Од-

нако знание не падает с неба, оно создается 

людьми. Утверждение, что за каждым знанием 

стоит точка зрения, не уникально для фемини-

сток. Подобные утверждения были высказаны, 

например, Ж. Деррида. Однако феминистки 

подчеркивают роль, которую играет гендер в 

познании. Казалось бы, пол так же связан с по-

лучением знаний, как и рост, вес или цвет во-

лос. Но, по мнению феминисток, гендер играет 

слишком важную роль в обществе, чтобы не 

принимать его во внимание при изучении зна-

ния. Как говорит Л. Код, «в культурах, в кото-

рых половые различия играют заметную роль 

практически в каждом способе человеческого 

взаимодействия, гораздо важнее для построе-

ния субъективности быть женщиной или муж-

чиной, чем рост или цвет волос» [Code L., 1991, 

p. 11–12]. Соответственно, для эпистемологии, 

которая принимает во внимание субъектив-

ность, знание одновременно и субъективно и 

объективно. Знание субъективно, потому что 

отмечено специально расположенными субъек-

тами в процессах его создания как продукт. 

Конструктивный процесс ограничен реально-

стью, невосприимчивой к невнимательному 

или причудливому структурированию [Code L., 

1991, p. 255]. Предполагаемая научная объек-

тивность есть лишь иначе поименованная субъ-

ективность, необходимо преодолеть «эту док-

трину объективности», чтобы утвердить право 

на собственное видение, «чтобы четко сказать, 

как на самом деле обстоят дела» [Haraway D., 

1988, р. 582]. 

3. Предположение чистого безличного разу-

ма. Феминистки критикуют стремление тради-

ционной эпистемологии постулировать строгие 

дихотомии: разум–эмоции, объективное–

субъективное, сознание–тело, логика–

интуиция, интеллект–воображение. Как и 

постмодернисты, феминисты выдвигают два 

критических замечания по поводу этого подхо-

да. Во-первых, парные категории в каждом 

случае не являются взаимоисключающими ди-

хотомиями. Это заблуждение является приме-

ром ложной дихотомии. Обсуждение рацио-

нальности из предположения «взгляд из ниот-

куда» строится на определенной дихотомии, а 

именно предполагается, что рациональным 

мыслителем является тот, кто достиг объектив-

ной, безличной перспективы, и, наоборот, те, 

для кого важны личные, субъективные взгляды, 

считаются менее рациональными. Это осмыс-

ление рациональности можно назвать предпо-

ложением «чистого безличного разума». Во-

вторых, когда утверждаются или принимаются 

подобные дихотомии, акцент делается на пер-

вом члене пары, поскольку действует предпо-

ложение, что первый член пары описывает иде-

ального знающего. Второй член пары при этом 

обесценивается. Предпочтительная альтернати-

ва (объективность), используется для описания 

мужского подхода, а вторая (субъективность) 

считается стереотипно женской чертой. Феми-

нистки утверждают, что психологические до-

пущения и ценностный выбор, присущие этому 

подходу, редко подвергаются сомнению. Адри-

енн Рич заявила, что «объективность» — это не 

что иное, как мужская «субъективность» 

[Rich A., 1979, р. 207]. Знание имеет как субъ-

ективные, так и объективные компоненты, и не 

нужно выбирать между одним или другим. 

В книге «Человек разума» Женевьев Ллойд 

обсуждает традиционный идеал рационально-

сти [Lloyd G., 1993, р. 111]. На основе истории 

философии она демонстрирует, что разум име-

ет столь узкое определение потому, что идеал 

разумного человека обязательно исключает 

женщин. Критикуя этот подход, Ж. Ллойд го-

ворит, что, помимо превращения женщин в ин-

теллектуальных вопросах в людей второго сор-

та, традиционное определение рациональности 

имело для женщин негативные политические 

последствия: «Исключение из разума означало 

исключение из власти» [Lloyd G., 1993, р. 127]. 

К сферам ответственности мужчин относят ин-

теллект, логику и рациональную жизнь. Утвер-

ждается, что женщины дополняют мужчин да-

ром богатой эмоциональной жизни, воображе-

ния, интуиции и чувственности (Кант). Всю 

картину можно свести к следующему уравне-

нию: мужчина всегда рационален, а женщина 



Н.Ю. Игнатова 

 25 

не рациональна. По словам Ж. Ллойд, «если ра-

зум женщин менее рационален, чем разум 

мужчин, то это потому, что пределы разума 

были установлены таким образом, чтобы ис-

ключить качества, приписываемые женщинам» 

[Lloyd G., 1993, p. 124]. 

Решение Ж. Ллойд отказаться от традици-

онных дихотомий отличается от существовав-

шего в XIX в. подхода философов-романтиков 

принять классические дихотомии, но сместить 

акценты в паре (например, интеллект–эмоции) 

таким образом, чтобы «слабый» член пары был 

передвинут на видное место. По ее словам, ре-

шение романтиков отказаться от аналитическо-

го разума в пользу эмоций было ошибкой. 

Ж. Ллойд полностью отвергает классические 

дихотомии: «Человеку разума нужно осознание 

своих ограничений, как человеческого идеала в 

надежде, что и мужчины, и женщины смогут 

наслаждаться более человечной, свободной 

жизнью вне сексуальных стереотипов, сформи-

ровавшихся в его тени» [Lloyd G., 1993, p. 127]. 

Однако не все феминистки ставят под со-

мнение традиционные дихотомии. Некоторые 

вслед за философами-романтиками согласились 

со стереотипными различиями между мужчи-

нами и женщинами, призвав к изменению при-

оритетов и оценок, утверждая, что женские 

способы познания превосходят способы позна-

ния мужчин. Так, Л. Код перечисляет те черты, 

которые дают женщинам эпистемологическое 

преимущество: «Часто упоминаемые особенно-

сти женского опыта проявляются в конкретном 

повседневном мире: связь с объектами опыта, а 

не объективное расстояние от них; выражен-

ный аффективный тон; уважение к окружаю-

щей среде; готовность чутко и ответственно 

выслушивать разнообразные “голоса” в окру-

жающей среде, как одушевленные, так и 

неодушевленные, проявляющаяся в терпимости 

к разнообразию» [Code L., 1991, p. 13]. 

Эти черты частично совпадают с атрибута-

ми, которые обычно приписывают «хорошей» 

матери. Соответственно в книге «Материнское 

мышление» известный теоретик этики заботы 

Сара Раддик превозносит ценности, традици-

онно ассоциируемые с материнством, и создает 

модель знания на основе таких «материнских» 

качеств, как забота, близость, ответственность 

и доверие. Она исходит из предпосылки, что 

«отличающиеся друг от друга способы позна-

ния и критерии истины возникают из практи-

ки» [Ruddick S., 1995, p. 13]. По ее мнению, 

научное познание мира разработано для лабо-

ратории, но может применяться и в других 

сферах жизни, причем не профессиональными 

учеными. Точно так же «материнское мышле-

ние» может характеризовать подход мужчин и 

бездетных женщин ко всем аспектам жизни, а 

не только к уходу за детьми.  

Субъективные факторы направляют позна-

вательные занятия, формируют знания и помо-

гают определить их значение. Элисон Джаггар 

считает, что у женщин более богатая эмоцио-

нальная жизнь, чем у мужчин, и именно этот 

факт делает их более осведомленными [Jag-

gar A., 1989]. Она утверждает, что эмоции мар-

гинализованных людей (женщин) делают их 

эпистемологически привилегированными в от-

ношении некоторых вопросов. Для мейнстрима 

интеллектуальной жизни и политической вла-

сти женщины являются аутсайдерами, но 

именно поэтому они могут быть более прони-

цательны в отношении преобладающих соци-

альных структур, в то время как для мужчин 

такие структуры остаются невидимыми. Хотя 

все эпистемологические точки зрения искажа-

ют истинную природу реальности, утверждает 

Хардинг, феминистская точка зрения менее ис-

кажает, чем другие.  

Одни феминистки приветствуют попытку 

подчеркнуть положительные черты женских 

способов получения знания, другие обеспокое-

ны тем, что эта форма эссенциализма укрепит 

стереотипы, которые использовались в про-

шлом для маргинализации женщин. Л. Код ука-

зывает: «В феминистской мысли сохраняется 

постоянное напряжение между похвальным 

желанием прославлять “женские” ценности как 

инструменты для создания лучшего социально-

го порядка и страхом одобрить те же самые 

ценности как инструменты продолжающегося 

угнетения женщин» [Code L. 1991, p. 17].  

Группа исследователей считает, что цен-

тральным вопросом для феминисток является 

«уравнивание мужского начала с объективно-

стью, наукой и научным методом с акцентом на 

манипулирование, контроль и дистанцирование 

от объектов исследования» [Belenky M. et al, 

1986, p. 72]. Однако Эвелин Келлер предосте-

регла относительно соблазна «отказаться от 

своих притязаний на представительство в науч-



ФИЛОСОФИЯ 

 26 

ной культуре и вместо этого вернуться к чисто 

“женской” субъективности, оставляющей раци-

ональность и объективность сфере мужского» 

[Keller E.F, 1982, p. 593]. Феминистки отмеча-

ют, что апелляция к безличному, объективному 

мышлению часто скрывает глубоко скрытые 

личные интересы и властные структуры: 

«Необходимо спросить, для кого существует 

эта эпистемология; чьим интересам она служит 

и чьи интересы игнорирует или подавляет», — 

утверждает Л. Код [Code L., 1993, p. 23]. 

4. Предположение «робинзонады» исполь-

зовалось не только в традиционной эпистемо-

логии, на нем выстроена современная система 

образования. Большинство феминисток дума-

ют, что это предположение бессвязно и что все 

знающие (knowers), неважно женщины или 

мужчины, всегда подходят к миру из опреде-

ленного контекста независимо от того, опреде-

ляется ли этот контекст концептуальной схе-

мой, языком, культурой, полом или чем-то еще. 

В позитивистском проекте, в особенности в ло-

гическом позитивизме, философы полагали, 

что поиск знаний — это индивидуальный про-

ект, свободный от социальных или политиче-

ских затруднений и подобен положению Ро-

бинзона Крузо. Л. Код подчеркивает, что «про-

изводство знаний — это социальная практика 

воплощенных гендерных, исторических, расо-

вых и культурно расположенных знающих 

агентов, чьи продукты носят отпечатки их со-

здателей и чьи истории, следовательно, необ-

ходимо рассказывать» [Code L., 1998, p. 223].  

Хелен Лонгино считает, что Декарт, стре-

мясь найти основания для уверенности в пре-

делах собственного разума, заявил, что может 

отказаться от всех своих прежних убеждений. 

Декарт смог сохранить представление о себе 

как о полностью независимом и автономном 

мыслителе, потому что философские и куль-

турные допущения XVII в. оставались для него 

невидимыми. Для Х. Лонгино знание всегда 

возникает в социальном контексте: «Развитие 

знания — это обязательно социальная, а не ин-

дивидуальная деятельность, и именно социаль-

ный характер научного знания как защищает 

его, так и делает его уязвимым для социальных 

и политических интересов и ценностей» 

[Longino H., 1990, р. 12]. Знания изначально пе-

редаются нам культурой, и дальнейший поиск 

знаний осуществляется в рамках сообщества, 

перед которым мы несем ответственность. Де-

карт думал, что может отделиться от своего со-

общества и начать поиск знаний как изолиро-

ванный человек. Для Декарта знание — это ин-

дивидуальное владение и любые фактические 

знания сводятся к знанию, которым владеют 

отдельные люди. Х. Лонгино, однако, утвер-

ждает, что знания — это, прежде всего, продукт 

сообществ и отдельные познающие агенты 

приобретают знания постольку, поскольку они 

являются членами сообщества и принимают его 

нормы и базовые убеждения. Если сообщество 

знающих рождает знания, а не только передает 

их, то чем разнообразнее эта группа знающих, 

тем более вероятно, что множественность 

взглядов помешает поиску знаний следовать 

устоявшейся дороге, колее, игнорируя другие 

возможные альтернативы. Поскольку женщины 

традиционно были «чужими» по отношению к 

основным интеллектуальным традициям, они, 

как правило, более открыты для разнообразных 

нетрадиционных точек зрения. Кроме того, как 

утверждают феминистки, женщины лучше по-

нимают ситуацию, чувства людей, критикуют 

преобладающие, само собой разумеющиеся 

предположения этих традиций. Если положи-

тельный момент описания Х. Лонгино в том, 

что социальная природа знания позволяет 

уточнять его с помощью постоянной социаль-

ной критики, то социальный характер произ-

водства знаний делает возможным искажение 

процесса познания исходными предположени-

ями о доминирующих силах в обществе, их 

ценностях или идеологией. Производство зна-

ний не может быть отделено от властных 

структур, поскольку идеи будут услышаны, по-

ощряться, процветать и получат финансирова-

ние, институциональную поддержку и леги-

тимность, когда они будут соответствовать 

преобладающей социальной структуре. С дру-

гой стороны, те идеи, которые не соответству-

ют доминирующему дискурсу, будут маргина-

лизованы или отвергнуты.  

Феминистская эпистемология 

и проблема релятивизма 

Подразумевает ли феминистская перспектива 

применение релятивизма в эпистемологии? 

Этот вопрос разделил феминисток. Феминист-

ки подчеркивают, что не существует взглядов 

ниоткуда и что знания всегда связаны с кон-



Н.Ю. Игнатова 

 27 

кретными обстоятельствами и потребностями 

человека, который всегда выступает конкрет-

ным знающим или членом сообщества знаю-

щих. Напряженность, которую вызывает эта 

тема, описывает Л. Код: «Феминисты часто об-

наруживают, что находятся в непростых отно-

шениях с болезненными вопросами релятивиз-

ма, что выражается в беспокойстве, порождае-

мом самим актом идентификации себя как фе-

министского эпистемолога» [Code L., 1995, 

p. 185]. Многие феминистки решительно вы-

ступают против любой формы сильного реля-

тивизма. Их мотивация ясна. Если бы они за-

явили, что «одно мнение так же верно, как и 

другое мнение», они были бы уязвимы для фи-

лософской критики, т.е. они бы утверждали, 

что их наблюдения, утверждения и теории — 

всего лишь мнение, личное или субъективное 

предпочтение (вкус) и не имеют большей цен-

ности, чем противоположные теории. Л. Код 

пытается защитить релятивизм, избегая при 

этом тотальной формулы «все пойдет». Соот-

ветственно, она выступает за мягкий реляти-

визм: «Из утверждения, что ни одна схема не 

имеет абсолютной объяснительной силы, не 

следует, что все схемы одинаково действитель-

ны. Знания качественно изменчивы: одни зна-

ния лучше других. Релятивисты имеют хоро-

шую возможность принимать во внимание ка-

чественные вариации и анализировать их по-

следствия» [Code L., 1991, p. 3]. 

Но есть еще одна конкретная причина, по 

которой феминистские эпистемологи отказы-

ваются от сильного релятивизма. Если все мне-

ния равноценны, если реальность не диктует 

превосходства одних мнений над другими, то-

гда мнения нацистов, расистов и сексистов 

имеют такую же ценность, как и мнения феми-

нисток. Из-за этих неприемлемых последствий 

релятивизма С. Хардинг полностью отмежевы-

вается от этой позиции, заявляя: «У кого-то 

может возникнуть соблазн принять релятивист-

скую защиту феминистских положений. Одна-

ко этому искушению следует противостоять. 

Исследователи-феминистки никогда не гово-

рят, что сексистские и антисексистские утвер-

ждения одинаково правдоподобны» [Harding S., 

1989, p. 196]. Джейн Дюран также настаивает 

на том, что «можно быть контекстуально чув-

ствительным (осознавать релятивистские про-

блемы и реагировать на них), не будучи реля-

тивистом» [Duran J., 1995, р. 197].  

Обсуждение 

В феминистской эпистемологии можно отме-

тить как сильные, так и слабые стороны. К 

сильным сторонам феминистской эпистемоло-

гии можно отнести изменение представлений 

об опыте и его роли в производстве знаний, 

уточнение понятий «объективность», расшире-

ние границ понятия «знающий» для ранее ис-

ключенных или недовключенных групп жен-

щин, инвалидов, представителей разных рас, 

сексуальных меньшинств. Если в традиционной 

эпистемологии опыт рассматривался в первую 

очередь в терминах отдельных единиц ощуще-

ния (цвета, звуки, вкусы, запахи, текстуры), то 

в феминистской эпистемологии действует бо-

лее широкое представление, позволяющее ана-

лизировать такие переживания, как любовь, 

травма, возможности, самосознание или субъ-

ективный опыт.  

Еще одной сильной стороной феминистской 

эпистемологии следует считать внимание к 

субъективности, ценностям и корыстным инте-

ресам в производстве знаний. Критический по-

сыл феминисток не сводится к тому, что под-

ходы философов-мужчин к знаниям были раз-

работаны на основе их собственного опыта, 

ценностей и интересов. Скажем, Л. Код убеж-

дена, что этот факт — случайность. Главное за-

ключается в том, что в философии и науке до 

настоящего времени отрицается наличие этих 

предубеждений. Вместо того чтобы отрицать 

субъективность, лучше честно примириться с 

субъективностью знающих, чтобы ее можно 

было исследовать, критиковать, оценивать и, 

возможно, изменять.  

Вместе с тем феминистская эпистемология 

порождает множество вопросов, начиная с са-

мого термина «феминистская эпистемология». 

Феминистки разрабатывают эпистемологию, 

которая основана на женском опыте и женской 

точке зрения. Но прилагательное «феминист-

ский» подразумевает, что эта теория не являет-

ся эпистемологией как таковой, а представляет 

собой теорию знания, рассматриваемую кон-

кретно с женской точки зрения или с точки 

зрения тех, кто занимает определенную пози-

цию. Тенденция к выделению вклада женщин-

философов напоминает «интеллектуальную 



ФИЛОСОФИЯ 

 28 

геттоизацию» феминистской эпистемологии 

[Baber H., 1994, р. 419; Lazreg M., 1994, р. 135], 

или историю создания женского спорта, жен-

ских туалетов, или институционализацию жен-

ского здоровья.  

Признания, что женщины были исключены 

или маргинализованы в сфере интеллектуаль-

ного дискурса, сегодня недостаточно. Теперь, 

когда голоса женщин слышны во всех дисци-

плинах, все чаще возникает вопрос, способны 

ли феминистки предложить новые идеи в эпи-

стемологии. Вслед за марксизмом и сильной 

программой социологии знания феминистки 

исследовали социальный контекст научного 

знания. Однако еще Т. Кун и У. Куайн показали 

необходимость рационального социально-

политического анализа знания вообще и науки 

в частности. Феминистки критикуют то, что в 

науке доминируют не когнитивные интересы 

белых мужчин, но никто еще не доказал, что 

открытые Т. Куном и У. Куайном логические 

пробелы должны быть заполнены именно не 

когнитивными социально-политическими кау-

зальными объяснениями [Laudan L., 1990]. 

Также никто не продемонстрировал правдопо-

добность, а тем более истинность суждений, в 

которых оправдано любое количество возмож-

ных интерпретаций полученного знания. Фе-

министская мысль подчеркивает конкретную 

социально-политико-историческую точку зре-

ния знающего. Но сколько перспектив нужно 

учитывать? Работы феминисток вплоть до 

начала XXI в. представляли только белых жен-

щин, представительниц среднего класса, аме-

риканских, британских или европейских фило-

софов и игнорировали точки зрения цветных 

женщин, женщин из рабочего класса, а также 

африканских, азиатских или латиноамерикан-

ских женщин.  

Поскольку центральными в феминистской 

мысли являются опыт и перспектива знающего 

в отношении к конкретному сообществу, не 

означает ли это, что будет столько же перспек-

тив, сколько существует сообществ знающих? 

Есть ли что-то общее между опытом белой, 

одинокой, американской женщины-атеистки, 

живущей в светском либерально-демократи- 

ческом обществе, и опытом черной, замужней, 

работающей женщины-католички из стран тре-

тьего мира, живущей в патриархальных усло-

виях деспотического общества? Сохраняется ли 

в конечном итоге целый спектр неразрешимых, 

множественных перспектив для всех человече-

ских обществ и культур или речь идет только о 

современной цивилизации? Если так, то по ка-

кому праву феминистки полагают, что говорят 

от имени всех женщин, и предлагают теории, 

применимые ко всем? Другими словами, не 

сводится ли феминистская теория к социологии 

уникальных, специфических сообществ? Эти 

опасения выражены в трудах, например, Сейлы 

Бенхабиб и Друзиллы Корнелл: «Как может фе-

министская теория основываться на уникально-

сти женского опыта, не исправляя тем самым 

одно-единственное определение женского как 

парадигматического, не уступая эссенциалист-

скому дискурсу гендера?» [Benhabib S., 

Cornell D., 1987, p. 13]. 

Феминистки утверждают, что существует 

множество одинаково правдоподобных интер-

претаций реальности. Вместе с тем от преобла-

дающих социально-политических структур 

власти зависит, принимается ли теория или 

точка зрения как обоснованная. М. Лазрег сету-

ет, что в феминистских теориях подразумевает-

ся, что «истины нет и что знания, основанные 

на женском опыте, столь же значимы, как и 

знания, порожденные андроцентрическим 

[мужским] субъектом. Только власть может 

определить, какая эпистемология возобладает» 

[Lazreg M., 1994, р. 56]. Не умаляет ли это 

утверждение важности поиска истины и не 

превращает ли этот тезис феминистскую эпи-

стемологию в догматическое обоснование 

стремления женщин к социальному господству 

и политической власти?  

Заключение 

Вряд ли феминистская эпистемология может 

служить ареной для «перекраивания эпистемо-

логической среды», как утверждают феминист-

ки, если это один регион из множества регио-

нов в эпистемологии. Если же возобладает под-

ход С. Хардинг и феминистки вслед за ней бу-

дут формулировать «гипотезы, свободные от 

гендерной лояльности» [Harding S., 1986, 

p. 138], это повлечет значительные изменения в 

формулировках целей феминистского движе-

ния. Можно будет поставить под сомнение дей-

ствующие в настоящее время нормы гендерно-

го равенства. Если бы эта цель была достигну-

та, феминисткам пришлось бы исключить кван-



Н.Ю. Игнатова 

 29 

тификатор феминизма из своих утверждений и, 

возможно, вряд ли кто-то стал бы восприни-

мать феминистскую эпистемологию серьезно. 

Отвергая эгоистичную перспективу эпистемо-

логии, в которой доминируют мужчины, феми-

нистская эпистемология предлагает альтерна-

тивную и не менее эгоистичную перспективу, 

которая является продуктом феминистской по-

вестки дня. Это связано с тем, что феминист-

ская эпистемология, которая радикально броса-

ет вызов традиционным теориям знания, неспо-

собна разрешить противоречие между (а) своим 

тезисом о том, что каждая эпистемология явля-

ется социально-политическим артефактом, и 

(б) ее заявленной целью сформулировать эпи-

стемологию, которая может быть оправдана как 

лучшая. 

References 

Anderson, E. (2004). Uses of Value Judgments in 

Science: A General Argument, with Lessons from a 

Case Study of Feminist Research on Divorce. Hypatia. 

Vol. 19, iss. 1, pp. 1–24. DOI https://doi.org/ 

10.2979/hyp.2004.19.1.1 

Baber, H. (1994). The Market for Feminist Episte-

mology. Тhe Monist. Vol. 77, iss. 4, рp. 403–423. DOI 

https://doi.org/10.5840/monist199477426 

Belenky, M., Clinchy, B., Goldberger, N., Ta-

rule, J. (1986). Women’s Ways of Knowing: The De-

velopment of Self, Voice, and Mind. New York: Basic 

Books, 288 р. 

Benhabib, S. and Cornell, D. (1987). Introduction: 

Beyond the Politics of Gender. Feminism as Critique: 

Essays on the Politics of Gender in Late-Capitalist So-

cieties, ed. by S. Benhabib, D. Cornell. Minneapolis, 

MN: University of Minnesota Press, pp. 1–16. 

Code, L. (1991). What Can She Know? Feminist 

Theory and the Construction of Knowledge. Ithaca, 

NY: Cornell University Press, 368 р. 

Code, L. (1993). Taking Subjectivity into Account. 

Feminist Epistemologies, ed. by L. Alcoff, E. Potter. 

New York: Routledge Publ., pp. 15–48. 

Code, L. (1995). Rhetorical Spaces: Essays on 

Gendered Locations. New York: Routledge Publ., 

224 p. 

Code, L. (1998). Voice and Voicelessness: A 

Modest Proposal. Philosophy in a Feminist Voice: 

Critiques and Reconstructions, ed. by J.A. Kourany. 

Princeton, NY: Princeton University Press, 

рp. 204–230. 

Duran, J. (1995). Toward a Feminist Epistemolo-

gy. Savage, MD: Rowan & Littlefield Publ., 288 р. 

Foley, R. (1987). The Theory of Epistemic Ra-

tionality. Cambridge, MA.: Harvard University Press, 

352 р. DOI: https://doi.org/10.4159/ 

harvard.9780674334236 

Garry, A. and Pearsall, M. (ed.) (1996). Women, 

Knowledge, and Reality. Explorations in Feminist 

Philosophy. New York: Routledge Publ., 448 p. DOI: 

https://doi.org/10.4324/9780203760635 

Haack, S. (1993). Epistemological Reflections of 

an old Feminist. Reason Papers. No. 18, pp. 31–43. 

Haraway, D. (1988). Situated Knowledges: The 

Science Question in Feminism and the Privilege of 

Partial Perspective. Feminist Studies. Vol. 14, no. 3, 

pp. 575–599. DOI: https://doi.org/10.2307/3178066 

Haraway, D. (1991). A Cyborg Manifesto: Sci-

ence, Technology, and Socialist Feminism in the Late 

Twentieth Century. Simians, Cyborgs and Women: 

The Reinvention of Nature. New York: Routledge 

Publ., pp. 149–181. 

Harding, S. (1986). The Science Question in Fem-

inism. Ithaca, NY: Cornell University Press, 296 р. 

Harding, S. (1989). Feminist Justificatory Strate-

gies. Women, Knowledge, and Reality. Explorations 

in Feminist Philosophy, ed. by A. Garry, M. Pearsall. 

Boston: Unwin Hyman Publ., pp. 189–201. 

Harding, S. (1991). Whose Science? Whose 

Knowledge? Thinking from Women’s Lives. Ithaca, 

NY: Cornell University Press, 336 p. 

Jaggar, A. (1989). Love and knowledge: emotions 

in feminist epistemology. Inquiry: An Interdisciplinary 

journal of Philosophy. Vol 32, iss. 2, pp. 151–176. 

DOI: https://doi.org/10.1080/00201748908602185 

Keller, E.F. (1982). Feminism and Science. Signs. 

Vol. 7, no. 3, pp. 589–602. DOI: https://doi.org/ 

10.1086/493901 

Lazreg, M. (1994). Women’s Experience and Fem-

inist Epistemology: A Critical Neo-Rationalist Ap-

proach. Knowing the Difference: Feminist Perspec-

tives in Epistemology, ed. by K. Lennon, M. Whitford. 

London: Routledge Publ., pp. 45–62. DOI: 

https://doi.org/10.4324/9780203216125_chapter_3 

Laudan, L. (1990). Demystifying Underdetermi-

nation. Scientific Theories, ed. by C. Wade Savage. 

Minneapolis, MN: University of Minnesota Press, 

pp. 267–297. 

Lloyd, G. (1993). The Man of Reason: Male and 

«Female» in Western Philosophy (Ideas). London: 

Routledge, 168 р. DOI: https://doi.org/10.4324/ 

9780203423240 

Longino, H. (1990). Science as Social 

Knowledge: Values and Objectivity in Scientific In-

quire. Princeton, NY: Princeton University Press, 

280 р. DOI: https://doi.org/10.1515/9780691209753 



ФИЛОСОФИЯ 

 30 

Longino, H. (1994). In Search of Feminist Epis-

temology. Тhe Monist. Vol. 77, iss. 4, pp. 472–485. 

DOI: https://doi.org/10.5840/monist199477428 

Pinnick, C.L. (1994). Feminist Epistemology: Impli-

cations for Philosophy of Science. Philosophy of Sci-

ence. Vol. 61, no. 4, pp. 646–657. DOI: 

https://doi.org/10.1086/289827 

Quine, W. (1951). Main Trends in Recent Philos-

ophy: Two Dogmas of Empiricism. The Philosophi-

cal Review. Vol. 60, no. 1, pp. 20–43. DOI: 

https://doi.org/10.2307/2181906  

Rich, A. (1979). On Lies, Secrets, and Silence: 

Selected Prose, 1966–1978. New York: 

W.W. Norton & Company Publ., 310 p. 

Ruddick, S. (1995). Maternal Thinking: Toward a 

Politics of Peace. Boston: Beacon Press, 320 р.  

Sellars, W. (1997). Empiricism and the Philos-

ophy of Mind. Cambridge, MA: Harvard Universi-

ty Press, 192 р. 

 

Получена/Received: 22.12.2020. Принята к публика-

ции/Accepted: 05.02.2021 

 

 

Об авторе About the author 

Игнатова Нина Юрьевна 

доктор философских наук, доцент, 

профессор Департамента гуманитарного 

и социально-экономического образования 

Нижнетагильский технологический институт 

(филиал) Уральского федерального университета 

им. первого Президента России Б.Н. Ельцина, 

622013, Свердловская обл., Нижний Тагил, 

ул. Красногвардейская, 59; 

e-mail: nina1316@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0563-5422 

ResearcherID: AAG-4874-2020 

Nina Yu. Ignatova 
Doctor of Philosophy, Docent, 

Professor of the Department of Humanitarian 

and Social and Economic Education 

Nizhny Tagil Technological Institute (Branch) 

of Ural Federal University, 

59, Krasnogvardeyskaya st., Nizhny Tagil, 

Sverdlovsk Oblast, 622013, Russia; 

e-mail: nina1316@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0563-5422 

ResearcherID: AAG-4874-2020 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Игнатова Н.Ю. Критический потенциал феминистской эпистемологии // Вестник Пермского университета. Фило-

софия. Психология. Социология. 2021. Вып. 1. С. 20–30. DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-20-30 

For citation: 

Ignatova N.Yu. [Critical potential of feminist epistemology]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. So-

ciologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2021, issue 1, pp. 20–30 (in Russian). 

DOI: 10.17072/2078-7898/2021-1-20-30 

 

https://eburg.ucheba.ru/uz/9064#modal-addresses-map

