
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2022 Философия. Психология. Социология Выпуск 3 

________________________________________ 

© Корякин В.В., 2022 

УДК 141.82:301 

DOI: 10.17072/2078-7898/2022-3-427-440 

ОТЕЧЕСТВЕННЫЙ ОПЫТ ПОСТРОЕНИЯ 

МАТЕРИАЛИСТИЧЕСКОЙ КОНЦЕПЦИИ ЭТНОСА 

И ПЕРСПЕКТИВА ЕЕ ФИЛОСОФСКОГО УГЛУБЛЕНИЯ 

Корякин Вячеслав Владимирович 

Пермский государственный национальный исследовательский университет (Пермь) 

 

Строившаяся на материалистических основаниях советская этнография столкнулась во второй по-

ловине XX в. с трудностями определения этноса. Традиционно понимая его как совокупность раз-

ного рода социальных общностей (экономической, территориальной, языковой, культурной, пси-

хической), она не смогла объяснить несовпадения их границ и выделить в них собственно этниче-

ское содержание. Данные трудности были вызваны, прежде всего, эвристической ограниченно-

стью господствовавшей абстрактно-всеобщей диалектико-материалистической теории, способной 

ухватить в развитии лишь общее за вычетом всего многообразия особенного и единичного. Эт-

нос — конкретное явление, представляющее собой единство общих, особенных и единичных сто-

рон социальной действительности. Определение его сущности возможно лишь при углублении 

материалистической теории, переходе к конкретно-всеобщей диалектике, описывающей в разви-

тии как общее, так и сжатом, обобщенном виде все многообразие особенного и единичного. 

Наиболее перспективным вариантом данного углубления может стать определение этничности на 

основе диалектики родовой и индивидуальной человеческой сущности. С учетом данной сущно-

сти этнос можно определить как отдельное общество, воспроизводящее себя как человечество для 

себя и других. Данное определение позволяет раскрыть этнос как единство не совпадающих меж-

ду собой сторон общественной жизни (различных социальных общностей), проявляющееся в 

единстве основных тенденций развития (дифференциации и интернационализации), направленное 

на производство общекультурных ценностей. 

Ключевые слова: этнос, социальная общность, родовая и индивидуальная человеческая сущность, 

исторический материализм, диалектика. 

RUSSIAN EXPERIENCE IN BUILDING THE MATERIALIST CONCEPT 

OF ETHNOS AND THE PROSPECT OF ITS PHILOSOPHICAL DEEPENING 

Vyacheslav V. Koryakin 

Perm State University (Perm) 

In the second half of the 20th century, Soviet ethnography, built on materialistic foundations, encountered 

difficulties in defining an ethnos. Traditionally understanding it as a combination of various kinds of social 

communities (economic, territorial, linguistic, cultural, mental), it could not explain the discrepancies in 

their boundaries and identify their ethnic content as such. These difficulties were caused, first of all, by the 

heuristic limitations of the prevailing abstract-universal dialectical-materialist theory, capable of grasping in 

development only the general, neglecting the entire variety of the special and the individual. Ethnos is a 

concrete phenomenon, representing a unity of common, special, and individual aspects of social reality. The 

definition of its essence is possible only with the deepening of materialist theory, the transition to concrete-

universal dialectic, which describes in development both the general and the compressed, generalized form 

of the entire diversity of the special and the individual. The most promising version of this deepening may 

be seen in the definition of ethnicity based on the dialectic of the generic and individual human essence. 



ФИЛОСОФИЯ 

 428 

Given this essence, an ethnos can be defined as a separate society that produces itself as humanity for itself 

and others. This definition allows us to present ethnos as a unity of non-coinciding aspects of social life 

(various social communities) manifested in the unity of the main development trends (differentiation and in-

ternationalization) aimed at the production of common cultural values. 

Keywords: ethnos, social community, generic and individual human essence, historical materialism, dia-

lectic. 

 

История описания народов и осмысления их 

своеобразия восходит к глубокой древности, од-

нако предметом научного исследования они 

становятся лишь по мере формирования буржу-

азных наций Западной Европы. Первоначально в 

XVIII в. народы исследовались в рамках фило-

софско-исторической рефлексии (Д.Б. Вико, 

И.Г. Гердер, Г. Гегель), с конца 20-х гг. XIX в. 

они стали предметом частно-научного описания 

и теоретического обобщения (В. Эдвардс, А.-

М. Ампер, П.Й. Шафарик, Л. Морган, Р. Бек, 

Л. Нидерле). На ранних этапах развития наук об 

этносах (этнологии и этнографии) главной про-

блемой стало выделения важнейших характери-

стик народов как особого рода общностей. Раз-

ные авторы в перечень таковых включали: язык, 

территорию компактного проживания, особен-

ности быта (например, тип жилища, националь-

ный костюм), особенности характера, физиоло-

гии, духовной традиционной культуры (истори-

ческие предания, обычаи, поверья, приметы), 

самосознание. К началу XX в. были выработаны 

устойчивые дефиниции этноса, в которых четко 

стала прослеживаться философская партийность 

авторов, что свидетельствовало, с одной сторо-

ны, о концептуальном оформлении различных 

течений этнологии и этнографии, а с другой — о 

появлении фундаментальных теоретических ос-

нований для дискуссии в области этно-знания. 

Среди конкурирующих концепций этноса 

(точнее, нации) начала XX в. особо следует вы-

делить две (О. Бауэра и К. Каутского), которые 

оказали преимущественное влияние на станов-

ление, во всяком случае официальной, отече-

ственной материалистической (марксистской) 

этнографии. О. Бауэр, характеризуя нацию, сде-

лал акцент на общности психологического скла-

да ее представителей; К. Каутский — на общно-

сти экономической жизни и связанной с нею 

общности территории, языка, исторического 

происхождения. В.И. Ленин однозначно опреде-

лял философскую партийность данных концеп-

ций: О. Бауэра — как идеалистическую, 

К. Каутского — как материалистическую. Напи-

савший в 1913 г. работу «Марксизм и нацио-

нальный вопрос», И.В. Сталин, по сути, допол-

нил данное К. Каутским определение нации 

признаком, фигурирующим в качестве главного 

в дефиниции О. Бауэра, — общностью психоло-

гического склада [Крюков М.В., 1989, с. 7–9]. В 

итоге получилось известное определение нации 

как «исторически сложившейся устойчивой 

общности людей, возникшей на базе общности 

языка, территории, экономической жизни и пси-

хического склада, проявляющейся в общности 

культуры» [Сталин И.В., 1946, с. 296]. С выхо-

дом в свет «Краткого курса истории ВКП(б)» 

(1938), в который по письменному указанию 

И.В. Сталина был внесен раздел «Сталин и 

национальный вопрос», данное определение 

стало единственно допустимым и, как след-

ствие, отправным в любых этнографических ис-

следованиях советских авторов на долгий пери-

од времени. 

Стоит отметить, что само по себе сталинское 

определение нации, которое, кстати, было впо-

следствии распространено на все исторические 

формы этноса, нельзя квалифицировать как су-

губо материалистическое. Таковым оно может 

стать лишь в процессе его интерпретации на ос-

нове общей марксистской концепции общества 

и исторического процесса. Как и всякое частное 

научное определение, оно носит перечислитель-

ный характер. А главной проблемой перечисли-

тельных определений является отсутствие по-

нимания определяемого предмета как целостно-

сти, как системы. Целостное понимание предме-

та может сложиться лишь при выделении его 

основы, главного интегрирующего признака или 

свойства, все прочие свойства, по отношению к 

которому будут вторичны и, соответственно, 

выводимы из него. Перечислительное определе-

ние предмета создает видимость равнозначности 

всех его сторон и потому возможность различ-

ных философских его интерпретаций, как мони-

стических, так и плюралистических. Сталинское 

определение нации вполне можно интерпрети-

ровать в русле лингвистического поворота, де-

лая акцент на обязательном наличии общности 

языка (а сам язык можно трактовать как в мате-



В.В. Корякин 

 429 

риалистическом, так и идеалистическом духе), 

можно в духе субъективизма, абсолютизируя 

значение психического склада, но и в материа-

листическом ключе тоже, подчеркивая базисный 

характер экономической жизни. Ведущей тен-

денцией в развитии советской этнографии стало 

стремление увязать нейтральное касательно фи-

лософской партийности перечислительное опре-

деление этноса с господствовавшей в СССР 

марксистско-ленинской материалистической 

философией.  

Впрочем, легко обнаруживается и обратная 

весьма ощутимая тенденция развития всей со-

ветской гуманитарной науки: стремление ре-

шить проблему определения любых особенных 

социальных явлений, минимизируя обращение к 

историческому материализму (нередко путем 

его упрощения, предельно абстрактного толко-

вания) или вообще в обход его. Стремление сде-

лать этнос предметом исключительно частной 

науки к концу советской эпохи обусловило воз-

можность альтернативных марксизму философ-

ских интерпретаций этнографических обобще-

ний. Данная тенденция четко проявилась в ходе 

дискуссий о предмете и месте этнографии в си-

стеме наук, проходивших в 20–30-е, а затем в 

60–70-е гг. прошлого века [Бромлей Ю.В., Крю-

ков М.В., 1987, с. 45–49]. 

Этнография и этнология — частные гумани-

тарные науки. Не важно, сводится ли этнозна-

ние к определенной частной науке (например, 

исторической), как это было в советской этно-

графии в 30-е гг. XX в., или к комплексу част-

ных наук, как это стало в отечественной этно-

графии начиная с 60-х гг. и всегда было в этно-

логии, ее предметом всегда является особенное 

социальное явление, а не общество в целом и 

общее в нем. В рамках особенного сущность 

предмета, его субстанцию, субстанциальные 

свойства, интегрирующие признаки раскрыть 

невозможно, а стало быть, и дать ему содержа-

тельное (а не перечислительное) определение. 

Сущность предмета раскрывается лишь через 

общее в связи со всем многообразием особен-

ного. Физик, к примеру, никогда не сможет 

определить сущность физической реальности, 

не обратившись к материи в целом, к мировому 

процессу как эволюционной последовательно-

сти форм материи, не выделив общего и осо-

бенного в ряду этих форм. Точно так же этно-

граф никогда не схватит сущности этнического, 

минуя проблему сущности человека и обще-

ства, исторического процесса, не сопоставив 

этнос с прочими формами человеческой общ-

ности посредством обнаружения общего и осо-

бенного в них, да еще и в исторической пер-

спективе. Общее является предметом филосо-

фии. Союз частных гуманитарных наук (в т.ч. 

этнографии) и социальной философии — един-

ственный путь к содержательному теоретиче-

скому пониманию любых социальных явлений. 

Общетеоретическая проработка проблемы 

сущности этноса на основе социально-

философского материализма активизировалась в 

отечественной науке со смертью И.В. Сталина и 

усилилась в 60-е гг. XX в. Шла она в нескольких 

взаимосвязанных планах. Главным планом ис-

следования стала проблема определения границ 

и специфики этнической общности в отличие от 

прочих форм человеческой общности и в связи с 

ними. В 1966 г. в журнале «Вопросы истории» 

развернулась дискуссия о понятии нации, кото-

рая приобрела более широкий план (о понятии 

этноса), с 1967 г. перекочевав на страницы жур-

нала «Советская этнография». Первоначально 

центральной темой стал вопрос о соотношении 

исторической и этнической общностей людей. 

Как историческую общность людей этнос тра-

диционно определяли советские философы 

[Алексеев В.В., 1962; Архангельский Л.М., 1961; 

Минаков Э.И., 1961]. Первыми стали активно 

использовать понятие этнической общности 

М.Г. Левин и Н.Н. Чебоксаров [Очерки общей 

этнографии…, 1957, с. 10]. Справедливо отме-

чая, что любая человеческая общность историч-

на (развивается), этнографы пришли к выводу, 

что критерий исторической общности недоста-

точен для определения специфики этноса [Коз-

лов В.И., 1967, с. 100].  

Надо заметить, что в материалистической ли-

тературе до сих пор имеется путаница в интер-

претации понятия историческая общность или 

историческая форма общества. В строгом (и 

первоначальном) смысле исторической формой 

общества с позиции марксизма является обще-

ственная формация (первобытная, рабовладель-

ческая, феодальная, капиталистическая, комму-

нистическая). Разбираясь с этнической истори-

ей, советские авторы ввели специфический ряд 

терминов для обозначения ее этапов (племя, 

народность, нация) и затем долго пытались при-

вести этот второй ряд понятий в соответствие с 

формационной схемой с весьма неоднозначны-

ми результатами (племя, рабовладельческая, фе-



ФИЛОСОФИЯ 

 430 

одальная, буржуазная и социалистическая 

народность, буржуазная и социалистическая 

нация) [Агаев А.Г., 1965, с. 65–66; Бром-

лей Ю.В., 1972; 1983, с. 234, 247, 255, 275–276, 

297; Козлов В.И., 1986; Крюков М.В., 1986; 

Марков Г.Е., 1986; Очерки общей этнографии…, 

1957; Першиц А.И., 1986; Решетов А.М., 1986; 

Семенов Ю.И., 1986; Токарев С.А., 1964, с. 49–

52; Чебоксаров Н.Н., 1967, с. 102]. В результате 

теория нации трансформировалась в общую 

теорию этноса, в которой нация стала рассмат-

риваться как историческая форма этноса (осо-

бенное), характерная для капиталистического и 

социалистического типа общества, по отноше-

нию к этносу как общему. Интерпретация этноса 

как исторической общности позволяет уяснить 

его формационную принадлежность, однако 

предельно абстрактное толкование формации 

делает этносы, принадлежащие к одной ступени 

общественного развития, тождественными, не-

различимыми для теории. О буржуазных наци-

ях, например, с такой позиции ничего нельзя 

сказать, кроме того, что они буржуазные, в них 

не обнаруживается ничего специфического эт-

нического (английского, французского, русского 

и т.д.). Ситуация могла бы сложиться иначе, ес-

ли бы советские этнографы углубились в теорию 

общественной формации и дали бы ей более со-

держательное (конкретно-всеобщее) толкование, 

учитывающее как общее, так и в обобщенном 

виде все многообразие особенного в развитии 

общества. Именно по этому пути пошла совет-

ская историческая наука начиная с 60-х гг., не 

доведя, впрочем, дело до конца. Во всяком слу-

чае, советские историки, занимаясь проблемами 

типологии, смогли пусть на уровне описания 

определить специфику формационного развития 

отдельных стран, народов, больших регионов. 

Однако загадочным образом этнографы остави-

ли практически без внимания эти наработки 

своих соотечественников. 

Проблема соотношения исторической и эт-

нической общностей людей, при решении кото-

рой акцент ставился преимущественно на во-

просе исторической определенности этноса, его 

стадиальном многообразии, практически сразу 

обнаружила не менее важную сторону — про-

блему видового этнического многообразия, т.е. 

многообразия обществ, находящихся на одной 

стадии исторического развития. Определение 

этнической общности, которое предполагало бы 

в себе как общее, так и все многообразие осо-

бенного (стадиального и видового) этнической 

жизни, стало движущей целью развития отече-

ственной этнографии второй половины XX в.  

Руководствуясь перечислительным опреде-

лением этноса, сводящим народ к простой сово-

купности различных форм человеческой общно-

сти (территориальной, хозяйственной, анатомо-

физиологической, политической, социально-

психической, языковой, религиозной, культур-

но-бытовой, самосознания и т.д.), этнология и 

этнография уже в момент своего зарождения об-

наружили факты несовпадения данных форм в 

жизни многих народов. Одни народы были ли-

шены территориальной общности (например, 

евреи), другие — языковой (ирландцы), тре-

тьи — религиозной (сербы и боснийцы, немцы), 

четвертые — анатомо-физиологической (немец-

кие, кавказские, эфиопские евреи), пятые — по-

литической (немцы до 1871 г. и в период 1949–

1990 гг.). Известны случаи и отсутствия всех 

форм общности, кроме общности самосознания 

(евреи), притом что самосознание вследствие 

его субъективной, идеальной природы — при-

знак весьма подвижный и неоднозначный (объ-

ективно принадлежа к определенному народу, 

человек может отождествлять себя с другим эт-

носом). Ситуация существенным образом 

осложнялась при анализе этнической опреде-

ленности диаспор. Ближайшим следствием по-

добных затруднений стало стремление отече-

ственных этнографов сузить или расширить из-

вестное сталинское определение этнической 

общности, что, впрочем, сути проблемы не ре-

шало. Своеобразным итогом поиска исчерпыва-

ющего определения этноса можно считать вы-

вод С.А. Токарева о том, что ни один из призна-

ков общности не может являться обязательным 

для этноса, а число признаков может варьиро-

ваться от одного до нескольких (в ряду послед-

них автор выделил общность происхождения, 

языка, территории, государственной принад-

лежности, экономических связей, культурного 

уклада, религии) [Токарев С.А., 1964]. 

Невозможность свести этнос к простой сово-

купности различных форм человеческой общно-

сти или к одной из них побудила некоторых ве-

дущих советских теоретиков к выделению эт-

ничности как специфической общности в ряду 

прочих. В 60-е гг. стала активно обсуждаться 

проблема соотношения понятий «социальная 

общность» (отдельное общество) и «этническая 

общность». Ю.И. Семенов справедливо отметил, 



В.В. Корякин 

 431 

что перечисляемые признаки этноса в строгом 

смысле не являются этническими, это признаки 

общества в целом и отдельного общества. Для 

обозначения отдельного общества автор ввел 

используемый впоследствии многими отече-

ственными исследователями термин «социор» 

(социальный организм) [Семенов Ю.И., 1966]. 

По мнению В.И. Козлова, социор представляет 

собой сложное иерархизированное целое, си-

стему общностей разного уровня (базисных и 

надстроечных), существование которого опре-

деляется тремя взаимосвязанными процессами 

производства материальных благ, человеческой 

биологии и социокультурных ценностей. Этни-

ческая общность является одним из уровней ор-

ганизации социора. Ее обязательными призна-

ками являются общность языка, территории, 

экономики и психологического склада [Коз-

лов В.И., 1967, с. 103–111].  

Примечательно, что В.И. Козлов, подчерки-

вая несовпадение социора и этнической общно-

сти, тем не менее не смог выявить никаких соб-

ственно этнических характеристик, несводимых 

к признакам социора или, как минимум, выде-

лить их специфическую этническую форму. 

Впоследствии автор выпустил серию статей, по-

священных проявлению этнической общности в 

различных ее признаках, добавив к их числу 

культуру и самосознание [Козлов В.И., 1970, 

1971, 1974, 1979]. В данных работах, если их со-

держание брать обще и не без упрощений, автор 

пришел к выводу, что этнические границы раз-

личных типов общностей (территориальной, 

экономической, культурной и т.д.) друг с другом 

не совпадают, а наибольшую интенсивность эт-

ническое проявляет на уровне надстроечных яв-

лений (в культуре). Наиболее важным в плане 

перспектив развития материалистической тео-

рии этноса стоит считать общее стремление ав-

тора схватить специфическую этническую фор-

му реализации признаков социора, притом что 

сама специфика этой формы так и осталась без 

определения. К примеру, понятие этнического 

самосознания содержательную отсылку дает к 

самосознанию (его можно строго определить в 

философских дефинициях), тогда как понятие 

этнического дает отсылку к эмпирически 

наблюдаемым феноменам национальной жизни, 

которые можно лишь описать путем их простого 

перечисления, но нельзя вскрыть их содержа-

тельного специфического единства. 

Выявляя на уровне описания этническую 

специфику признаков социора, отечественные 

этнографы еще в середине XX в. столкнулись с 

проблемой несовпадения этнических границ, 

разведенных по разным признакам этноса, кото-

рую стоит считать частным случаем проблемы 

отношения отдельного общества и этнической 

общности. Было обнаружено, что границы рас-

пространения этнического языка в точности, а 

иногда существенно не совпадают с границами 

этнической территории. Границы этнической 

политической организации — с этническими 

границами экономики и т.д. В принципе все эт-

нические границы не совпадают друг с другом. 

Например, территория распространения ирланд-

ского языка не совпадает с территорией ком-

пактного проживания ирландцев, обе эти «тер-

ритории» не совпадают с территориальными 

границами ирландского государства, эти три 

взятые вместе границы не совпадают с граница-

ми распространения традиционной ирландской 

бытовой культуры и т.д. Еще сложнее ситуация 

начинает выглядеть с учетом этнических мигра-

ций и межэтнического общения. Разные народы 

могут жить на одной территории и говорить, 

например, на одном языке, и, напротив, один и 

тот же народ может быть разобщен в плане язы-

ка и территории.  

Несовпадение этнических границ вызвало 

затруднения в определении соотношения от-

дельного общества и этической общности в 

плане их территориального охвата. В одних 

случаях этническая общность (по некоторым 

признакам, но не по их совокупности) оказыва-

лась шире отдельного общества, в других — 

уже [Бромлей Ю.В., 1972; Очерки общей этно-

графии…, 1957, с. 10; Чебоксаров Н.Н., 1964, 

с. 5; 1967]. Ю.В. Бромлей в данной связи пред-

ложил ввести наряду с общим понятием «эт-

нос» ряд новых конкретизирующих терминов, 

фиксирующих эти «плавающие» границы («эт-

никос», «этносоциальный организм», «метаэт-

ническая общность»). Содержание этих терми-

нов, по сути, фиксировало различие объема 

традиционно выделяемых признаков этноса (их 

число) и степень интенсивности их проявления 

[Бромлей Ю.В., 1970, 1971, 1972, 1983]. Други-

ми словами, специфика этнического была схва-

чена лишь формально.  

Еще одним планом дискуссии о сущности эт-

носа стал вопрос о его отношении к структуре 

общества в целом (базису и надстройке). К бази-



ФИЛОСОФИЯ 

 432 

су общества исторический материализм тради-

ционно относит систему производственных от-

ношений, которые, в свою очередь, определяют-

ся способом производства (единством труда с 

его предметным выражением — средствами 

производства), к надстройке — прочие обще-

ственные отношения (социальные, политические 

и духовные). По мнению подавляющего числа 

участников дискуссии, в плане базисных отно-

шений этносы практически неразличимы. Более 

того, многие народы сохраняли свою опреде-

ленность, несмотря на смену экономических от-

ношений. Не отрицая определяющего характера 

базиса в существовании и развитии общества, 

этнической общности в том числе, авторы сде-

лали вывод, что экономические отношения яв-

ляются чрезвычайно общим признаком этноса, 

не позволяющим раскрыть конкретного много-

образия этнической жизни. Этническое своеоб-

разие наиболее полно проявляется только на 

уровне надстройки (в культуре) [Крюков М.В., 

1986, с. 66; Марков Г.Е., 1986], или исключи-

тельно является надстроечным явлением [Ар-

утюнов С.А., 1986; Семенов Ю.И., 1986]. Впро-

чем, было высказано мнение, что этносы все же 

обладают своей спецификой в плане экономиче-

ского развития, в связи с чем необходимо разли-

чать способ производства вообще (и соответ-

ствующие ему производственные отношения) и 

способ производства (и производственные от-

ношения) отдельного общества (национальный 

способ производства и национальные производ-

ственные отношения), как это делал еще 

К. Маркс [Решетов А.М., 1986]. Однако данное 

весьма эвристичное по своему потенциалу заме-

чание участники дискуссии фактически остави-

ли без внимания.  

К концу советской эпохи все устойчивее 

стала проявляться тенденция отказа от матери-

ализма как философской основы решения про-

блемы этнического. А.И. Кузнецов на страни-

цах главного этнографического журнала СССР 

открыто заявил, что «этнические отношения не 

возникают в процессе производства, не обу-

словливаются производственными отношения-

ми» [Кузнецов А.И., 1989, с. 22]. Важнейшими 

признаками этнического, по его мнению, явля-

ются культура, язык и самосознание [Кузне-

цов А.И., 1989, с. 22–30]. Не отрицая значения 

исторического материализма для обществозна-

ния, автор в анализе этноса тем не менее отка-

зался от него как теоретической основы. С па-

дением СССР переход на позиции, альтерна-

тивные марксизму, стал общим местом для по-

давляющего большинства отечественных этно-

графов. Крайней формой отказа от всякого ма-

териализма и объективизма в исследовании эт-

носа стала позиция главного редактора «Этно-

графического обозрения» В.А. Тишкова, кото-

рый фактически объявил любое толкование эт-

носа умственной конструкцией и, по сути, рас-

творил этнос в ней, исключив всякую его объ-

ективность. Этнос объявлялся сугубо субъек-

тивным образованием [Тишков В.А., 1992]. Пе-

речисление каких-либо признаков этноса при 

его определении лишилось всякого смысла, по-

скольку речь стала идти не о самих этих при-

знаках, а лишь об их толковании, познаваемо-

сти, конструировании, причем абсолютно про-

извольных, не привязанных к конкретной дей-

ствительности.  

Стремление некоторых отечественных теоре-

тиков превратить этнос в некую смысловую 

конструкцию не отменяет факта его объективно-

го существования. Понимание предмета не тож-

дественно предмету, не подменяет его и тем бо-

лее не предшествует ему. Понимание общности 

людей является отражением их реальной (объек-

тивной) общности. Если бы ситуация была об-

ратной, то любой индивид был бы в состоянии 

произвольно менять свою этническую принад-

лежность, что по факту является практически 

невыполнимым. Русский, к примеру, может 

стать неотъемлемым участником английской 

жизни (безупречно выучив английский язык, 

приняв англиканство, получив британское под-

данство, поступив на завод, где он будет един-

ственным мигрантом, отслужив в армии ее ве-

личества), но англичанином он никогда не ста-

нет. Русское своеобразие будет проявляться в 

любом акте совместной жизни с англичанами. 

Выявление и определение объективных (не за-

висящих от сознания) характеристик этноса по-

прежнему остается приоритетной задачей науки. 

Решение данной задачи возможно лишь на ос-

нове теории, которая в состоянии вскрыть объ-

ективный характер социального существования, 

диалектически соотнести объективное и субъек-

тивное в нем, т.е. на основе материалистической 

общественной теории. Однако, как показал опыт 

советской этнографии, сам материализм нужда-

ется в существенном обновлении и углублении, 

прежде всего философском. Философское 

углубление должно быть достаточным, позво-



В.В. Корякин 

 433 

ляющим учесть современные данные этногра-

фии и разрешить ее главные теоретические за-

труднения. 

Краеугольным камнем любой социальной 

философской теории является понимание сущ-

ности и существования человека. С позиции ис-

торического материализма человек — это соци-

альное материальное существо (социальная 

форма материи), сущностью которого является 

производство собственной жизни посредством 

преобразования природы. К данному понима-

нию человеческой сущности родоначальники 

марксизма, а затем их идейные наследники шли 

постепенно, вырабатывая целый ряд близких по 

смыслу, связанных, но все же не тождественных 

(в разной степени схватывающих сущность ин-

дивида) дефиниций. Например, в «Немецкой 

идеологии», которая стала первым опытом по-

следовательного изложения материалистическо-

го понимания человека, общества и истории, 

К. Маркс и Ф. Энгельс отмечают, что «людей 

можно отличать от животных по чему угодно, 

сами же они начинают себя отличать от живот-

ных, как только начинают производить необхо-

димые им средства жизни» [Маркс К., Эн-

гельс Ф., 1955, с. 19]. Однако производство 

средств жизни не составляет еще самой сущно-

сти человека, а является лишь ее предметным 

выражением. Производя средства жизни, люди 

косвенным образом производят и свою соб-

ственную материальную жизнь. В связи с этим 

основоположники марксизма приходят к выво-

ду, что сущность человека состоит в производ-

стве собственного материального бытия, соци-

альной жизни в целом (себя и других людей, 

общества) посредством преобразования приро-

ды [Маркс К., Энгельс Ф., 1955, с. 27–28]. Про-

изводя собственную (индивидуальную и обще-

ственную) жизнь, люди изменяют природу (со-

здают средства жизни, в т.ч. средства производ-

ства, изменяют свою биологию, не выходя, 

впрочем, за рамки собственной видовой опреде-

ленности), вступают в определенные объектив-

ные общественные (базисные, они же производ-

ственные, экономические) отношения, которые в 

совокупности с их субъектами и объектами от-

ражаются в сознании людей и уже в связи с со-

знанием формируют надстроечные (духовные) 

отношения. Другими словами, люди производят 

свою жизнь во всем многообразии ее сторон, 

свойств и отношений, а также их предметного 

выражения в виде измененных природных объ-

ектов. Человек — существо, способное к це-

лостному всестороннему развитию. 

Советская частная гуманитарная наука (в т.ч. 

этнография) в стремлении опереться на истори-

ческий материализм при анализе особенных со-

циальных явлений, как правило, не шла дальше 

учета экономических отношений (причем исто-

рики, например, пытались учитывать самые су-

щественные производственные отношения — 

собственности, а вот этнографы — лишь по-

верхностные их проявления — отношения об-

мена). Обращение к производству (всесторон-

нему развитию) человеческой жизни было эпи-

зодическим, причем развитие трактовалось либо 

предельно обще, либо односторонне. Одним из 

исключительных примеров данного обращения 

можно считать упомянутые соображения 

В.И. Козлова о существовании социора (формой 

которого является этнос), образованного тремя 

взаимосвязанными процессами — производства 

материальных благ, человеческой биологии и 

социокультурных ценностей [Козлов В.И., 1967, 

с. 103–111]. Производство благ, биологии и цен-

ностей — это лишь стороны единого процесса 

производства человеческой жизни, причем 

внешние по отношению к его сущности. В своей 

«сердцевине» производство общественной жиз-

ни — это процесс обретения человеком новых 

практических навыков, способов преобразова-

ния себя как социального материального суще-

ства и материального мира в целом, который 

проявляется в т.ч. в создании искусственных 

объектов, изменении человеческой биологии и 

формировании идеальной действительности (со-

знания). Трактовка общественного производства 

у В.И. Козлова носит весьма односторонний ха-

рактер. Предельно абстрактное толкование про-

изводства можно увидеть в типичном для всех 

этнографов-материалистов представлении об 

историческом характере этноса или в некоторых 

любопытных умозаключениях по поводу этни-

ческой истории, например Н.Н. Чебоксарова, 

который отмечал, что специфика этноса раскры-

вается не столько в традиционной культуре, 

сколько в культурных достижениях народа в це-

лом, в его вкладе в мировую культуру [Чебокса-

ров Н.Н., 1967, с. 97–98]. 

Обращение к сущности человека и произ-

водства его общественной жизни вообще вряд 

ли может способствовать развитию теории эт-

носа и разрешению ее противоречий, поскольку 

этнос не совпадает с обществом в целом, он 



ФИЛОСОФИЯ 

 434 

особенное социальное образование. Построе-

ние теории этноса возможно лишь при углуб-

лении социально-философского материализма 

на основе конкретно-всеобщей диалектики, ко-

торая учитывает развитие как общего, так и в 

сжатом обобщенном виде всего многообразия 

особенного и единичного. Конкретно-всеобщая 

диалектика была намечена еще Г. Гегелем, в 

работах К. Маркса и Ф. Энгельса она была в 

значительной мере углублена и пересмотрена 

на материалистических основаниях, однако 

полноценное ее оформление в различных вер-

сиях началось лишь в 60-е гг. XX в. в работах 

советских ученых (Б.М. Кедрова, Э.В. Ильен- 

кова, В.В. Орлова, В.А. Вазюлина и их после-

дователей). В качестве основания социально-

философской конкретно-всеобщей теории не-

редко рассматривается диалектика родовой и 

индивидуальной человеческой сущности. Дан-

ная диалектика была обнаружена еще немец-

кими классиками (начиная с И. Канта), активно 

исследовалась и использовалась (например, в 

«Капитале») К. Марксом и Ф. Энгельсом и 

привлекает пристальное внимание некоторых 

современных философов-материалистов [Коря-

кин В.В., 2008; Мусаелян Л.А., 2005; Ор-

лов В.В., Васильева Т.С., 1991]. 

Человек — социальное, материальное, родо-

вое и индивидуальное существо. Как родовое 

существо он тождествен человечеству в целом, 

обладает общими для всех людей свойствами, 

способен к бесконечно многообразным спосо-

бам их реализации и развития. Тождество инди-

вида роду проявляется в общественных отноше-

ниях, многообразных связях между индивидами. 

Таким образом человеческий род выступает как 

общество, или совокупность людей, находящих-

ся в отношениях друг к другу. Вместе с тем ро-

довое (общечеловеческое) содержание в людях с 

необходимостью индивидуализировано. В инди-

виде человеческий род обретает свой неповто-

римый, уникальный вид. Человек есть род-в-

себе. Развитие человека, по сути, представляет 

собой процесс углубления в собственную родо-

вую и индивидуальную сущность, процесс ее 

производства. Раскрывая род в себе посредством 

практического (объективного преобразователь-

ного) отношения к себе, обществу и миру в це-

лом, человек открывает и развивает род в других 

людях и вместе с другими создает свой налич-

ный, общий для всех участников практического 

взаимодействия род, в конечном итоге свое, со-

ответствующее своей сущности и сущности дру-

гих, способствующее развитию этой совокупной 

(и ставшей общей) сущности общество. 

Поскольку производство собственной сущно-

сти и жизни есть процесс развития, т.е. создания 

нового, образующиеся в результате его челове-

ческие общности никогда полностью не совпа-

дают с человечеством (обществом) в целом. Со-

гласно конкретно-всеобщей диалектике новое 

(сложное) возникает из старого (простого) и 

включает его в себя. Сложное представляет со-

бой интегрированное многообразие, отличается 

от простого большим многообразием. Однако 

простое не только включается в сложное, но и 

продолжает существовать наряду с ним в каче-

стве его «среды», или периферии. Новые чело-

веческие общности сосуществуют со старыми. 

Человечество в целом, таким образом, представ-

ляет собой связную совокупность разных по 

сложности отдельных обществ, или социоров 

(если использовать термин Ю.И. Семенова).  

Тождество социора и общества носит диа-

лектический характер. Социор есть особенная 

форма развития общества, и как таковая она 

ему тождественна, но в то же время с ним не 

совпадает. И общество (человечество), и со-

циор — это общности, обеспечивающие своим 

участникам целостное, всестороннее развитие в 

данных конкретно-исторических условиях. 

Вместе с тем социор противостоит человече-

ству в целом и отдельным его формам (прочим 

социорам) как некое для-себя-человечество или 

единственное приемлемое для развития его 

участников человечество. В этом движении об-

наруживается стремление членов социора про-

изводить свою индивидуальную сущность как 

родовую, совпадающую с сущностью предста-

вителей всего человечества с учетом всего его 

многообразия. В тенденции социору, таким об-

разом, свойственно становиться человечеством 

для себя и других социоров, становиться един-

ственным человечеством. 

Социор — это этнос. Ю.В. Бромлей (как и 

многие этнографы вслед за ним) признавал, что 

этнос тождественен отдельному обществу лишь 

на этапе ранней первобытности [Бромлей Ю.В., 

1972, с. 62–65]. Расхождение этнических границ 

с общественными в последующие эпохи дало 

многим исследователям основание для вывода, 

что этнос — это отличная от социора общность. 

Подобный вывод скорее является следствием 

эвристической ограниченности абстрактной 



В.В. Корякин 

 435 

диалектической теории и вполне преодолим с 

позиции конкретно-всеобщей диалектики. Поня-

тие этноса — этнографический (частный науч-

ный) термин, обозначающий, по сути, отдельное 

общество (социор). Как и социор, этнос — общ-

ность людей, обеспечивающая целостное, все-

стороннее развитие ее участников, или форма 

совместного, целостного производства индиви-

дов. И в данной связи неважно, совпадают ли 

определенность т.н. этнических границ, а точ-

нее — сфер жизни народа (говорят ли предста-

вители народа на родном языке или заимствуют 

более вариативный и многообразный язык сосе-

дей; компактно селятся ли на исконной террито-

рии или на чужой; имеют собственное суверен-

ное государство или включены в политическую 

систему захватчиков). В любом случае в этносе 

люди совместно всесторонне (в плане террито-

рии, хозяйства, общения, в т.ч. языкового, куль-

туры и т.д.) развиваются. Целостность общности 

не сводится к простой совокупности абстракт-

ных общностей. Абстрактные общности (языко-

вая, политическая, религиозная и т.д.) могут 

быть шире или уже этнической (общественной), 

но лишь в этнической они обретают специфиче-

ское единство [Корякин В.В., 2020a]. 

Общество (социор, этнос) обладает своей 

структурой. С позиции материализма в нем 

можно выделить базис (производственные от-

ношения) и надстройку (социальные, политиче-

ские, духовные отношения). Содержание базиса 

и надстройки — производительные силы обще-

ства (люди, особым образом производящие свою 

жизнь и сущность посредством различных пре-

образованных природных объектов — средств 

производства и знаковых систем). Производи-

тельные силы, базис и надстройка находятся в 

диалектическом отношении. Как проявления че-

ловеческой сущности они тождественны, между 

ними складывается определенное соответствие: 

имея определенный уровень развития, люди со-

здают определенные средства производства сво-

ей жизни, вступают в соответствующие опреде-

ленные экономические, социальные, политиче-

ские и духовные (нравственные, эстетические, 

правовые, религиозные, научные и т.д.) отноше-

ния. Однако поскольку стороны общественной 

жизни выражают и раскрывают сущность чело-

века с разной полнотой и интенсивностью, они 

обретают относительную самостоятельность в 

развитии и между ними формируется относи-

тельное несоответствие. Производственные от-

ношения, например, меняются в конечном счете 

медленнее производительных сил хотя и под их 

воздействием, и могут по форме им не соответ-

ствовать (быть архаическими). Более того, обла-

дая собственным импульсом развития, который, 

по сути, является особой неполной формой раз-

вития сущности человека, они могут сдерживать 

движение производительных сил и входить в 

прямое противоречие с ними. Впрочем, матери-

ализм не отрицает и способности людей менять 

производственные отношения с некоторым опе-

режением развития производительных сил об-

щества в целом (например, переносить сложив-

шиеся в наиболее развитых отраслях экономики 

отношения на отстающие отрасли). Такой же 

относительной самостоятельностью и активно-

стью обладают и прочие человеческие отноше-

ния. В результате в обществе постоянно наблю-

дается относительная асинхронность развития 

структуры. Общество может быть связано пере-

довыми экономическими отношениями, еще бо-

лее прогрессивной формой языка, относительно 

развитой политической организацией, архаиче-

ской формой семьи и еще более примитивными 

религиозными представлениями. Близкое к пол-

ному соответствие сторон человеческой жизни, 

видимо, характерно для общества, находящегося 

на пике своего развития, которое соответствует 

пику развития формации, к которой данный 

народ относится. И напротив, в период истори-

ческого перелома (смены формации, зарождения 

или упадка этноса) асинхронность развития сто-

рон общества оказывается наиболее очевидной. 

Социор, или этнос, — это социальная общ-

ность, форма целостного, всестороннего разви-

тия людей, сущностной характеристикой кото-

рой является производство себя как человече-

ства (рода в целом), единственно возможного 

для себя и других аналогичных общностей. 

Производство этносом себя как человечества со-

ставляет суть этнического производства. Данное 

определение является предварительным, или ра-

бочим, требующим дальнейшей разработки и 

конкретизации. Но оно позволяет уяснить глав-

ное: этнос — это объективная форма существо-

вания и развития людей, особенная форма обще-

ства (человечество для себя) по отношению к 

обществу в целом как общему (человечеству во-

обще), обеспечивающая целостное всестороннее 

развитие образующим его индивидам. Как це-

лостное образование этнос не сводим к отдель-

ным его признакам, будь то общность экономи-



ФИЛОСОФИЯ 

 436 

ческой жизни, язык или этнические самосозна-

ние и самоидентификация, он представляет со-

бой интегрированное и иерархизированное 

единство всех возможных признаков, базовым 

из которых является производство особенной 

материальной жизни индивидов. 

Определение этноса как формы производ-

ства людьми человечества для себя позволяет 

учесть две базовые тенденции в его развитии, 

давно выделенные в научной литературе: сепа-

ратизм (дифференциацию) и экспансию (инте-

грацию). Еще В.И. Ленин в 1913 г. отмечал эти 

тенденции в развитии буржуазных наций, увя-

зывая их с общей природой и характером раз-

вития капитализма [Ленин В.И., 1973]. Начиная 

с 70-х гг. XX в. в отечественной литературе 

утверждается мнение, что данные процессы ха-

рактерны для этноса в целом (любых его исто-

рических форм), причем они не сменяют друг 

друга, как это полагал В.И. Ленин, а реализу-

ются одновременно. В 90-е гг. некоторые авто-

ры предприняли попытку увязать сущность эт-

носа с данными тенденциями [Бромлей Ю.В., 

1977, с. 14; Калтахчан С.Т., 1969; Козлов В.И., 

1979; Семенов Ю.И., 1996, с. 11; Чешко С.В., 

1994, с. 40–45]. 

Производство этносом себя как человечества 

возможно лишь при создании новых социальных 

феноменов (искусственных объектов, способов 

практической деятельности, отношений, духов-

ных образований), имеющих общечеловеческое 

(для всех обществ) или региональное (для своего 

и соседних обществ) значение. Производство 

общечеловеческих материальных и духовных 

ценностей невозможно без воспроизводства 

опыта (шире — форм человеческого существо-

вания) других обществ (соседних и генетически 

предшествующих). Этническое производство, 

таким образом, включает в себя этническое вос-

производство. Этническое воспроизводство 

наиболее ярко проявляется в т.н. традиционной 

культуре. Традиционную культуру при этом 

стоит понимать предельно широко. К ней отно-

сится не только «низовая», или народная, куль-

тура, но и культура господствующих слоев об-

щества в форме ее устойчивого воспроизвод-

ства, повторения. Со времен зарождения своей 

науки этнографы наибольшее внимание уделяют 

именно традиционной культуре, определяя эт-

ническую принадлежность общества. Однако 

ориентир на воспроизводимые, устойчивые 

формы общественной жизни существенно 

осложняет задачу этнического анализа. Пока че-

ловечество массово не вступило в фазу инду-

стриального развития, этническое воспроизвод-

ство порождало формы общественной жизни, 

остававшиеся практически неизменными на 

протяжении многих поколений, вследствие чего 

их удобно было фиксировать и интерпретиро-

вать как этнически определенные. Однако по 

мере ускорения социального прогресса традици-

онная культура стала стремительно трансфор-

мироваться и исчезать (а точнее — менять свои 

исторические формы) и перестала быть надеж-

ным «маркером» этнического своеобразия. Вос-

производство является моментом общественно-

го производства, меняется сообразно с ним. По-

этому наиболее надежным критерием этниче-

ской идентификации стоит признать культурные 

достижения народа, имеющие общечеловече-

скую ценность. Именно производство обще-

культурных ценностей является в конечном ито-

ге способом интеграции и развития этноса, дела-

ет его определенным и жизнеспособным. 

Производство нового на разных уровнях об-

щественной жизни (производительных сил, ба-

зиса, надстройки) порождает, с одной стороны, 

стремление этноса к самоорганизации и само-

определению и, как следствие, к сепаратизму, 

поскольку делает общество более жизне- и кон-

курентоспособным, с другой — к экспансии, по-

скольку делает новые формы существования 

востребованными и более привлекательными 

для соседей.  

Производство общекультурных ценностей 

является основанием межэтнических отноше-

ний, поскольку оно осуществляется на основе 

опыта нескольких или всех этносов и имеет для 

них общее значение. В материалистической ли-

тературе давно отмечен неравномерный харак-

тер исторического процесса: одни общества 

опережают в развитии другие, что вызвано об-

щим стремлением каждого народа к развитию 

(в т.ч. производству общекультурных ценно-

стей) и создает условия для их взаимодействия. 

В советской исторической литературе проблема 

межэтнического взаимодействия исследовалась 

главным образом в рамках концепции форма-

ционного синтеза [Корякин В.В., 2020b]. Еще 

К. Маркс отмечал, говоря об отношениях меж-

ду обществами, что при любых завоеваниях 

возможен троякий исход: общество завоевате-

лей в отношении к побежденному обществу 

может навязать свой способ производства; об-



В.В. Корякин 

 437 

щество завоевателей может сохранить способ 

производства побежденного общества и огра-

ничиться взимаемой с него данью; в результате 

завоевания может произойти синтез способов 

производства обоих участвующих в конфликте 

обществ [Маркс К., 1958, с. 723–724]. Воору-

женное столкновение — это наиболее ради-

кальная форма межэтнического взаимодей-

ствия. В повседневной жизни и постоянно осу-

ществляется вполне мирное взаимное проник-

новение культур. 

Взаимодействие между обществами на 

уровне производительных сил (и способа произ-

водства) является наиболее фундаментальным, 

но оно осуществляется на уровне и базиса (эко-

номических отношений), и надстройки, которые 

обладают относительной самостоятельностью и 

активностью, а порою может осуществляться 

преимущественно на их уровне. Если произво-

дительные силы общества обладают определен-

ной устойчивостью, вырабатывают устойчивый 

способ собственного производства, но не сфор-

мировали соответствующих им базисных и 

надстроечных отношений, которые в конечном 

счете складываются с опозданием, межэтниче-

ское взаимодействие происходит именно на 

уровне последних. Например, этнос может 

иметь сформировавшиеся новые производи-

тельные силы, но испытывать потребность в 

адекватном им языке. В такой ситуации пред-

ставители этноса примутся за обновление соб-

ственного языка и речь постоянно будет попол-

няться неологизмами; однако если неологизмов 

будет недостаточно, то люди перейдут к языко-

вым заимствованиям, а в крайнем случае начнут 

полностью перенимать чужой язык, если тот 

окажется более вариативным и удобным для ре-

ализации всестороннего развития членов этноса. 

Аналогичная ситуация может сложиться с поли-

тической организацией. Имея архаические фор-

мы политической жизни, этнос для начала по-

пытается их обновить самостоятельно или пере-

нять, адаптировав к собственным условиям, по-

литический строй соседей, но в крайнем случае 

он может принять более развитую политиче-

скую организацию соседей посредством присо-

единения к ней или завоевания (или поражения 

в войне). И подобная ситуация может сложиться 

с любой стороной, сферой и формой человече-

ской жизни (семьей, классами, религией, наукой 

и т.д.). 

Ситуация, впрочем, может быть и обратная. 

При столкновении с более развитым обществом, 

этнос, имея примитивные производительные си-

лы, может поначалу в разной степени перенять 

более сложные формы экономических отноше-

ний, языка, религии и так далее, которые будут 

способствовать разрушению или революцион-

ному преображению имеющихся производи-

тельных сил. В любом случае в этнической жиз-

ни будет постоянно присутствовать ситуация 

асинхронного развития, несовпадения ее сторон 

и сфер. Определенный народ, например, может 

обладать среднеразвитыми производительными 

силами, архаическими производственными от-

ношениями, приобретенными передовыми тех-

нологиями и предметами быта, сохранять с ми-

нимумом заимствований родной язык, быть 

встроенным в чужую политическую систему и 

придерживаться двоеверия. Однако неизменным 

будет оставаться общее стремление к утвержде-

нию соответствия сторон и сфер общественной 

жизни и созданию общезначимых культурных 

ценностей, которые являются неотъемлемым 

условием стабильности и развития этноса. 

Список литературы 

Агаев А.Г. К вопросу о теории народности. 

Махачкала: Дагест. кн. изд-во, 1965. 286 с. 

Алексеев В.В. Род, племя, народность, нация 

(исторические формы общности людей). М.: Гос-

политиздат, 1962. 52 с. 

Арутюнов С.А. Классификационное простран-

ство этнической типологии // Советская этногра-

фия. 1986. № 4. С. 58–64. 

Архангельский Л.М. Племя, народность, нация 

как исторические формы общности людей. М.: 

Высш. шк., 1961. 40 с. 

Бромлей Ю.В. Интернациональное и нацио-

нальное в строительстве социализма // Советская 

этнография. 1977. № 5. С. 11–22. 

Бромлей Ю.В. К характеристике понятия этнос 

// Расы и народы: ежегодник. М.: Наука, 1971. 

Вып. 1. С. 9–33. 

Бромлей Ю.В. Опыт типологизации этниче-

ских общностей // Советская этнография. 1972. 

№ 5. С. 61–81. 

Бромлей Ю.В. Очерки теории этноса. М.: 

Наука, 1983. 413 с. 

Бромлей Ю.В. Этнос и этносоциальный орга-

низм // Вестник АН СССР. 1970. № 8. С. 48–54. 

Бромлей Ю.В., Крюков М.В. Этнография: ме-

сто в системе наук, школы, методы // Советская 

этнография. 1987. № 3. С. 45–60. 



ФИЛОСОФИЯ 

 438 

Калтахчан С.Т. Ленинизм о сущности нации и 

пути образования интернациональной общности 

людей. М.: Изд-во Моск. ун-та, 1969. 461 с. 

Козлов В.И. О понятии этнической общности // 

Советская этнография. 1967. № 2. С. 100–111. 

Козлов В.И. От первобытности до современно-

сти // Советская этнография. 1986. № 4. С. 64–69. 

Козлов В.И. Проблема этнического самосозна-

ния и его место в теории этноса // Советская этно-

графия. 1974. № 2. С. 79–92. 

Козлов В.И. Этнос и культура (к проблеме со-

отношения национального и интернационального 

в этнографическом изучении культуры) // Совет-

ская этнография. 1979. № 3. С. 71–86. 

Козлов В.И. Этнос и территория // Советская 

этнография. 1971. № 6. С. 89–100. 

Козлов В.И. Этнос и экономика. Этническая и 

экономическая общности // Советская этногра-

фия. 1970. № 6. С. 47–60. 

Корякин В.В. О двух типах социальной общно-

сти // Социальные и гуманитарные науки: теория 

и практика. 2020. Вып. 1(4). С. 278–288. 

Корякин В.В. Труд и единый закономерный 

исторический процесс. Пермь: Изд-во Перм. гос. 

ун-та, 2008. Ч. 2. 340 с. 

Корякин В.В. Формационный синтез. Возвра-

щаясь к старой проблеме // Вестник Пермского 

университета. Философия. Психология. Социоло-

гия. 2020. Вып. 2. С. 203–214. DOI: https://doi.org/ 

10.17072/2078-7898/2020-2-203-214 

Крюков М.В. Читая Ленина (размышления эт-

нографа о проблемах теории нации) // Советская 

этнография. 1989. № 4. С. 5–19. 

Крюков М.В. Еще раз об исторических типах 

общности людей // Советская этнография. 1986. 

№ 3. С. 58–69. 

Кузнецов А.И. О соотношении понятий «обще-

ство» и «этническая общность» // Советская этно-

графия. 1989. № 4. С. 19–31. 

Ленин В.И. Критические заметки по нацио-

нальному вопросу // Ленин В.И. Полн. собр. соч.: 

в 55 т. 5-е изд. М.: Политиздат, 1973. Т. 24. 

С. 113–150. 

Марков Г.Е. Этнические общности как исто-

рическая категория // Советская этнография. 1986. 

№ 4. С. 69–72. 

Маркс К. Из рукописного наследия // 

Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. 2-е изд. М.: 

Политиздат, 1958. Т. 12. С. 709–738. 

Маркс К., Энгельс Ф. Немецкая идеология // 

Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. 2-е изд. М.: 

Политиздат, 1955. Т. 3. С. 7–544. 

Минаков Э.И. Племя, народность, нация как 

исторические формы общности людей. Тирас-

поль, 1961. 22 с. 

Мусаелян Л.А. Научная теория исторического 

процесса: становление и сущность. Пермь: Изд-во 

Перм. гос. ун-та, 2005. 391 с. 

Орлов В.В., Васильева Т.С. Труд и социализм. 

Пермь: Изд-во Перм. гос. ун-та, 1991. 204 с. 

Очерки общей этнографии. Австралия и Океа-

ния, Америка, Африка / под ред. С.П. Толстова 

и др. М.: Изд-во Академии наук СССР, 1957. Т. 1. 

343 с. 

Першиц А.И. Этнические общности и формаци-

онный процесс // Советская этнография. 1986. № 3. 

С. 69–73. 

Решетов А.М. О соотношении типов этниче-

ских общностей и социально-экономических 

формаций // Советская этнография. 1986. № 5. 

С. 55–59. 

Семенов Ю.И. Категория «социальный орга-

низм» и ее значение для исторической науки // Во-

просы истории. 1966. № 8. С. 88–106. 

Семенов Ю.И. О племени, народности и нации 

// Советская этнография. 1986. № 3. С. 73–75. 

Семенов Ю.И. Общество, страны, народы // Эт-

нографическое обозрение. 1996. № 2. С. 3–18. 

Сталин И.В. Марксизм и национальный вопрос 

// Сталин И.В. Соч.: в 18 т. М.: Политиздат, 1946. 

Т. 2. С. 290–367. 

Тишков В.А. Советская этнография: преодоле-

ние кризиса // Этнографическое обозрение. 1992. 

№ 1. С. 5–19. 

Токарев С.А. Проблема типов этнических общ-

ностей (к методологическим проблемам этногра-

фии) // Вопросы философии. 1964. № 11. С. 43–53. 

Чебоксаров Н.Н. Проблема происхождения 

древних и современных народов // VII Междуна-

родный конгресс антропологических и этнографи-

ческих наук (Москва, 3–10 августа 1964 г.). М.: 

Наука, 1964. С. 3–19. 

Чебоксаров Н.Н. Проблемы типологии этниче-

ских общностей в трудах советских ученых // Со-

ветская этнография. 1967. № 4. С. 94–109. 

Чешко С.В. Человек и этничность // Этногра-

фическое обозрение. 1994. № 6. С. 35–49. 

 

Получена: 17.01.2022. Доработана после рецензирова-

ния:07.06.2022. Принята к публикации: 22.06.2022 

 

References 

Agaev, A.G. (1965). K voprosu o teorii narodnos-

ti [To the question of the theory of nationality]. Ma-

khachkala: Dagestan Book Publ., 286 p. 



В.В. Корякин 

 439 

Alekseyev, V.V. (1962). Rod, plemya, narodnost’, 

natsiya (istoricheskie formy obschnosti lyudey) [Ge-

nus, tribe, nationality, nation (historical forms of 

community of people)]. Moscow: Gospolitizdat 

Publ., 52 p.  

Arkhangel’skiy, L.M. (1961). Plemya, narod-

nost’, natsiya kak istoricheskie formy obschnosti 

lyudey [Tribe, nationality, nation as historical forms 

of community of people]. Moscow: Vysshaya Shkola 

Publ., 40 p. 

Arutyunov, S.A. (1986). [Classification space of 

ethnic typology]. Sovetskaya etnografiya [Soviet 

Ethnography]. No. 4, pp. 58–64. 

Bromley, Yu.V. (1970). [Ethnos and ethnosocial 

organism]. Vestnik AN SSSR [Bulletin of the Acade-

my of Sciences of the USSR]. No. 8, pp. 48–54. 

Bromley, Yu.V. (1971). [To the characterization 

of the concept of ethnos]. Rasy i narody: ezhegodnik 

[Races and Nations: yearbook]. Moscow: Nauka 

Publ., iss. 1, pp. 9–33. 

Bromley, Yu.V. (1972). [Experience of typology 

of ethnic communities]. Sovetskaya etnografiya [So-

viet Ethnography]. No. 5, pp. 61–81. 

Bromley, Yu.V. (1977). [International and nation-

al in the construction of socialism]. Sovetskaya 

etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 5, pp. 11–22. 

Bromley, Yu.V. (1983). Ocherki teorii etnosa 

[Essays on the theory of ethnos]. Moscow: Nauka 

Publ., 413 p. 

Bromley, Yu.V. and Kryukov, M.V. (1987). [Eth-

nography: place in the system of sciences, schools, 

methods]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnogra-

phy]. No. 3, pp. 45–60. 

Cheboksarov, N.N. (1964). [The problem of the 

origin of ancient and modern peoples]. 

VII Mezhdunarodnyy kongress antropologicheskikh i 

etnograficheskikh nauk (Moskva, 3–10 avgusta 

1964 g.) [7th International Congress of Anthropolog-

ical and Ethnographic Sciences (Moscow, August 3–

10, 1964)]. Moscow: Nauka Publ., pp. 3–19. 

Cheboksarov, N.N. (1967). [Problems of the ty-

pology of ethnic communities in the works of Soviet 

scientists]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnogra-

phy]. No. 4, pp. 94–109. 

Cheshko, S.V. (1994). [Man and ethnicity]. 

Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Review]. 

No. 6, pp. 35–49. 

Kaltakhchan, S.T. (1969). Leninizm o suschnosti 

natsii i puti obrazovaniya internatsional’noy ob-

schnosti lyudey [Leninism about the essence of the 

nation and the way of formation of an international 

community of people]. Moscow: MSU Publ., 461 p. 

Koryakin, V.V. (2008). Trud i edinyy za-

konomernyy istoricheskiy protsess [Labor and a sin-

gle natural historical process]. Perm: PSU Publ., 

pt. 2, 340 p. 

Koryakin, V.V. (2020). [Formation synthesis. Re-

visiting the old problem]. Vestnik Permskogo univer-

siteta. Filosofiya. Psikhologiya. Sotsiologiya [Perm 

University Herald. Philosophy. Psychology. Sociolo-

gy]. Iss. 2, pp. 203–214. DOI: https://doi.org/ 

10.17072/2078-7898/2020-2-203-214 

Koryakin, V.V. (2020). [On two types of social 

community]. Sotsial’nye i gumanitarnye nauki: teori-

ya i praktika [Social Sciences and Humanities: Theo-

ry and Practice]. Iss. 1(4), pp. 278–288. 

Kozlov, V.I. (1967). [On the concept of ethnic 

community]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnog-

raphy]. No. 2, pp. 100–111. 

Kozlov, V.I. (1970). [Ethnos and economy. Eth-

nic and economic communities]. Sovetskaya 

etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 6, pp. 47–60. 

Kozlov, V.I. (1971). [Ethnos and territory]. So-

vetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 6, 

pp. 89–100. 

Kozlov, V.I. (1974). [The problem of ethnic iden-

tity and its place in the theory of ethnos]. Sovetskaya 

etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 2, pp. 79–92. 

Kozlov, V.I. (1979). [Ethnos and culture (on the 

problem of the correlation of national and interna-

tional in the ethnographic study of culture)]. So-

vetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 3, 

pp. 71–86. 

Kozlov, V.I. (1986). [From primitive to modern 

times]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. 

No. 4, pp. 64–69. 

Kryukov, M.V. (1986). [Once again about the his-

torical types of people’s community]. Sovetskaya 

etnografiya [Soviet Ethnography]. No. 3, pp. 58–69. 

Kryukov, M.V. (1989). [Reading Lenin (an eth-

nographer’s reflections on the problems of the theory 

of the nation)]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Eth-

nography]. No. 4, pp. 5–19. 

Kuznetsov, A.I. (1989). [On the relationship be-

tween the concepts of «society» and «ethnic commu-

nity»]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnography]. 

No. 4, pp. 19–31. 

Lenin, V.I. (1973). [Critical notes on the national 

question]. Lenin V.I. Polnoe sobranie sochineniy: v 

55 t. [Lenin V.I. Complete works: in 55 vols]. Mos-

cow: Politizdat Publ., vol. 24, pp. 113–150. 

Markov, G.E. (1986). [Ethnic communities as a 

historical category]. Sovetskaya etnografiya [Soviet 

Ethnography]. No. 4, pp. 69–72. 

Marx, K. (1958). [From the handwritten heritage]. 

Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. [Marx K., 



ФИЛОСОФИЯ 

 440 

Engels F. Works: in 50 vols]. Moscow: Politizdat 

Publ., vol. 12, pp. 709–738. 

Marx, K. and Engels, F. (1955). [German ideolo-

gy]. Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. 

[Marx K., Engels F. Works: in 50 vols]. Moscow: 

Politizdat Publ., vol. 3, pp. 7–544. 

Minakov, E.I. (1961). Plemya, narodnost’, natsi-

ya kak istoricheskie formy obschnosti lyudey [Tribe, 

nationality, nation as historical forms of community 

of people]. Tiraspol, 22 p. 

Musaelyan, L.A. (2005). Nauchnaya teoriya is-

toricheskogo protsessa: stanovlenie i suschnost’ 

[Scientific theory of the historical process: formation 

and essence]. Perm: PSU Publ., 391 p. 

Orlov, V.V. and Vasil’eva, T.S. (1991). Trud i 

sotsializm [Labor and socialism]. Perm: PSU Publ., 

204 p. 

Pershits, A.I. (1968). [Ethnic communities and the 

formation process]. Sovetskaya etnografiya [Soviet 

Ethnography]. No. 3, pp. 69–73. 

Reshetov, A.M. (1986). [On the correlation of 

types of ethnic communities and socio-economic 

formations]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Ethnog-

raphy]. No. 5, pp. 55–59. 

Semenov, Yu.I. (1966). [The category «social or-

ganism» and its significance for historical science]. 

Voprosy Istorii. No. 8, pp. 88–106. 

Semenov, Yu.I. (1986). [About the tribe, national-

ity and nation]. Sovetskaya etnografiya [Soviet Eth-

nography]. No. 3, pp. 73–75. 

Semenov, Yu.I. (1996). [Society, countries, peo-

ples]. Etnograficheskoe obozrenie [Ethnographic Re-

view]. No. 2, pp. 3–18. 

Stalin, I.V. (1946). Marksizm i natsional’nyy vo-

pros [Marxism and the national question]. Stalin I.V. 

Sochineniya: v 18 t. [Stalin I.V. Works: in 18 vols]. 

Moscow: Politizdat Publ., vol. 2, pp. 290–367. 

Tishkov, V.A. (1992). [Soviet ethnography: over-

coming the crisis]. Etnograficheskoe obozrenie [Eth-

nographic Review]. No. 1, pp. 5–19. 

Tokarev, S.A. (1964). [The problem of types of 

ethnic communities (to the methodological problems 

of ethnography)]. Voprosy Filosofii. No. 11, 

pp. 43–53. 

Tolstov, S.P. et al. (ed.) (1957). Ocherki obschey 

etnografii. Avstraliya i Okeaniya, Amerika, Afrika 

[Essays on general ethnography. Australia and Oce-

ania, America, Africa]. Moscow: Academy of Sci-

ences of the USSR Publ., vol. 1, 343 p. 

 

Received: 17.01.2022. Revised: 07.06.2022. Accepted: 

22.06.2022 

 

 

Об авторе About the author 

Корякин Вячеслав Владимирович 

кандидат философских наук, доцент, 

доцент кафедры философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: vvkorkfnpsu@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0809-3614 

ResearcherID: GSN-8399-2022 

Vyacheslav V. Koryakin 
Candidate of Philosophy, Docent,  

Associate Professor of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: vvkorkfnpsu@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-0809-3614 

ResearcherID: GSN-8399-2022 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Корякин В.В. Отечественный опыт построения материалистической концепции этноса и перспектива ее философ-

ского углубления // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2022. Вып. 3. С. 427–

440. DOI: 10.17072/2078-7898/2022-3-427-440 

For citation: 

Koryakin V.V. [Russian experience in building the materialist concept of ethnos and the prospect of its philosophical 
deepening]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. 

Psychology. Sociology], 2022, issue 3, pp. 427–440 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2022-3-427-440 

 


