
  ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА 

2022 Философия. Психология. Социология Выпуск 1 

________________________________________ 

© Мусаелян Л.А., 2022 

ФИЛОСОФИЯ 

УДК 1:316.4 

DOI: 10.17072/2078-7898/2022-1-78-90 

КОМУ НУЖНА СЕГОДНЯ ЭТА ФИЛОСОФИЯ? 

СТАТЬЯ ПЕРВАЯ. ПОЧЕМУ СУЩЕСТВУЕТ СОМНЕНИЕ 

В НЕОБХОДИМОСТИ ПРЕПОДАВАНИЯ ФИЛОСОФИИ 

В ВУЗАХ РОССИИ 

Мусаелян Лева Асканазович 

Пермский государственный национальный исследовательский университет (Пермь) 

 

Культура есть синтетическая характеристика уровня развития человеческой сущности, 

проявляющаяся в деятельности человека и результатах этой деятельности, к коим относится и 

философия. Но философия не «рядовой» компонент культуры, это «квинтэссенция человеческой 

культуры» (Маркс). Сложность в понимании человека как универсального социального существа 

и многогранность его деятельности являются факторами, определяющими дискуссии в трактовке 

сущности философии, ее задач, функций и роли в общественной жизни. Философия, по 

известному определению Гегеля, есть эпоха, выраженная в мыслях. Чтобы познать эпоху или 

конкретное общество, необходимо изучить и понять его философию, поскольку она является 

индикатором состояния существующей социальной реальности. Исторический процесс является 

выражением развивающейся человеческой сущности, проявляющейся и в развитии самой 

философии. Однако этот процесс имеет противоречивый, неоднородный характер, где мощные 

подъемы чередуются с кризисами, дающими о себе знать и в самой философии. Но состояние 

последней не является простым зеркальным отражением характера процессов, происходящих в 

социальной реальности. Здесь, как свидетельствует история, существует взаимная 

обусловленность. Философия может способствовать углублению кризисных тенденций в 

общественной жизни, но может и помочь вывести общество из глубокого кризиса и даже изменить 

вектор его исторического движения. 

Ключевые слова: философия и социальная реальность, кризис цивилизации, интеллектуальный 

кризис современного общества, деперсонализация человека, десубъективизация социальных ин-

дивидов, постмодернизм. 

WHO NEEDS THIS PHILOSOPHY TODAY? 

PART 1. WHY THERE IS SOME DOUBT ABOUT THE NEED 

TO TEACH PHILOSOPHY IN RUSSIAN UNIVERSITIES 

Lyeva A. Musayelyan 

Perm State University (Perm) 

Culture is a synthetic characteristic of the level of development of human essence, manifested in human ac-

tivity and the results of this activity, which include philosophy. However, philosophy is not an «ordinary» 

component of culture, it is «the quintessence of human culture» (Marx). The complexity of understanding a 

person as a universal social being and the versatility of his activities are the factors that determine the dis-



Л.А. Мусаелян 

 79 

cussions in the interpretation of the essence of philosophy, its tasks, functions, and role in public life. Ac-

cording to the well-known definition of Hegel, philosophy is an epoch expressed in thoughts. To know an 

era or a particular society, it is necessary to study and understand their philosophy since it is an indicator of 

the state the existing social reality is in. The historical process is an expression of the developing human es-

sence, which is also manifested in the development of philosophy itself. However, this process is of a con-

tradictory, heterogeneous character, with powerful upsurges alternating with crises, which are also felt in 

philosophy itself. On the other hand, the state of philosophy is not a simple mirror reflection of the nature of 

the processes taking place in social reality. Here, as history shows, there is a mutual conditioning. Philoso-

phy can contribute to the deepening of crisis tendencies in public life, but it can also help bring society out 

of a deep crisis and even change the vector of its historical movement. 

Keywords: philosophy and social reality, crisis of civilization, intellectual crisis of modern society, human 

depersonalization, desubjectivization of social individuals, postmodernism. 

 

Введение 

Трудно найти другую такую дисциплину, кото-

рая с самого начала своего возникновения и на 

протяжении почти трехтысячелетней истории 

порождала бы столько же вопросов, критиче-

ских оценок, насмешек, анекдотов, как фило-

софия. Споры о том, что это такое, кто такие 

философы, чем они занимаются, какая польза 

от них, и нужны ли они обществу, фактически 

никогда не прекращались. Вопросы эти возник-

ли и возникают не только у сторонних наблю-

дателей, но и у тех, кто занимается тем, что 

именуется ими философией. Начиная с Антич-

ности (Пифагор) каждая новая историческая 

эпоха в развитии философии и новые течения в 

ней ставили вопрос, что есть философия, каков 

ее предмет, задачи, роль в обществе и жизни 

человека. Учитывая этот непреложный факт, 

Т.И. Ойзерман справедливо относил вопрос 

«что такое философия» к числу основных фи-

лософских вопросов. По мнению ученого, са-

мовопрошание о своей собственной сущности, 

предмете предназначения является одним из 

существенных отличительных признаков фило-

софии [Ойзерман Т.И., 1982, с. 51]. 

Надо ли преподавать философию в учебных 

заведениях, если не понятно, что это такое, 

и не определен ее научный статус 

Нерешенность проблемы, что такое философия, 

каково ее предназначение и какая польза от нее 

для общества, порождает сомнение в целесооб-

разности преподавания этой дисциплины в ву-

зах. Этот скептицизм значительно усилился, 

когда аналитики задались вопросом: «А являет-

ся ли философия наукой?» Тема научности фи-

лософии активно обсуждалась у нас в стране в 

конце 80-х и начале 90-х гг. прошлого столетия. 

Само время, когда дискутировалась эта про-

блема, свидетельствует о том, что она имела не 

только теоретическое значение. Споры были 

инициированы известным советским и россий-

ским философом А.Л. Никифоровым, который 

в ряде своих работ довольно резко обозначил 

неявно существующую в обществознании точ-

ку зрения, что философию нельзя считать 

наукой [Никифоров А.Л., 1989]. Она отличает-

ся от последней по предмету познания, методам 

исследования и способу верификации получен-

ных знаний. Многочисленные отклики на ста-

тью А.Л. Никифорова были опубликованы в 

номерах журнала «Философские науки» [От-

клики на статью…, 1989, 1990а, 1990b, 1990c]. 

Подробный анализ теоретических споров 

тридцатилетней давности не входит в задачу 

данной публикации, тем более что автор этих 

строк имел возможность изложить свою точку 

зрения по этому вопросу [Мусаелян Л.А., 

2000]. Поэтому представляется лишь необхо-

димым отметить, что тогда большинство 

участников дискуссии не были согласны с про-

тивопоставлением философии и науки. Тем не 

менее проблема научного статуса философии 

остается до сих пор дискуссионной. Это и по-

нятно, если отсутствует общепринятое опреде-

ление философии и нет согласия в понимании 

науки, как можно провести демаркацию между 

ними и утверждать, что философия не есть 

наука [Отклики на статью…, 1990b, с. 70–71]. 

Точно также, видимо, нельзя доказать науч-

ность философии на основе экстраполяции от-

дельных признаков конкретного естественно-

научного знания на философию хотя бы пото-

му, что наука не сводится исключительно к 

естествознанию. В этой связи можно согла-

ситься с мнением акад. Т.И. Ойзермана, что 



ФИЛОСОФИЯ 

 80 

проблема, является ли философия наукой, ока-

зывается одним из вариантов вопроса «что та-

кое философия» [Ойзерман Т.И., 1982, с. 56]. 

Дискуссии о научном статусе философии по 

времени совпали с нарастающим социально-

экономическим, политическим и духовным 

кризисом Советского Союза. Скептицизм в по-

нимании научного статуса философии был 

прежде всего ориентирован в адрес марксист-

ской философии, которая формально являлась 

идеологией и мировоззрением советского об-

щества. Отсюда и сомнения в целесообразности 

преподавания философии в вузах страны. 

Наиболее отчетливо артикулировал эту точку 

зрения известный советский философ 

М.К. Мамардашвили, который видел в филосо-

фии «средство пропагандистской апологии су-

ществующего положения дел в нашем обще-

стве» [Мамардашвили М.К., 1992a, c. 27]. По 

мнению автора, природа философии такова, что 

невозможно (и, более того, должно быть за-

прещено) обязательное преподавание филосо-

фии будущим химикам, физикам, инженерам в 

высших учебных заведениях. Ведь философия 

не представляет собой системы знаний, кото-

рую можно было бы передавать другим и тем 

самым обучить их [Мамардашвили М.К., 1992b, 

c. 14]. Философия, утверждает Мамардашвили, 

это всегда некий внутренний акт сознания, ко-

торый вспыхивает, опосредуя собой другие 

действия [Мамардашвили М.К., 1992b, c. 14].  

Позиция известного грузинского философа 

объяснима. Большой любитель И. Канта, он до-

вел до логического конца точку зрения немец-

кого мыслителя о природе и предназначении 

философии. По мнению М.К. Мамардашвили, 

немыслим учебник по философии и истории 

философии. С его точки зрения, преподавание 

философии на нефилософских факультетах 

имеет задачу формирования у студентов неко-

торого единомыслия, клишированного мышле-

ния, далекого от природы философии, которая, 

будучи актом сознания, мышления, имеет субъ-

ективный, поливариантный характер [Мамар-

дашвили М.К., 1992b, c. 25]. 

Идею о поливариативности и субъективно-

сти философии обосновывали и некоторые 

участники дискуссии о научном статусе фило-

софии [Отклики на статью…, 1990b, c. 65–66, 

68–70]. Такой взгляд на философию существует 

и в современной литературе. Конечно, нельзя 

отрицать, что философия существует благодаря 

творческой деятельности конкретных мыслите-

лей. Но сводится ли она исключительно к уче-

ниям отдельных философов? Думается, что нет. 

Здесь уместно привести соображения акад. 

Т.И. Ойзермана. Как считал ученый, нетрудно 

ответить на вопрос, что такое философия Шел-

линга, Ницше, Сартра, потому что их содержа-

ние может быть строго фиксировано. «Между 

тем, чтобы ответить на вопрос, “что такое фи-

лософия?”, необходимо отвлечься от того, что 

отличает Шеллинга, Ницше, Сартра и многих 

других философов друг от друга. Но что оста-

ется после такого отвлечения, исключающего 

отличие одной философии от другой? Аб-

страктное тождество? Но оно лишь момент 

конкретного тождества, существенность кото-

рого находится в прямом отношении к суще-

ственности заключающегося в нем различия» 

[Ойзерман Т.И., 1982, с. 49]. На наш взгляд, 

даже историю философии нельзя представлять 

как череду сменяющих друг друга и конкури-

рующих друг с другом философских учений. 

Дело не только в том, что между ними суще-

ствует определенная филиация идей, опреде-

ляющая логику развития философии, но и в 

том, что сами эти концепции обусловлены со-

циально-политической реальностью и интел-

лектуальным фоном, существующим в обще-

стве. И то и другое явно и неявно отражается в 

философии.  

Философия и изменяющаяся 

социально-политическая реальность 

Из вышеизложенного следует, что понять 

смысл философских учений вне контекста су-

ществующей социально-политической реаль-

ности и интеллектуального фона очень сложно, 

если вообще возможно. В качестве примера 

можно привести предельно абстрактное учение 

Гегеля. Известно, что его диалектика была 

навеяна Великой Французской революцией и 

достижениями европейского естествознания 

XVIII в. Конечно, прав Гегель, определивший 

философию как эпоху, выраженную в мыслях. 

И в этом контексте философия не есть отдель-

ное учение конкретного мыслителя и даже не 

множество подобных учений, в разных аспек-

тах отражающих эпоху, а нечто общее, которое 

присутствует в этих различных учениях, объ-



Л.А. Мусаелян 

 81 

единяя их по своим существенным основаниям, 

о чем писал Т.И. Ойзерман. 

В то же время сама философия так или ина-

че влияет на существующую реальность и без 

учета этого влияния невозможно адекватно по-

нять и объективно оценить ее значение в исто-

рии человечества. В качестве примера можно 

привести учение Маркса, которое не только 

оказало большое влияние на последующее раз-

витие обществознания, но и определило ход ис-

торических событий в XX в. Чем было бы уче-

ние Маркса без этого влияния? Очередной кон-

цепцией одного из глубоких немецких мысли-

телей XIX в., которых, вне сомнения, было не-

мало. 

Необходимо отметить, что скептическое от-

ношение к философии в нашей стране имеет 

давнюю историю. Исключением разве что, но с 

определенными оговорками, можно считать со-

ветский период, когда философия официально 

признавалась мировоззрением и вместе с дру-

гими общественными науками выступала в ка-

честве идеологии государства. 

Общеизвестно, что формирование древне-

русского этноса произошло относительно позд-

но и почти совпало с принятием христианства. 

Вскоре после крещения Руси происходит рас-

кол христианства, который фактически не пре-

одолен до сих пор. Безусловно, в годы лихоле-

тий Русская православная церковь выполняла 

консолидирующую и мобилизирующую роль в 

обществе. Но вместе с тем она активно проти-

водействовала проникновению в страну иной, 

особенно западной, культуры, которая после 

раскола христианства, однозначно оценивалась 

как враждебная. Такое же отношение Русской 

православной церкви было и к философии как 

феномену западной культуры. Играя на протя-

жении тысячи лет определяющую роль в ду-

ховной жизни страны, церковь формировала в 

обществе «гадливо-боязливое» (В. Ключев- 

ский) отношение к философии, поскольку она 

рассматривалась как источник вольнодумства и 

возможной смуты. Желая оградить российскую 

молодежь от «обольстительного мудрствова-

ния» западных философских систем, царское 

правительство в середине XIX в. закрыло во 

всех университетах страны (за исключением 

Дерптского) философские факультеты и кафед-

ры философии [Малинов А.В., Троицкий С.А., 

2013]. Отношение официальной власти страны 

к философии выразил министр народного про-

свещения, князь П.А. Ширинский-Шихматов 

известной фразой: «польза философии не дока-

зана, а вред от нее возможен» [Никитенко А.В., 

1955, c. 334]. Крайне негативно воспринимала 

власть классическую немецкую философию, в 

особенности материализм Л. Фейербаха. Пре-

подавание философии дозволялось лишь в ду-

ховных учебных заведениях, где изучение этой 

дисциплины было подчинено Откровению. В 

университетах разрешалось изучать логику и 

педагогику, а преподавание этих дисциплин 

поручалось духовным лицам [Никитенко А.В., 

1955, c. 334]. Свидетель этих решений крупный 

чиновник министерства просвещения 

А.В. Никитенко, благодаря которому и получи-

ла известность крылатая фраза российского 

министра, запишет в своем дневнике: «Обще-

ство быстро погружается в варварство: спасай, 

кто может, свою душу!» [Никитенко А.В., 1955, 

c. 336]. Автор афористически назовет эту эпоху 

«помрачением». Вследствие указанных причин 

в России не было Возрождения, Реформации, 

Просвещения и полноценного модерна, что и 

определило заметное наше отставание по уров-

ню развития философской культуры от Запада 

[Межуев В.И., 2018]. 

Итак, если М.К. Мамардашвили аргументи-

ровал запрет на преподавание философии тем, 

что она порождает репродуктивное, клиширо-

ванное мышление, мотивы решения Николая I 

определялись пониманием противоположных 

последствий изучения философии. 

В последующие годы, в начале XX в., после 

Октябрьской революции философский маятник 

качнулся в противоположную сторону. Марк-

сизм был провозглашен единственно научным 

мировоззрением и государственной идеологией 

страны. Монополизация духовной жизни обще-

ства сопровождалась гонениями духовенства и 

зачисткой социального пространства от откры-

тых оппонентов большевиков и марксистской 

философии [Главацкий М.Е. 2002; Лив-

шиц Р.Л., 2020]. «Стерилизация» социального 

пространства, в котором существовала марк-

систская философия, изъятие из вузовских про-

грамм по философии работ русских религиоз-

ных мыслителей, а также отечественных и за-

рубежных обществоведов, критикующих марк-

сизм или придерживающихся иных воззрений, 

безусловно, обедняло духовную жизнь обще-



ФИЛОСОФИЯ 

 82 

ства, способствовало догматизации советской 

версии марксистской философии, негативно 

сказалось на ее творческом потенциале и кон-

цептуальном иммунитете, что со всей очевид-

ностью проявилось в конце 80-х и начале 

90-х гг. прошлого века. 

Необходимо отметить, что философия в той 

мере, в какой она изучает общество и социаль-

ные процессы, затрагивает интересы людей, так 

или иначе выполняет идеологическую функ-

цию. Но даже при всех стараниях властей фи-

лософия не может всецело превратиться в 

идеологию. При всех издержках прагматиче-

ского подхода властей к философии она впер-

вые в истории нашей страны обрела социально 

значимый статус. Осознание социальной вос-

требованности философии, как нам представля-

ется, было немаловажным фактором достаточ-

но успешной работы советских философов, 

особенно второй половины XX в. О впечатля-

ющих интеллектуальных достижениях совет-

ской философии писали и зарубежные исследо-

ватели. «По универсальности и степени разра-

ботанности диалектико-материалистическое 

объяснение природы не имеет равных среди 

современных систем мысли», отмечал профес-

сор Массачусетского технологического инсти-

тута Л.Р. Грэхэм [Грэхэм Л.Р., 1991, c. 415]. Эта 

оценка представляется важной, поскольку аме-

риканский аналитик достаточно подробно ис-

следовал функцию философии в ее связи с раз-

витием естествознания и психологии в СССР. 

Автор этих строк встречался с американским 

ученым. Из беседы с ним можно было сделать 

вывод, что профессор Грэхем очень хорошо 

осведомлен о достижениях и проблемах совет-

ской философии и естествознания. «Как систе-

ма мысли, — писал ученый, — диалектический 

материализм не обладает сиюминутной утили-

тарной ценностью для ученых-исследователей, 

более того, перейдя в догму, он в нескольких 

случаях был серьезной помехой для них, хотя в 

других косвенно имел положительные эффек-

ты, но все равно он имеет очень важное образо-

вательное и эвристическое значение» [Грэ-

хэм Л.Р., 1991, c. 415]. 

Углубляющийся кризис общества в конце 

80-х быстро перерос в драматические события 

начала 90-х гг., следствием которых были ра-

дикальные изменения всех сфер общественной 

жизни. Философский маятник в стране в оче-

редной раз качнулся в противоположную сто-

рону. Официально признанное ранее научное 

мировоззрение перестало быть духовным усто-

ем общества. Сохранить материализм, который 

через пропагандистские шоры позволял бы раз-

глядеть сущность происходящего, — этого но-

вая элита России не могла допустить. Поэтому 

наследие прошлого тоталитарного режима не 

могло не быть подвергнуто массированной ата-

ке. Тем более что был недвусмысленный при-

зыв Б.Н. Ельцина «разобраться, что они там на 

этих кафедрах преподают». Призыв Президента 

не был проигнорирован сервильной интелли-

генцией, которая тут же вспомнила лозунг 

Вольтера. Элиминация научного материализма 

из общественного сознания страны чаще всего 

происходила не на основе серьезного критиче-

ского анализа, а способом его вульгаризации и 

наклеивания политических ярлыков. Марксист-

ская философия трактовалась как теоретиче-

ская основа советской модели социализма, ко-

торая ассоциировалась с тоталитаризмом, 

ГУЛАГом, беззаконием, нищетой и т.д. Про-

слыть идеологом тоталитаризма, а тем более 

ГУЛАГа, никто не хотел. Поэтому в конце 80-х 

началось активное мировоззренческое «линя-

ние» бывших марксистов. В начале 90-х бег-

ство обществоведов от марксизма приобрело 

массовый характер. В общественном сознании 

возник мировоззренческим вакуум, который 

стал заполняться религией. Именно в это время 

все явственнее стали звучать призывы отме-

нить преподавание философии в вузах и заме-

нить ее теологией [Лекторский В.А., 2017, 

c. 141]. Понятно, что эта идея активно поддер-

живалась и лоббировалась во властных струк-

турах иерархами Русской православной церкви. 

Интеллектуальный кризис 

как выражение кризиса общества 

В настоящее время для сомнения в необходи-

мости преподавания философии в вузах видит-

ся две причины. Одна связана с состоянием фи-

лософии, другая — высшего образования в 

России. Рассмотрим их вкратце. 

Человечество в XX в. испытало три гло-

бальных кризиса: один в начале века, другой в 

сороковые годы, третий в конце прошлого сто-

летия. Если философия есть эпоха, выраженная 

в мыслях, кризисы цивилизации не могли не 

получить отражение в мировой философии. 



Л.А. Мусаелян 

 83 

«Платой» западной (немарксистской) филосо-

фии за выход из мирового кризиса стало 

«мельчание» философской тематики, отказ от 

мировоззренческих проблем, идеи историче-

ского прогресса, тяга к иррационализму, гно-

сеологическому релятивизму, агностицизму 

и т.д. Указанные тенденции усиливались в те-

чение всего прошлого столетия. Известный 

немецкий мыслитель Дитрих фон Гильдебранд, 

оценивая состояние современной философии, 

указывает на жалкую роль, которую ей отводят 

сами философы, превращая ее в «служанку 

науки». Они, по мнению ученого, элиминиро-

вали из нее собственно философскую пробле-

матику, сведя ее к проблемам естественных 

наук. Представители позитивизма, релятивизма 

и других течений, отмечает Гильдебранд, ува-

жают любую науку, но отрицают объективную 

реальность, отказываются от методов философ-

ского познания и в то же время считают себя 

философами [Гильдебранд Д. фон, 1997, c. 6]. 

Учитывая проблематику и методы исследова-

ния, которые возникли в философии в резуль-

тате кризиса цивилизации, ученик Гуссерля 

приходит к выводу: «Логический позитивизм, 

семантика и другие формы современного пози-

тивизма, а также и бихевиоризм — это не ка-

кие-то ложные философии, это вообще не фи-

лософия. Свой метод они заимствуют из есте-

ственных наук. Нормы верификации, имеющие 

силу для отдельных наук, не могут механиче-

ски переноситься на решение философских во-

просов» [Гильдебранд Д. фон, 1997, c. 9]. По 

мнению Гильдебранда, одна из причин дискре-

дитации философии современными профессо-

рами философии — в отсутствии у них фило-

софского взгляда на действительность. Ученый 

называет представителей современных течений 

могильщиками философии, поскольку они не 

решают философских вопросов и произволь-

ными умозрительными построениями преграж-

дают постижение истины.  

Необходимо отметить, что негативные тен-

денции, возникшие в мировой философии в 

первой половине прошлого века значительно 

укрепились и развились в результате последу-

ющих кризисов цивилизации и формирования 

глобального неолиберального капитализма, со-

циальной базой которого является потреби-

тельское, атомизированное общество, состоя-

щее в своей массе из «частичных» (Маркс) ин-

дивидов (homo economicus) [Мусаелян Л.А., 

2016]. Состояние современной философии яв-

ляется выражением глубокого кризиса буржу-

азного общества. Поэтому далеко не случайно 

то, что оценка многих известных российских 

исследователей состояния современной миро-

вой и особенно российской философии совпа-

дает с мнением немецкого мыслителя [Гобо-

зов И.А., 2005, 2010; Каменский З.А., 1995; 

Миронов В.В., 2005]. С точки зрения 

И. А. Гобозова, тенденции, сложившиеся в фи-

лософии в конце XX – начале XXI в., свиде-

тельствуют об интеллектуальном кризисе со-

временного общества. Это проявляется в «от-

сутствии в наше время великих мыслителей, 

великих ученых, чьи идеи могли бы охватить 

массы и помогли бы им избавиться от мещан-

ства, от хрематистики, то есть от чрезмерного 

стремления к материальному богатству, от мо-

ральной и духовной деградации» [Гобо-

зов И.А., 2010, c. 5]. «Постклассическая фило-

софия, — отмечает В.М. Межуев, — утратила 

роль главного “властителя дум” своего време-

ни, уступив ее тем, кто далек от всякой фило-

софии» [Межуев В.И., 2017]. Иными словами, 

речь идет о том, что философия перестала вы-

полнять одно из своих важных общественных 

предназначений, ради которого она возникла и 

существовала в течение тысячелетий. Причина, 

по которой современная философия потеряла 

собственную сущность, — это дальнейшее ди-

станцирование от традиций классической фи-

лософии.  

Постмодернизм как отражение обыденной 

повседневности современной больной 

цивилизации 

Указанная выше тенденция рельефно прояви-

лась в постмодернизме, ставшем модным увле-

чением для многих молодых (и не очень) пре-

подавателей вузов России. Как отмечается в 

аналитике, постмодернизм ужесточил критику 

рационализма и базовых принципов классиче-

ской философии. Представители этого течения 

(Ж. Бодрийяр, Ф. Гваттари, Ж. Делёз и другие) 

подвергли сомнению возможности разума в по-

знании объективной действительности, отверг-

ли существование истины и детерминизма, 

научного и социального прогресса. Показа-

тельны в этом отношении известные работы 

Ж. Бодрийяра «Симулякры и симуляции» и 



ФИЛОСОФИЯ 

 84 

Ж. Делёза «Различие и повторение». Авторы 

отстаивают релятивизм в морали, гносеологии, 

истории, мировоззрении, по существу во мно-

гом воспроизведя точку зрения нигилиста 

Ф. Ницше. Если различные течения позитивиз-

ма в первой половине XX в. возвеличивали 

науку и недооценивали философию, растворяя 

ее предмет в проблематике естествознания, то 

постмодернизм, обосновывая условность гра-

ницы между научным фактом и вымыслом, ис-

тиной и ложью, высокой наукой и обыденным 

наблюдением, сбросил с пьедестала саму науку.  

Гильдебранд отказал в статусе философии 

различным течениям позитивизма из-за того, 

что они используют методы частных наук, а не 

философии. Постмодернизм при описании ре-

альности применяет методы, заимствованные 

из психоанализа, психиатрии, искусства, лите-

ратуры, архитектуры, лингвистики, политоло-

гии и других дисциплин. Вместо устоявшихся 

категорий классической философии они вводят 

новые понятия и термины, заимствованные из 

разных наук без учета их значения и всякой ло-

гики [Сокaл А., Брикмон Ж., 2002]. Вследствие 

этого они приобретают трудноопределяемый 

смысл [Деррида Ж., 1992]. Отмеченные осо-

бенности творчества постмодернистов затруд-

няют определение их жанра, хотя авторы пози-

ционируют себя в качестве философов. Но фи-

лософия, как подметил Гегель, есть эпоха, вы-

раженная в мыслях. Постмодернизм как тен-

денция в культурной практике и самосознании 

современных стран есть выражение глубокого 

системного кризиса глобального неолибераль-

ного капитализма. Это эпоха паразитического 

капитализма, при котором делание денег при 

помощи денег, дерривативов и иных замените-

лей («симулякров») ценностей стало определя-

ющим в общественной жизни. Это привело к 

маргинализации общественного, особенно ма-

териального, производства и материального 

труда. Отражением этих процессов стала деон-

тологизация [общественного] бытия, начатая 

Хайдеггером и подхваченная постмодерниста-

ми, превратившими язык — репрезант и ин-

струмент социальной реальности — в един-

ственную реальность. По мнению Р. Рорти, не 

существует верного понимания мира или бы-

тия. Не может быть верного понимания отдель-

ных вещей, к примеру, конституционного 

правления или движения планет, которые опре-

деляются языковыми играми, а они у каждого 

философа свои [Рорти Р. и др., 2008]. Как отме-

чают авторы книги «Интеллектуальные уловки. 

Критика современной философии постмодер-

на» А. Сокал, Ж. Брикмон, использование 

постмодернистами различных научных (или 

кажущихся научными) терминов имеет цель 

поразить, смутить неподготовленного читателя, 

продемонстрировать свою эрудированность 

(ложную). (Заметим, эрудированность автора 

работы, как правило, вызывает уважение и до-

верие читателя.) Если к этому добавить еще 

уверенность их суждений, то становится по-

нятно, в чем секрет такой популярности пост-

модернистов у молодых философов в Европе и 

особенно в США. Однако, как отмечают 

А. Сокал и Ж. Брикмон, уверенность посмо-

дернистов не основывается на их профессио-

нальной компетенции в области естественных 

наук, математики, откуда они заимствуют раз-

личные термины и понятия, не задумываясь об 

их значении [Сокaл А., Брикмон Ж., 2002]. По 

свидетельству С.П. Капицы, постмодернизм на 

Западе получил характеристику «эстетствую-

щего иррационализма» [Капица С.П., 2002]. 

Постмодернизм нельзя понять и тем более объ-

яснить вне той социально-экономической ре-

альности, которая возникла на Западе во второй 

половине XX в. 

Свободные рыночные отношения всегда 

воспевали идеологи буржуазного общества, по-

скольку они дают формальную возможность 

активным деятельным людям самореализовы-

ваться. Между тем свободные рыночные отно-

шения — это социальная реальность, где, как 

отмечал Маркс, все обменивается на деньги и 

самореализация человека возможна лишь как 

акт продажи своих сущностных сил, энергии, 

талантов. Другими словами, это означает, что 

«всеобщая проституция выступает как необхо-

димая фаза развития общественного характера 

личных задатков, потенций, способностей, дея-

тельностей. Выражаясь более вежливо: всеоб-

щее отношение полезности и годности для упо-

требления» [Маркс К., 1968, c. 144]. Поэтому 

отношение человека не только к природе, но и 

к другим людям строится как к средству удо-

влетворения своих потребностей и не более. 

Отсюда и дегуманизация всех сфер обществен-

ной жизни, деградация и примитивизация куль-

туры, девальвация социальных норм и ценно-

стей [Гобозов И.А., 2009]. 



Л.А. Мусаелян 

 85 

Для современной эпохи характерны динами-

зация общественной жизни, быстрая смена по-

требностей, возрастание конкуренции на рынке 

труда. Эти тенденции меняют человека, способ-

ствуют его деперсонификации. Чтобы сохранить 

на себя постоянный спрос на рынке труда, чело-

век должен все время меняться. «Личность с 

рыночным характером, — писал Э. Фромм, — 

по сравнению, скажем, с людьми XIX в. не име-

ет даже собственного “Я”, на которое они могли 

бы опереться, ибо их “Я” постоянно меняется в 

соответствии с принципом “Я такой, какой я вам 

нужен”» [Фромм Э., 2000, c. 367]. Поэтому кри-

зис современного общества, — отмечает фило-

соф, — это кризис идентичности [Фромм Э., 

2000, c. 368]. «Человек эпохи постмодерна, — 

отмечает И. А. Гобозов, — это массовый чело-

век, характерной чертой которого является пол-

ная потеря своей индивидуальности» [Гобо-

зов И.А., 2010, c. 16]. В центре внимания пост-

модернистов — общество, состоящее из людей 

лишенных своей индивидуальности и ориги-

нальности. Подобную социальную реальность 

Ж. Бодрийяр называет массой. «Масса, — пишет 

философ, — выступает характеристикой нашей 

современности… Масса не обладает ни атрибу-

тами, ни предикатами, ни качеством, ни рефе-

ренцией. Именно в этом состоит ее определен-

ность или радикальная неопределенность... Ее 

“социологическое определение” это “бесконеч-

ная сумма равнозначных индивидов 1+1+1”. 

Масса — это “восхитительный союз тех, кому 

нечего сказать и которые не говорят”» [Бодрий-

яр Ж., 2000]. По мысли французского философа, 

масса — это «молчаливое большинство», сфера 

проявления которой симуляция в пространстве, 

где социальное уже отсутствует [Бодрийяр Ж., 

2000]. 

Чтение цитируемой работы Ж. Бодрийяра, 

как и произведений других авторов, кажется, 

дает основание для вывода, что постмодернизм 

есть рефлексия современного атомизированно-

го, манипулируемого общества. Касаясь этого 

вопроса, И.А. Гобозов отмечает, что постмо-

дернизм есть шаг назад в философской рефлек-

сии [Гобозов И.А., 2010, c. 15]. В самом деле, 

серьезный глубокий анализ современного кри-

зисного мира и человека не является задачей 

этой философии. Да и та методология, которая 

применяется постмодернистами, не позволяла 

бы им решать подобную задачу, если бы даже 

ими она ставилась. Дистанцируясь от традиций 

классической философии, постмодернизм избе-

гает целостного, системного анализа социаль-

ной реальности. Метод и стиль постмодерни-

стов — фрагментарное описание действитель-

ности. В фокусе их внимания чаще всего ока-

зываются маргинальные, а не социально значи-

мые, сущностные тенденции общественной 

жизни, для изучения которых традиционно 

применяются рациональные методы познания. 

Скажем, предметом исследования постмодер-

нистов оказывается отношение капитализма к 

шизофрении, бред шизофреника, объявленного 

всемирно-историческим [Делёз Ж., Гватта-

ри Ф., 2004, c. 35]. По признанию Ф. Гваттари, 

он «всегда был влюблен в шизофреников, увле-

кался ими». «Шизоидный дискурс» сформиро-

вал его как философа [Делёз Ж., Гваттари Ф., 

2004, c. 27–28]. Шизоанализ в центре внимания 

и Ж. Делёза, которому он противопоставляет 

психоанализ [Делёз Ж., Гваттари Ф., 2004, 

c. 35]. Даже если не отрицать необходимости 

изучения указанных проблем, остается все же 

вопрос, а являются ли они философскими про-

блемами? А ведь постмодернисты позициони-

руют себя в качестве философов. 

По мнению Ж. Делёза, использование аб-

стракций для исследования истоков и первона-

чал — это возврат к эпохе модерна и усугубле-

ние кризиса философии. Проблему первоначал 

философия давно преодолела. Сама рефлексия о 

вечном, по мысли автора, блокирует движение 

философии. «Философия, согласно Делёзу, не 

является коммуникацией, как не является она ни 

созерцанием, ни рефлексией: она представляет 

собой творчество, и даже революционное по 

своей природе, так как она постоянно создает 

новые концепты» [Делёз Ж., 2004, c. 177]. Фило-

софия — дисциплина, состоящая в творчестве 

концептов, а сам философ — творец [Делёз Ж., 

Гваттари Ф., 1998, c. 32]. Чтобы соответствовать 

подлинным проблемам, творимые концепты 

должны быть необычными, странными, пара-

доксальными и не сводиться к простому мне-

нию, сообщению, обсуждению [Делёз Ж., 2004, 

c. 178]. Трактовка концепта, даваемая Делёзом и 

Гваттари, безусловно, отвечает этим требовани-

ям необычности и странности. «Концепт опре-

деляется как неразделимость конечного числа 

разнородных составляющих, пробегаемых неко-

торой точкой в состоянии абсолютного парения 

с бесконечной скоростью» [Делёз Ж., Гватта-

ри Ф., 2004, c. 32]. Постмодернизм довел до ло-



ФИЛОСОФИЯ 

 86 

гического завершения заложенную позитивиз-

мом и особенно неопозитивизмом (лингвистиче-

ской философией) тенденцию освобождения 

философии от собственно философской пробле-

матики, превратив язык в единственную реаль-

ность, с которой может иметь дело философ. 

Как пишет Делёз, великие философы являются 

великими стилистами. «Стиль в философии — 

это движение концепта… Стиль — это вклад в 

изменение языка, в модуляцию, а также в 

напряжение всего языка по отношению к внеш-

нему» [Делёз Ж., 2004, c. 183]. По мнению авто-

ра, чтобы придать жизнь концептам, язык дол-

жен быть гетерогенным, лишенным равновесия, 

позволяющим из особенностей самого языка ви-

деть сущность, о которой мы и не догадываемся. 

Движение концептов, как отмечает Делёз, не от-

личается последовательностью, их неправиль-

ные очертания не соответствуют друг другу, и 

как фрагментарные целые они не являются дета-

лями целостной мозаики. Иначе говоря, движе-

ние концептов не подчиняется логике. «В фило-

софии все, — отмечает Делёз, — как в романе: 

здесь следует спрашивать, “что же будет?”, “что 

произошло?”. Только персонажами являются 

концепты…» [Делёз Ж., 2004, c. 183]. Поэтому 

чтение работ постмодернистов оставляет ощу-

щение, что это поток сознания (такую же харак-

теристику дает и сам Делёз), объективированно-

го в наборе понятий, терминов, слов, не всегда 

оформленных в виде завершенных суждений, 

имеющих понятный смысл. К тому же в работах 

часто отсутствует единая логика повествования. 

Поэтому было бы правильным сказать, что 

читаемые тексты — это поток «скачущего со-

знания», в котором трудно уловить идею рабо-

ты. Даже для подготовленного читателя стано-

вится актуальным выявление смысла не только 

всей работы, но и ее фрагмента, который вслед-

ствие особенностей языка явно не выражен. 

Читая труды постмодернистов, невольно вспо-

минаются мудрые замечания академика 

Д.С. Лихачева. «…Язык научной работы, — 

писал известный ученый, — не замечается чи-

тателем. Читатель должен замечать только 

мысль, но не язык, каким мысль выражена» 

[Лихачев Д.С., 2018, c. 356]. Но вот вопрос, 

можно ли считать творчество концептов пост-

модернистами образцом научной работы, если 

они фактически отрицают связь языка и мысли. 

Постмодернизм не признает классической ре-

ференциальной теории знака, согласно которой 

знаку (понятию, термину, слову) в предметном 

мире соответствует денотат, а значение знака, 

выражающее отношение знака к обозначаемо-

му предмету (денотату) в сознании субъекта, 

выступает как мысль или, иначе, как смысл 

знака [Губанов Н.И., 2007, c. 55]. Отрицание 

обязательной связи языковых знаков с обозна-

чаемым предметным миром лишает язык своей 

собственной сущности, ибо отрицаются осно-

вополагающие функции языка — экспрессив-

ная, номинативная, коммуникативная. Язык 

превращается в систему графических знаков 

представленных в тексте. 

Отрицание постмодернистами обязательной 

референции между знаком и предметом являет-

ся основанием признавать полисемантичность 

знака и в целом текста. Истина объявляется 

устаревшим понятием прежней философии. 

Любая интерпретация текста, любая точка зре-

ния становится равновероятной. Такая позиция 

объясняет особенность понимания постмодер-

нистами познавательной функции философии. 

Творческая деятельность философа по созда-

нию различных концептов вовсе не означает 

получения новых более глубоких или полных 

знаний о действительности. «В философии, — 

утверждает Ж. Делёз, — мы отказались от 

принципа “прогрессивного развития знаний”: 

один и тот же курс адресуется студентам как 

первого, так и любого другого года, студентам 

и не студентам, философам и не философам…» 

[Делёз Ж., 2004, c. 181]. Дело в том, что эта фи-

лософия не прибавляет человеку новых знаний, 

не делает его мудрее. К подобному выводу 

приходят и российские поклонники постмодер-

низма. Так, одна из них после прочтения книги 

Ж. Делёза и Ф. Гваттари «Что такое филосо-

фия?» пишет: «Если бы меня спросили, хоро-

шая ли это книга, я бы ответила, что, безуслов-

но, хорошая. Но если бы меня спросили, знаю 

ли я теперь, что такое философия, или, по 

крайней мере, знаю ли в большей мере, чем 

раньше, я бы ответила, что знаю не в большей 

мере, чем раньше. В чем же тогда ценность 

предлагаемой книги знаменитых авторов “Ка-

питализма и шизофрении”, разработавших 

столь привлекательный для многих отечествен-

ных философов и деятелей искусства шизоана-

лиз? Пожалуй, основная ее ценность состоит в 

том, что эта книга производит впечатление со-

временного философского сочинения, хотя 



Л.А. Мусаелян 

 87 

написана она восемь лет назад в 1991 году и ав-

торы ее умерли» [Бубенцова К., 1998, с. 4]. 

Несомненно, постмодернизм одно из совре-

менных течений философии, но, как отмечается 

в аналитике, это отнюдь не магистральное ее 

направление, а побочная нисходящая ее ветвь, 

выражающая кризисные тенденции мировой 

философии [Губанов Н.И., 2007, с. 65]. Хотя 

постмодернисты отрицают рефлексивную 

функцию философии, было бы ошибкой не ви-

деть связи между тем, что они пишут, и суще-

ствующей социальной реальностью. Отрицание 

принципиальной разницы между ложью и ис-

тиной, симулятивной реальностью и самой со-

циальной действительностью не есть результат 

больной фантазии постмодернистов, а обыден-

ность современной больной цивилизации. 

Ложь, тиражируемая в тысячах СМИ, распро-

страняемая ведущими информационными 

агентствами и социальными сетями, выдается 

за бесспорную истину. Постановочные вирту-

альные преступления (отравления, убийства) 

однозначно трактуются как реальные события 

для санкционирования и оправдания планируе-

мых реальных преступлений. «Настала эпоха 

убийств на основе симуляции всеобъемлющей 

эстетики симуляции, — отмечает Ж. Бод- 

рийяр, — убийства алиби — аллегорического 

воскрешения смерти, которая служила лишь 

для того, чтобы санкционировать институт вла-

сти, не имеющей без этого ни субстанции, ни 

автономной реальности» [Бодрийяр Ж., 2015, 

c. 50]. Поборники обмана и планируемых пре-

ступлений чаще всего выступают под личиной 

защитников правды, добра, справедливости. 

Пересмотр традиционных институтов брака и 

семьи, половой идентификации людей, граней 

между добром и злом, высоким искусством и 

тем, что искусством не является по определе-

нию, но называется таковым, это реальность 

современной западной цивилизации. 

Значение постмодернизма заключается в том, 

что он заострил внимание на этих проблемах 

общественной жизни, являющихся симптомами 

глубокого кризиса современной капиталистиче-

ской цивилизации. Однако отобразить посред-

ством специфического языка кризисные тенден-

ции социума — это даже не полдела. Ценность 

философии не только и не столько в этом, а в ее 

способности выявить причины возникновения в 

общественной жизни негативных тенденций и 

разработать способы их преодоления. На долю 

философии приходится также научное обосно-

вание пути последующего движения общества. 

Это принципиально важно, поскольку люди са-

ми делают свою историю. Но постмодернизм не 

в состоянии выполнить эти социально значимые 

функции философии, реализация которых была 

определяющим фактором ее возникновения и 

почти трехтысячелетнего существования. Фило-

софия, согласно постмодернистам, не может вы-

вести общество из кризиса, ибо «хаосу жизни» 

нельзя навязать никакую теорию [Ратников В.П., 

2001]. Общество есть сложная, постоянно изме-

няющаяся система, а представители этого тече-

ния не признают системного метода исследова-

ния, отрицают причинно-следственные связи, 

каузальность. Определяя свою цель как творче-

ство концептов, постмодернизм занимается язы-

ковыми играми, редуцирует реальный мир к ми-

ру смыслов и превращает философию в «толко-

вание толкований» [Момджян К.Х., 2021]. Со-

временный научный анализ кризисной социаль-

ной реальности заменяется интерпретациями 

текстов, а замысловатые рассуждения имитиру-

ют научную мыслительную деятельность. Но 

где могут быть использованы результаты такого 

творчества, если еще учесть, что, с точки зрения 

постмодернистов, знания лишены объективно-

сти? В этой связи вполне понятен вопрос про-

фессора И.А. Гобозова — кому нужна такая фи-

лософия?! 

Список литературы 

Бодрийяр Ж. В тени молчаливого большин-

ства, или Конец социального. Екатеринбург: Изд-

во Урал. ун-та, 2000. 96 с.  

Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляция. М.: 

Изд. дом «Постум», 2015. 240 с. 

Бубенцова К. Философия как практика созда-

ния концептов // Делёз Ж., Гваттари Ф. Что такое 

философия? М.: Ин-т эксперим. социологии; 

СПб.: Алетейя, 1998. С. 4–5. 

Гильдебранд Д. фон. Что такое философия? 

СПб.: Алетейя, 1997. 373 с.  

Главацкий М.Е. «Философский пароход»: год 

1922-й. Историографические этюды. Екатерин-

бург: Изд-во Урал. ун-та, 2002. 224 с. 

Гобозов И.А. Глобализация и примитивизация 

общества // Философия и общество. 2009. 

№ 2(54). С. 5–19. 

Гобозов И.А. Интеллектуальный кризис обще-

ства // Философия и общество. 2010. № 3(59). 

С. 5–21. 



ФИЛОСОФИЯ 

 88 

Гобозов И.А. Куда катится философия?! От 

поиска истины к постмодернистскому трепу. М.: 

Издатель Савин С.А., 2005. 202 с. 

Грэхэм Л.Р. Естествознание, философия и 

науки о человеческом поведении в Советском 

Союзе. М.: Политиздат, 1991. 480 с. 

Губанов Н.И. Нищета философии постмодер-

низма // Философия и общество. 2007. № 1(45). 

С. 54–68. 

Делёз Ж. О философии // Делёз Ж. Перегово-

ры. 1972–1990. СПб.: Наука, 2004. С. 176–202. 

Делёз Ж., Гваттари Ф. Беседа об «Анти-

Эдипе» // Делёз Ж. Переговоры. 1972–1990. СПб.: 

Наука, 2004. С. 25–40. 

Делёз Ж., Гваттари Ф. Что такое философия? 

М.: Ин-т эксперим. социологии; СПб.: Алетейя, 

1998. 288 с. 

Деррида Ж. Письмо японскому другу // Во-

просы философии. 1992. № 4. С. 53–57. 

Каменский З.А. Философия как наука: класси-

ческая традиция и современные споры. М.: Наука, 

1995. 175 с. 

Капица С.П. Предисловие к переводу книги 

«Интеллектуальные уловки» Алана Сокала и Жа-

на Брикмона // Сокaл А., Брикмон Ж. Интеллек-

туальные уловки. Критика современной филосо-

фии постмодерна. М.: Дом интеллект. книги, 

2002. С. 6–8.  

Лекторский В.А. Зачем нужна сегодня фило-

софия // Вопросы философии. 2017. № 7. С. 140–

143. 

Лившиц Р.Л. Философский урок «Философ-

ского парохода» // Новые идеи в философии. 

2020. Вып. 7(28). С. 207–216. 

Лихачев Д.С. Заметки и наблюдения. Из за-

писных книжек разных лет. СПб.: Азбука, 2018. 

448 с. 

Малинов А.В., Троицкий С.А. Русская филосо-

фия под запретом (к 90-летию «философского па-

рохода») // Новое литературное обозрение. 2013. 

№ 1(119). С. 53–66. 

Мамардашвили М.К. Быть философом — это 

судьба // Мамардашвили М.К. Как я понимаю фи-

лософию. 2-е изд., изм. и доп. М.: Прогресс; 

Культура, 1992. С. 27–40. 

Мамардашвили М.К. Как я понимаю филосо-

фию // Мамардашвили М.К. Как я понимаю фило-

софию. 2-е изд., изм. и доп. М.: Прогресс; Куль-

тура, 1992. С. 14–26. 

Маркс К. Экономические рукописи 1857–1859 

годов // Маркс К., Энгельс Ф. Соч.: в 50 т. 2-е изд. 

М.: Политиздат, 1968. Т. 46, ч. 1. С. 3–510.  

Межуев В.И. Философия в современной куль-

туре // Философский журнал. 2008. № 1. С. 14–23. 

Межуев В.И. Философия как идеология // Фи-

лософский журнал. 2017. Т. 10, № 4. С. 171–180. 

DOI: https://doi.org/10.21146/2072-0726-2017-10-4-

171-180 

Миронов В.В. Философия и метаморфозы 

культуры. М.: Соврем. тетради, 2005. 424 с. 

Момджян К.Х. Возвращаясь к поиску истин: 

еще раз о состоянии современной социальной фи-

лософии // Вопросы философии. 2021. № 2. C. 29–

41. DOI: https://doi.org/10.21146/0042-8744-2021-2-

29-41 

Мусаелян Л.А. Исторический процесс и глоба-

лизация / Перм. гос. нац. иссл. ун-т. Пермь, 2016. 

128 с. 

Мусаелян Л.А. К вопросу о научности филосо-

фии // Новые идеи в философии: межвуз. сб. науч. 

тр. Пермь, 2000. Вып. 9. С. 196–205. 

Никитенко А.В. Дневник: в 3 т. Т. 1: 1826–

1857. М.: Гослитиздат, 1955. 543 с. 

Никифоров А.Л. Является ли философия 

наукой? // Философские науки. 1989. № 6. С. 52–

62. 

Ойзерман Т.И. Проблемы историко-

философской науки. 2-е изд. М.: Мысль, 1982. 

301 с. 

Отклики на статью А.Л. Никифорова «Являет-

ся ли философия наукой?» // Философские науки. 

1989. № 12. С. 69–79. 

Отклики на статью А.Л. Никифорова «Являет-

ся ли философия наукой?» // Философские науки. 

1990. № 1. С. 82–87. 

Отклики на статью А.Л. Никифорова «Являет-

ся ли философия наукой?» // Философские науки. 

1990. № 2. С. 64–71. 

Отклики на статью А.Л. Никифорова «Являет-

ся ли философия наукой?» // Философские науки. 

1990. № 3. С. 102–110. 

Ратников В.П. Постмодернизм: истоки, ста-

новление, сущность // Философия и общество. 

2002. № 4(29). С. 120–132. 

Рорти Р., Ваттимо Дж., Забала С. Каково 

будущее религии после метафизики? // Логос. 

2008. № 4(67). С. 93–110. 

Сокaл А., Брикмон Ж. Интеллектуальные 

уловки. Критика современной философии пост-

модерна. М.: Дом интеллект. книги, 2002. 248 с. 

Фромм Э. Иметь или быть? // Фромм Э. Вели-

чие и ограниченность теории Фрейда. М.: АСТ, 

2000. C. 185–437. 

 
Получена: 26.01.2022. Принята к публикации: 

05.03.2022 

 



Л.А. Мусаелян 

 89 

References 

Baudrillard, J. (2000). V teni molchalivogo 

bol’shinstva, ili Konets sotsial’nogo [In the shadow 

of the silent majorities, or, the end of the social]. Eka-

terinburg: UrSU Publ., 96 p.  

Baudrillard, J. (2015). Simulyakry i simulyatsiya 

[Simulacra and simulation]. Moscow: Postum Publ., 

240 p. 

Bubentsova, K. (1998). [Philosophy as the prac-

tice of creating concepts]. Deleuze J., Guattari F. 

Chto takoe filosofiya? [Deleuze J., Guattari F. What 

is philosophy?]. Moscow: IEP Publ., St. Petersburg: 

Aleteyya Publ., pp. 4–5. 

Deleuze, J. (2004). [About philosophy]. 

Deleuze J. Peregovory. 1972–1990 [Deleuze J. Nego-

tiations. 1972–1990]. St. Petersburg: Nauka Publ., 

pp. 176–202. 

Deleuze, J. and Guattari, F. (1998). Chto takoe 

filosofiya? [What is philosophy?]. Moscow: IES 

Publ., St. Petersburg: Aleteyya Publ., 288 p. 

Deleuze, J. and Guattari F. (2004). [Discourse on 

«Anti-Oedipus»]. Deleuze J. Peregovory. 1972–1990 

[Deleuze J. Negotiations. 1972–1990]. St. Petersburg: 

Nauka Publ., pp. 25–40. 

Derrida, J. (1992). Pis’mo yaponskomu drugu 

[Letter to a Japanese friend].Voprosy Filosofii. No. 4, 

pp. 53–57. 

Fromm, E. (2000). [To have or to be?]. Fromm E. 

Velichie i ogranichennost’ teorii Freyda [Greatness 

and limitations of Freud’s thought]. Moscow: AST 

Publ., pp. 185–437. 

Glavatskiy, M.E. (2002). «Filosofskiy parokhod»: 

god 1922-y. Istoriograficheskie trudy [«Philosophical 

steamboat»: the year 1922: Historiographic studies]. 

Ekaterinburg: UrSU Publ., 224 p. 

Gobozov, I.A. (2005). Kuda katitsya filosofiya?! 

Ot poiska istiny k postmodernistskomu trepu [Who 

needs such philosophy? From the search for truth to 

postmodernism chatter]. Moscow: Savin S.A. Publ., 

202 p. 

Gobozov, I.A. (2009). [Globalization and primi-

tivization of society]. Filosofiya i obschestvo [Philos-

ophy and Society]. No. 2(54), pp. 5–19. 

Gobozov, I.A. (2010). [Intellectual crisis of socie-

ty]. Filosofiya i obschestvo [Philosophy and Society]. 

No. 3(59), pp. 5–21. 

Graham, L.R. (1991). Estestvoznanie, filosofiya i 

nauki o chelovecheskom povedenii v Sovetskom So-

yuze [Science, philosophy, and human behavior in the 

Soviet Union]. Moscow: Politizdat Publ., 480 p. 

Gubanov, N.I. (2007). [The poverty of the philos-

ophy of postmodernism]. Filosofiya i obschestvo 

[Philosophy and Society]. No. 1(45), pp. 54–68. 

Hildebrand, D. fon (1997). Chto takoe filosofiya? 

[What is philosophy?]. St. Petersburg: Aleteyya 

Publ., 373 p.  

Kamenskiy, Z.A. (1995). Filosofiya kak nauka: 

klassicheskaya traditsiya i sovremennye spory [Phi-

losophy as a science: classical tradition and modern 

disputes]. Moscow: Nauka Publ., 175 p. 

Kapitsa, S.P. (2002). [Foreword to the translation 

of the book «Intellectual Tricks» by Alan Sokal and 

Jean Bricmont]. Sokal A., Brikmon Zh. Intel-

lektual’nye ulovki. Kritika sovremennoy filosofii 

postmoderna [Sokal A., Brickmon J. Intellectual 

tricks.Criticism of modern postmodern philosophy]. 

Moscow: Dom Intellektual’noy Knigi Publ., pp. 6–8. 

Lektorskiy, V.A. (2017). [Why is philosophy 

needed today?]. Voprosy Filosofii. No. 7, 

pp. 140–143. 

Likhachev, D.S. (2018). Zametki i nablyudeniya. 

Iz zapisnykh knizhek raznykh let [Notes and observa-

tions. From notebooks of different years]. 

St. Petersburg: Azbuka Publ., 448 p. 

Livshits, R.L. (2020). [Philosophical lesson 

«Philosophical ship»]. Novye idei v filosofii [New 

Ideas in Philosophy]. Iss. 7(28), pp. 207–216. 

Malinov, A.V. and Troitskiy, S.A. (2013). [Rus-

sian philosophy banned (to the 90th anniversary of 

the «Philosophical Steamboat»)]. Novoe literaturnoe 

obozrenie [New Literary Review]. No. 1(119), 

pp. 53–66. 

Mamardashvili, M.K. (1992). [On understanding 

philosophy]. Mamardashvili M.K. Kak ya ponimayu 

filosofiyu [Mamardashvili M.K. On understanding 

philosophy]. Moscow: Progress Publ., Kul’tura Publ., 

pp. 14–26. 

Mamardashvili, M.K. (1992). [To be a philoso-

pher is fate]. Mamardashvili M.K. Kak ya ponimayu 

filosofiyu [Mamardashvili M.K. On understanding 

philosophy]. Moscow: Progress Publ., Kul’tura Publ., 

pp. 27–40. 

Marx, K. (1968). [Economic Manuscripts 1857–

1859]. Marks K., Engels F. Sochineniya: v 50 t. 

[Marx K., Engels F. Works: in 50 vols.]. Moscow: 

Politizdat Publ.,Vol. 46, pt. 1, pp. 3–510. 

Mezhuev, V.I. (2008). [Philosophy in modern cul-

ture]. Filosofskiy zhurnal [Philosophy Journal]. 

No. 1, pp. 14–23. 

Mezhuev, V.I. (2017). [Philosophy as an ideolo-

gy]. Filosofskiy zhurnal [Philosophy Journal]. 

Vol. 10, no. 4, pp. 171–180. DOI: https://doi.org/ 

10.21146/2072-0726-2017-10-4-171-180 

Mironov, V.V. (2005). Filosofiya i metamorfozy 

kul’tury [Philosophy and metamorphoses of culture]. 

Moscow: SovremennyeTetradi Publ., 424 p. 



ФИЛОСОФИЯ 

 90 

Momdzhyan, K.Kh. (2021). [Returning to the 

search for truth: once again on the status of contempo-

rary social philosophy]. Voprosy filosofii. No. 2, 

pp. 29–41. DOI: https://doi.org/10.21146/0042-8744-

2021-2-29-41 

Musaelyan, L.A. (2000). [To the question of the 

scientific nature of philosophy]. Novye idei v filosofii: 

sbornik nauch. trudov [New Ideas in Philosophy: col-

lect. of scientific works]. Perm, iss. 9, pp. 196–205. 

Musaelyan, L.A. (2016). Istoricheskiy protsess i 

globalizatsiya [Historical process and globalization]. 

Perm: PSU Publ., 128 p. 

Nikiforov, A.L. (1989). [Is philosophy a science?]. 

Filosofskie nauki [Russian Journal of Philosophical 

Sciences]. No. 6, pp. 52–62. 

Nikitenko, A.V. (1955). Dnevnik: v 3 t. T. 1: 1826–

1857 [Diary: in 3 vols. Vol. 1: 1826–1857]. Moscow: 

Goslitizdat Publ., 543 p. 

Oizerman, T.I. (1982). Problemy istoriko-

filosofskoy nauki [Problems of historical and philo-

sophical science]. Moscow: Mysl’ Publ., 301 p. 

Otkliki na stat’yu A.L. Nikiforova «Yavlyaetsya li 

filosofiya naukoy?» [Responses to the article by 

A.L. Nikiforova «Is philosophy a science?»] (1989). 

Filosofskie nauki [Russian Journal of Philosophical 

Sciences]. No. 12, pp. 69–79. 

Otkliki na stat’yu A.L. Nikiforova «Yavlyaetsya li 

filosofiya naukoy?» [Responses to the article by 

A.L. Nikiforova «Is philosophy a science?»] (1990). 

Filosofskie nauki [Russian Journal of Philosophical 

Sciences]. No. 1, pp. 82–87. 

Otkliki na stat’yu A.L. Nikiforova «Yavlyaetsya li 

filosofiya naukoy?» [Responses to the article by 

A.L. Nikiforova «Is philosophy a science?»] (1990). 

Filosofskie nauki [Russian Journal of Philosophical 

Sciences].No. 2, pp. 64–71. 

Otkliki na stat’yu A.L. Nikiforova «Yavlyaetsya li 

filosofiya naukoy?» [Responses to the article by 

A.L. Nikiforova «Is philosophy a science?»] (1990). 

Filosofskie nauki [Russian Journal of Philosophical 

Sciences].No. 3, pp. 102–110. 

Ratnikov, V.P. (2002). [Postmodernism: origins, 

formation, essence]. Filosofiya i obschestvo [Philos-

ophy and Society]. No. 4(29), pp. 120–132. 

Rorti, R., Vattimo, Dzh. and Zabala, S. (2008). 

[What is the future of religion after metaphysics?]. 

Logos. No. 4(67), pp. 93–110. 

Sokal, A. and Brikmon, Zh. (2002). Intel-

lektual’nye ulovki. Kritika sovremennoy filosofii 

postmoderna [Intellectual tricks. Criticism of modern 

postmodern philosophy]. Moscow: Dom Intel-

lektual’noy Knigi Publ., 248 p. 

 

Received: 26.01.2022. Accepted: 05.03.2021 

 

 

Об авторе About the author 

Мусаелян Лева Асканазович 

доктор философских наук, доцент, 

заведующий кафедрой философии 

Пермский государственный национальный  

исследовательский университет, 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15; 

e-mail: lmusaelyan@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0134-5871 

ResearcherID: N-4762-2017 

Lyeva A. Musayelyan 
Doctor of Philosophy, Docent, 

Head of the Department of Philosophy 

Perm State University, 

15, Bukirev st., Perm, 614990, Russia; 

e-mail: lmusaelyan@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0003-0134-5871 

ResearcherID: N-4762-2017 

 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим образом: 

Мусаелян Л.А. Кому нужна сегодня эта философия? Статья первая. Почему существует сомнение в необходимо-

сти преподавания философии в вузах России // Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Со-

циология. 2022. Вып. 1. С. 78–90. DOI: 10.17072/2078-7898/2022-1-78-90 

For citation: 

Musayelyan L.A. [Who needs this philosophy today? Part 1. Why there is some doubt about the need to teach philosophy 

in Russian universities]. Vestnik Permskogo universiteta. Filosofia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Phi-

losophy. Psychology. Sociology], 2022, issue 1, pp. 78–90 (in Russian). DOI: 10.17072/2078-7898/2022-1-78-90 

 


