
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. ФИЛОСОФИЯ. ПСИХОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ 

2025 PERM UNIVERSITY HERALD. PHILOSOPHY. PSYCHOLOGY. SOCIOLOGY Выпуск 2 

________________________________________ 

© Чурин Г.А., 2025 

ФФИИЛЛООССООФФИИЯЯ  

 

УДК 130.32 
https://doi.org/10.17072/2078-7898/2025-2-151-167 

EDN: BXZKAW 

Поступила: 29.12.2024 

Принята: 21.05.2025 

Опубликована: 03.07.2025 

ИСТОРИКО-ФИЛОСОФСКИЕ ПРЕДПОСЫЛКИ 

НЕОГЕГЕЛЬЯНСТВА А. КОЙРЕ 

Чурин Георгий Андреевич 

Московский государственный университет им. М.В. Ломоносова (Москва) 

 

Александр Койре был одним из первых, кто возмутился отсутствию наследия Гегеля во Франции. 

В своем «Докладе о состоянии гегелеведения во Франции» (1930) Койре прямо заявлял о 

необходимости сформировать философскую почву для (пере)открытия наследия классика 

немецкого идеализма. Во многом именно его выступление стало тем самым спусковым крючком, 

после приведения в действие которого полномасштабно запустился проект под названием 

«французское неогегельянство». На основании этого в статье предпринимается попытка 

рассмотреть историко-философские предпосылки интеллектуальной атмосферы Франции конца 

20-х и начала 30-х гг. XX в., к которой, безусловно, мы можем причислить и А. Койре. Выяснить, 

что именно побудило русского эмигранта выступить с обвинениями в адрес интеллектуальной 

элиты Франции того времени, позволит анализ смены парадигмы старого способа 

философствования, на смену которому пришло поколение «трех H», как лапидарно назвал этот 

феномен В. Декомб. Благодаря анализу философского контекста во Франции первой трети XX в. 

мы сможем достичь сразу несколько позитивных выводов для истории философии. В первую 

очередь, мы сможем указать на «французское неогегельянство» как парадигмальный феномен для 

своего времени, представители которого в той или иной мере вдохновлялись Гегелем, Гуссерлем и 

Хайдеггером. На примере интеллектуальной биографии А. Койре мы выделим основные 

интерпретационные точки опоры для экспликации того, какое представление о феноменологии и 

экзистенциальной аналитике выступало в качестве формообразующего. Основной опорой для 

подобного рода восприятия мысли А. Койре служит тот факт, что именно он задал тренд на 

антропологизацию Гегеля, что достигнет своего апогея во «Введении в чтение Гегеля» А. Кожева. 

Ключевые слова: А. Койре, Гегель, А. Райнах, феноменология, история науки, французское неоге-

гельянство. 

 

 

Для цитирования: 

Чурин Г.А. Историко-философские предпосылки неогегельянства А. Койре // Вестник Пермского университета. 

Философия. Психология. Социология. 2025. Вып. 2. С. 151–167. https://doi.org/10.17072/2078-7898/2025-2-151-167. 

EDN: BXZKAW 

 
 



ФИЛОСОФИЯ 

 152 

 

https://doi.org/10.17072/2078-7898/2025-2-151-167 
Received: 29.12.2024 

Accepted: 21.05.2025 

Published: 03.07.2025 

HISTORICAL AND PHILOSOPHICAL FOUNDATIONS 

OF A. KOYRÉ’S NEO-HEGELIANISM 

Georgy A. Churin 

Lomonosov Moscow State University (Moscow) 

Alexander Koyré was one of the first to be outraged by the lack of Hegel’s legacy in France. In his Report 

on the State of Hegelian Studies in France (1930), Koyré explicitly stated the need to form a philosophi-

cal basis for (rediscovering) the legacy of classical German idealism. In many ways, it was his speech that 

became the trigger after which the project called «French Neo-Hegelianism» was launched in full force. 

Based on this, the article attempts to examine the historical and philosophical prerequisites of the intellec-

tual atmosphere in France in the late 1920s – early 1930s, with A. Koyré undoubtedly being its part. To 

find out what exactly prompted the Russian emigrant to make accusations against the intellectual elite of 

France of the time, one should analyze the paradigm shift during which the old way of philosophizing 

was replaced by the generation of the «three N», as the French philosopher Vincent Descombes aptly 

called this phenomenon. An analysis of the philosophical context in France in the first third of the 20th 

century brings us several positive conclusions for the history of philosophy. First of all, we can point to 

«French Neo-Hegelianism» as a paradigmatic phenomenon for its time, whose representatives were, to 

varying degrees, inspired by Hegel, Husserl, and Heidegger. Using the example of the intellectual biog-

raphy of A. Koyré, we will highlight the main interpretative points for the explication of which idea of 

phenomenology and existential analytics acted as a formative one. The main basis for such perception of 

A. Koyré’s thought is the fact that it was he who set the trend toward the anthropologization of Hegel, 

which will reach its climax in the Introduction to the Reading of Hegel by A. Kojeve. 

Keywords: A. Koyré, Hegel, A. Reinach, phenomenology, history of science, French Neo-Hegelianism. 

 

To cite: 

Churin G.A. [Historical and philosophical foundations of A. Koyré’s Neo-Hegelianism]. Vestnik Permskogo universiteta. Filoso-

fia. Psihologia. Sociologia [Perm University Herald. Philosophy. Psychology. Sociology], 2025, issue 2, pp. 151–167 (in Rus-

sian), https://doi.org/10.17072/2078-7898/2025-2-151-167, EDN: BXZKAW 

 

 

Введение 

Цель нашего исследования состоит в выявле-

нии особенностей той интеллектуальной атмо-

сферы, в которой формировалось столь значи-

мое для мировой философии направление, как 

французское неогегельянство. Во-первых, мы 

обратимся к такому влиятельному в XIX в. во 

Франции философскому течению как спириту-

ализм. Во-вторых, проанализируем вклад берг-

сонизма и феноменологии в формирование этой 

атмосферы. В-третьих, будут исследованы 

непосредственные историко-философские 

предпосылки творчества А. Койре: рецепции 

феноменологии Гуссерля–Райнаха, экзистенци-

альная аналитика М. Хайдеггера, концепция 

философии науки Э. Мейерсона. 

Наша гипотеза состоит в том, что именно 

развитие указанных философских течений поз-

волило А. Койре в 1930-х гг., с одной стороны, 

заявить об отсутствии гегельянской традиции 

во Франции как о серьезном изъяне, а с другой 

стороны — первым провозгласить курс на ан-

тропологическое прочтение Гегеля. 

Спиритуализм XIX века, бергсонизм 

и феноменология как ранние предпосылки 

французского неогегельянства 

Исследование предпосылок философского 

творчества основных представителей француз-

ского неогегельянства непроизвольно принуж-

дает нас к тому, чтобы обратиться к наследию 

XIX столетия, где гремели имена мыслителей 

из школы идеологов (Кабаниса, де Траси, 



Г.А. Чурин 

 153 

например), Мен де Бирана, В. Кузена, Ф. Равес- 

сона, Ш. Ренувье и, наконец, А. Бергсона. 

Одновременно с критикой наследия века 

Просвещения и его последним издыханием в 

виде школы идеологов на авансцену филосо-

фии во Франции вышло новое течение — спи-

ритуализм, основоположником которого по 

праву можно считать Мен де Бирана. Следуя 

разделению, предложенному в диссертации 

А.А. Кротова «Философия Мен де Бирана» 

[Кротов А.А., 2000, с. 19], мы сконцентрируем-

ся на втором этапе творчества Мен де Бирана, 

на протяжении которого он выступает с крити-

кой школы идеологов и их философского про-

екта — преимущественно, конечно, концентри-

руя всю мощь удара вокруг таких титанов свое-

го времени, как Д. де Траси и П.Ж.Ж. Кабанис. 

Второй этап философских штудий Бирана 

особенно важен для нашего исследования, т.к. 

его рецепцию мы можем отыскать у француз-

ских философов конца XIX столетия. В сочине-

нии 1806 г., «Об анализе мышления», Биран 

окончательно порывает с идеологами по ряду 

пунктов. Он не согласен с интерпретацией ак-

тивного ощущения. Его, по мнению Бирана, 

следует интерпретировать через подвижность 

волевого усилия человека, не редуцируемого до 

физиологического истолкования, как это было у 

де Траси, что влечет за собой и новый статус во-

левого начала в доктрине Бирана. Отныне воля 

объявляется «сверхорганическим» элементом. 

Ко всему прочему, классификация ощуще-

ний на активные и пассивные привели Бирана к 

отказу от идеологической догмы о качествен-

ном единстве опыте, что отстаивалась в «Эле-

ментах идеологии» де Траси. 

В ходе полемики с идеологами Биран отта-

чивает и свой метод, аккумулирующий в себе 

сразу несколько функций: 

1) интроспекцию, благодаря которой мы от-

крываем для себя присутствие идей; 

2) дедукцию, которая сопоставляет наши 

идеи с полученными данными и на их основа-

нии выносит умозаключения; 

3) повторную интроспекцию, необходимую 

для того, чтобы удостовериться в корректности 

дедукции второго шага. 

Рефлексивный метод позволяет нам вскрыть 

два основных модуса мысли (пассивное и ак-

тивное восприятие), на плечах которых стоит 

все здание человеческого знания и интеллекту-

альные способности человека в целом. 

Пожалуй, самым важным для историко-

философской традиции сочинением Мен 

де Бирана можно назвать его незаконченный 

«Опыт о психологии», т.к. именно в нем будет 

заложено то концептуальное ядро, что будет 

одновременно и способствовать теоретическо-

му развитию спиритуализма, и приведет его к 

кризису или невозможности адаптироваться к 

актуальному философскому полю, как это про-

изошло с бергсонизмом, на смену которому 

очень кстати придет феноменология. 

Главной задачей своего труда Биран ставил 

построение научной психологии, поиска ее 

незыблемого основания. Примечательным ас-

пектом такой задачи является тот факт, что Би-

ран не проводил различия между метафизикой 

и психологией, т.е. построения научной психо-

логии может расцениваться и как проект по-

строения метафизики как науки. 

В качестве базиса новой дисциплины Биран 

выделяет факт сознания. Факт в доктрине Би-

рана есть все, что существует для нас, все, что 

мы можем воспринимать извне, ощущать в нас 

самих, постигать в наших идеях, условный гус-

серлевский reel, если искать исторические ана-

логии. Для факта сознания нужен его носитель, 

т.е. психологический субъект. Открыть доступ 

к этому факту мы можем лишь посредством 

интроспекции, в противном случае, замечает 

Биран, никакое знание для нас не будет до-

ступным и явленным. 

В ходе дескрипции факта сознания Бираном 

мы можем столкнуться со следующими выра-

жениями: он выступает «основой науки о 

принципах», «исток науки вообще», «первое 

знание», «сущностное начальное условие» 

внешних восприятий, «общее и необходимое 

условие всех других фактов», «фундамент всех 

доказательств». 

Таким образом, самосознание выступает 

условием любого факта сознания и любого 

факта в принципе, потому что в каждом нашем 

познавательном акте присутствует конкретная 

постоянная — наше «Я», чувство индивидуаль-

ного существования. Именно внутреннее ощу-

щение «Я», которое сохраняет свое единство в 

ходе познания, является фундаментом научной 

теории психологии. Значимым дополнением к 

характеристике этого внутреннего чувства яв-

ляется утверждение о том, что чувство «Я» не 

принадлежит ни сфере чувственного опыта, ни 



ФИЛОСОФИЯ 

 154 

сфере рассудочной деятельности, оно постига-

ется непосредственно и очевидно через волевое 

усилие. Для обращения к самому себе, т.е. для 

осуществления интроспекции, человек должен 

задействовать свою волю, которая выступает 

причиной действия нашего «Я». Таким обра-

зом, воля и есть тот самый первоначальный акт 

сознания, тождественный «Я». 

Сверхорганический характер воли, которым 

ее наделил Мен де Биран, повлиял на его си-

стему «антропологического спиритуализма». 

Антропология Бирана рождается из критики 

материализма и физиологии, аргументы против 

которых мы можем найти в «О непосредствен-

ной апперцепции», «Опыте об основаниях пси-

хологии», «Философских речах». Критика ма-

териализма проводится им по 2 основным ли-

ниями: первая связана с отказом редуцировать 

человеческую волю к ее материальным детер-

минантам, что обусловлено тем, что воля чело-

века опирается на внутреннее, а не на внешнее 

чувство; вторая связана с установлением зави-

симости мышления человека от его тела. В 

данном случаем наиболее удобным нам пред-

ставляется свести критику Бирана к критике 

натурализма: зависимость тела и мышления 

рождаются вследствие натурализации созна-

ния, которое пытаются исследовать средствами 

естественнонаучных дисциплин, что наделяет 

содержание сознания пространственными ха-

рактеристиками. 

Метафизические заблуждения же, как пола-

гал французский философ, можно преодолеть в 

том случае, если мы сможем осуществить про-

ект «примирения» философских истин. Основа-

нием для такого сближения всех идей будет вы-

ступать «научная психология» Бирана с ее пер-

вичным фактом сознания в качестве базиса для 

построения науки о внутреннем опыте человека. 

Одним из самых влиятельных и известных 

популяризаторов идей Мен де Бирана был 

В. Кузен, называвший Бирана своим учителем. 

Кузен сохранил ряд теоретических допущений 

Бирана, но одновременно с этим он хотел изба-

виться от онтологического дефицита биранов-

ской системы, которая подразумевала невоз-

можностью познания субстанций внешней дей-

ствительности. Главный посыл Кузена можно 

представить так: в философии должны остаться 

только те истины, которые основываются на 

соответствии научной психологии и ее принци-

пов. В исследованиях актов сознания Кузен 

выделял два метода: индукцию, обеспечиваю-

щую построение научных систем, и наблюде-

ние, за счет которого мы могли бы обосновать 

положения школы Здравого смысла (одними из 

идейных вдохновителей философии В. Кузена 

стали Т. Рид и Д. Стюарт). 

Метод наблюдения с необходимостью при-

нуждает нас обратиться к данным собственного 

сознания, обладающих непосредственным и 

очевидным характером. Таким образом, пер-

вым разделом философии эклектизма становит-

ся психология, которую Кузен вслед за Бира-

ном отождествлял с гносеологией. Все факты 

сознания мы можем поделить на три несводи-

мых друг к другу группы: факты ощущения, 

факты воления и факты понятия. 

Виктор Кузен не желал отождествлять разум 

и волю, т.к., по его мнению, в таком случае мы 

не смогли бы объяснить соответствие понятий 

нашего разума опытным данным. Так свое 

название получила доктрина «безличности ра-

зума», признающая за разумом высшую позна-

вательную способность, с чем боролся поздний 

Мен де Биран. 

Еще одним и, пожалуй, главным нововведе-

нием в спиритуалистической философии 

В. Кузена стало введение онтологии. Кузен 

настаивал на возможности перехода от психоло-

гии к онтологии, аргументируя эту позицию тем, 

что разум, чтобы иметь представления о чем-

либо, должен включать в себя некий материал в 

виде феноменов, т.к. породить собственное со-

держание благодаря себе самому разум не спо-

собен. Из этого В. Кузен делает следующий вы-

вод: если разуму нужны феномены в качестве 

посылок для собственного рассуждения и по-

знания внешнего мира, а эти феномены находят-

ся за пределами нас, то мы можем утверждать с 

достоверностью, что внешний мир есть и его 

необходимо изучать. В устройстве мира Кузен 

выделял три рода сущностей: тварные индиви-

дуальные души людей; нематериальные силы 

природы — «безличные духовные монады»; Бог, 

которого исповедуют христиане. 

В 1830-е гг. В. Кузен начал читать курс лек-

ций в Сорбонне, на одной из которых объектом 

его внимания стал Аристотель. В учении Ста-

гирита Кузен находил черты эклектизма, в чем 

сам Кузен, используя argumentum ad hominem, 

находил корректное обоснование своей линии 



Г.А. Чурин 

 155 

философии: «Аристотель обосновывает и орга-

низует, и, стало быть, ничего не исключает. Он 

все классифицирует (classe) — как системы, так 

и идеи и предметы. Вместо того чтобы прези-

рать системы своих предшественников, он их 

исследует, изучает и, путем углубленного ана-

лиза, сводит к их элементарным принципам» 

(цит. по [Блауберг И.И., 2014, с. 52]). Примерно 

в тот же период на философскую арену Фран-

ции выходит Ф. Равессон, первое сочинение 

которого, представленное в качестве эссе для 

конкурса Академии моральных и политических 

наук, было посвящено «Метафизике» Аристо-

теля. Мемуар Равессона, посвященный трудам 

Аристотеля, был высоко отмечен председате-

лями Академии, в том числе и В. Кузеном. 

Первое сочинение Равессона, зато ченное на 

изучение исторического и философского кон-

текста «Метафизики» Аристотеля, а также ее 

последующему влиянию на историю филосо-

фии вплоть до Канта, заканчивается риториче-

ским вопрошанием о будущем философии, о ее 

облике и характерных чертах. Среди таковых 

Равессон выделяет три: 1) «Подлинный метод 

состоит в обращении духа к самому себе, где 

он схватывает себя одновременно в своей по-

тенции и в своем развитии, как активную при-

чину и абсолютную силу»; 2) «Высший прин-

цип всякой реальности, как в существовании, 

так и в мышлении, — это сила, где бесконечное 

и конечное непрестанно различаются и отож-

дествляются в движении жизни. — Система 

мышления и мира строится, путем гармоничного 

развития, на основе принципа силы как универ-

сальный динамизм»; 3) «Закон философского 

метода отражает закон мышления и существо-

вания; это развертывание и свертывание (анализ 

и синтез), сведение различий ко все более высо-

кому единству, где они обретают свое значение 

и абсолютную истину. …Именно эти, отныне 

бессмертные, принципы направляли нас в рабо-

те и будут направлять впредь в наших философ-

ских занятиях» [Блауберг И.И., 2014, с. 56]. 

В трех упомянутых характеристиках «фило-

софии будущего» будут сконцентрированы ос-

новные векторы творчества Равессона. 

Положительную рецензию на работу Равес-

сона мы находим в одном из писем В. Кузена, 

отправленных Шеллингу, после чего между 

Шеллингом и Равессоном устанавливается ин-

теллектуальное сотрудничество, которое в 

большей мере, нежели диалог самого Кузена с 

Шеллингом, обогатит французское сообщество 

идеями немецкого мыслителя. Диалог между 

Шеллингом и Равессоном связан с публикацией 

«Фрагментов» В. Кузена, который послал их 

для ответной реакции Гегелю и Шеллингу. Во 

«Фрагментах» Кузен давал общую оценку раз-

витию философии во Франции и других стра-

нах, включая Германию. Если рецензия Гегеля 

в ответном письме Кузену выдержана в друже-

ском тоне, то рецензия Шеллинга выдержана в 

критическом и негативном ключе. В. Кузен, 

стремящийся к диалогу между двумя странами, 

пожелал включить замечания Шеллинга при 

публикации своего сочинения в качестве пре-

дисловия к основному тексту. Перевести с 

немецкого шеллинговскую критику «Фрагмен-

тов» было поручено Равессону. В своем пере-

воде Равессон нисколько не стремился к тому, 

чтобы выступить в защиту Кузена, который 

считал Равессона своим лучшим учеником (с 

таким статусом Равессон, конечно, не хотел 

мириться). Во многом из-за рецензии Шеллинга 

в отношениях между Равессоном и Кузеном 

наметился разрыв, благоприятно отразившийся 

на последующей судьбе самого Равессона: во-

первых, Равессон впервые установил отноше-

ния с Шеллингом, которые сохранит на долгие 

годы, вплоть до смерти немецкого философа; 

во-вторых, именно в этот период «Равессон 

действительно осознал, кто он есть, и, скажем 

так, открыл самого себя в период с 1835 по 

1837 гг., в эти два года, разделяющих написа-

ние мемуара и первого тома “Опыта”, а глав-

ным образом — в 1837–1846…», по удачному 

замечанию А. Бергсона [Бергсон А., 2010, 

с. 202]. После разрыва с Кузеном и критиче-

ским исследованием творчества Аристотеля в 

свет выходит первый том фундаментального 

труда Равессона, принесшего ему извест-

ность, — «Опыт о Метафизике Аристотеля». В 

этом сочинении Равессон будет развивать ос-

новные интуиции своего первого мемуара об 

Аристотеле, а также, разбирая различия между 

платоновской и перипатетической доктринами, 

сформулирует основной вектор своей филосо-

фии: исследуя основания метафизики, Равессон 

утверждает, что в этой дисциплине «всеобщ-

ность понятий должна соединяться с реально-

стью индивида, сущность — с существованием, 

мышление — с бытием, абсолютная универ-



ФИЛОСОФИЯ 

 156 

сальность — с абсолютной индивидуально-

стью» (цит. по [[Блауберг И.И., 2014, с. 68]). 

В 1837 г. Равессон сдал экзамены на степень 

агреже и приступил к написанию своей доктор-

ской диссертации, посвященной проблеме при-

вычки. Непосредственным предшественником 

в исследовании природы привычки является 

Мен де Биран и его ранее сочинение, еще идео-

логического периода. Примечательно, что сам 

Равессон несколько раз ссылается на Мен де 

Бирана в своей работе, с пиететом перечисляя 

его заслуги, но в своей основе — в методоло-

гии, в логических ударениях собственных рас-

суждений, в границах постановки проблемы 

привычки, которая выйдет в труде Равессона на 

уровень универсума, в чем сказывается уход 

Равессона в сторону от избранного Бираном 

курса. В диссертации Равессона мы можем 

отыскать будущие причины популярности ани-

мизма и витализма Бергсона: Равессон ссыла-

ется на таких ярких фигур интеллектуальной 

культуры Нового времени, как Ян Баптист, Ван 

Гельмонт, Шталь, Рихтер, Биш, Бонне, Бюис-

сон и мн. др. виталистов XVI–XVIII вв. Ключе-

вым мыслителем для Равессона из всей этой 

плеяды был немецкий ятрохимик Георг Эрнст 

Шталь. В его воззрениях Равессона привлекало 

учение, согласно которому нематериальная 

душа является началом всего живого на Земле 

«не в рефлективной форме, но в форме ин-

стинктивной мудрости и интуиции» (цит. по 

[[Блауберг И.И., 2014, с. 74]). Равессон полагал, 

что привычка есть константный модус суще-

ствования живого существа. Обнаружить при-

вычку становится возможным при определен-

ной онтологической модификации: существо в 

своем модусе существования переходит от не-

бытия к бытию, продолжительность которого 

зависит от причины, актуализирующей это су-

щество. Отсюда следует первичное определе-

ние Равессоном «привычки» — это «предрас-

положенность к изменению, порожденная в 

существе непрерывностью или повторением 

одного и того же изменения» [Блауберг И.И., 

2014, с. 75]. Определив причину появления 

привычки, Равессон стремится выяснить ее он-

тологические основания, ввиду чего обращает-

ся к иерархии бытия, в котором выделяет мир 

органической и неорганической природы. По 

его мнению, все существующее в мире стре-

мится продолжить свое существование, это 

фундаментальный закон бытия. Условием су-

ществования любого живого существа Равессон 

называет единство постоянства и изменчиво-

сти, т.к. всякое существо живет в пространстве, 

которое имеет относительно устойчивую и по-

стоянную форму, а время — форма изменчивая. 

На первом уровне иерархии бытия, в неоргани-

ческом мире, посредством взаимозависимости 

пространства и времени, постоянства и измен-

чивости, формируются условия для возникно-

вения привычки, но не она сама, т.к. в неорга-

ническом мире отсутствует подлинное един-

ство бытия, Равессон называет его «гетероген-

ным». Подлинная привычка возникает только 

на органической стадии, на уровне «жизни», а 

не «организации», хотя последняя выступает 

материей для первой, но именно жизнь наделя-

ет косную материю формой и единством. Од-

новременно с этим на органическом уровне 

возникает носитель жизни — субстанция, раз-

вивающая свою внутреннюю и имманентную 

ей потенцию. Только такое существо — суб-

станция — обладает жизненным началом, реа-

лизуемым им в качестве бытия природы. «При-

вычка может начаться только там, где начина-

ется сама природа» (цит. по [Блауберг И.И., 

2014, с. 77]). Одновременно с этим переопреде-

ляются и условия возникновения привычки — 

постоянство и изменения. Отныне их реализа-

ция способствует развитию спонтанности и 

восприимчивости, основным центром которых 

является душа. Душа — это не поддающаяся 

естественной детерминации сущность, которая 

выводит нас на уровень свободы: «Существо, 

изначально вышедшее из фатальности механи-

ческого мира, предстает в нем в осуществлен-

ной форме наиболее свободной активности. А 

это существо — мы сами» (цит. по 

[Блауберг И.И., 2014, с. 79]). Отсюда мы выво-

дим существование сознания, подразделяюще-

гося на интеллект и волю. Открытие сознания 

позволяет нам заново посмотреть на дискурс о 

природе: «В сознании, напротив, одно и то же 

существо действует и видит действие, или ско-

рее действие и видение действия совпадают. 

Автор, драма, актер, зритель составляют единое 

целое» (цит. по [Блауберг И.И., 2014, с. 79]). 

Благодаря сознанию мы можем исследовать 

причину привычки, ее «первопринцип». В ка-

честве метода такого исследования Равессон 

избирает метод аналогии, полагая, что, если все 



Г.А. Чурин 

 157 

существа имеют в себе духовное зерно, то, об-

ращаясь к собственному сознанию, мы сможем 

делать выводы о внешних феноменах. 

Развивая свои рассуждения, Равессон обра-

щается к анализу привычки и инстинкта, следуя 

в данном пункте Мен де Бирану. Привычка 

схожа с инстинктом, который представляет со-

бой изначальные стремления живого существа, 

но менее рефлексивного плана, нежели при-

вычка. Равессон поясняет это таким образом, 

что изначально инстинкт сопровождает при-

вычку, а привычка, вырабатываемая посред-

ством обучения, повторяемости и иных спосо-

бов закрепления одного и того же действия, 

выводит саму себя снова на инстинктивный 

уровень, когда человеку нужно не рефлексиро-

вать о чем-либо, а исполнять уже привычный 

набор действий. Таким образом, мы сталкива-

емся с кругом: инстинкт порождает привычку и 

привычка порождает инстинкт. Выйти из него 

Равессон пытается посредством бирановского 

разделения всех человеческих сил на активные 

и пассивные. Связь между ними, полагает Ра-

вессон, состоит в том, что каждый из этих ви-

дов силы сопровождается неким неотчетливым 

источником активности, который присутствует 

и на уровне чувственности, т.е. пассивности, и 

на уровне активности, волевого усилия. В каче-

стве примера такой смутной активности Равес-

сон приводит праздное качание на качелях: ко-

гда мы медленно раскачиваемся на них, то в 

нас непроизвольным образом просыпается же-

лание спать, которое можно прервать так скоро, 

как скоро мы перестанем качаться. Так Равес-

сон обнаруживает в структуре живого существа 

прослойку, находящуюся ниже воли и интел-

лекта, но сопутствующую им. 

Из этого Равессон, следуя учению о причинах 

Аристотеля, делает различие между волей, ин-

теллектом и привычкой: воля и привычка дви-

жутся в соответствии с неким идеалом действия, 

т.е. ими руководит целевая причина, в то время 

как привычка стремится к акту реализации, т.е. 

выступает как действующая причина. Иначе го-

воря, потенция превращается в стремление, а 

оно, в свою очередь, — в действие. В таком слу-

чае дистанция, устанавливаемая рассудком, 

сужается вплоть до «непосредственного интел-

лекта», где объект действия и само действие ни-

чего не разделяет: «Идея становится бытием… 

Привычка все больше становится субстанциаль-

ной идеей. Смутный интеллект, благодаря при-

вычке заменяющий собой рефлексию, тот непо-

средственный интеллект, где сливаются объект 

и субъект, — это реальная интуиция, в которой 

смешиваются реальное и идеальное, бытие и 

мышление» (цит. по [Блауберг И.И., 2014, 

с. 85]). Привычка как субстанциональная идея 

элиминирует разрыв реального и идеального по-

рядка, который изначально устанавливал каль-

кулирующий рассудок, чуждый многообразию 

жизни и ее динамизму. 

Развитие привычки, постепенное поглощение 

целевой причины действующей, обусловлен 

«влечением» и «желанием», в чем, по мнению 

Равессона, проявляется «закон благодати». Этот 

закон говорит о том онтологическом преимуще-

стве, которое привносит привычка в порядок 

природы, смешивая цель и ее совершение, закон 

и свободу. По мнению Клода Брюэра, закон бла-

годати должен быть понят в аристотелевском 

ключе — как «бытие в потенции, т.е. дух в при-

роде» (цит. по [Блауберг И.И., 2014, с. 88]). 

Диссертация Равессона считается одним из 

самых главных его сочинений наравне с «Опы-

том». Она оказала значительное влияние на 

Бергсона, в частности на его понимание инде-

терминации и времени в «Опыте о непосред-

ственных данных сознания». 

Метод спиритуализма, предложенный Ра-

вессоном, позволит нам осознать, что все наше 

отрефлексированное знание проистекает из 

внутреннего действия, которое не подчиняется 

ни пространству, ни времени, ни «условиям 

протяженности и даже длительности» 

[Блауберг И.И., 2014, с. 122]. В этом заявлении 

мы можем обнаружить как связь с Бираном, так 

и влияние на последующую традицию, что поз-

воляет нам говорить о спиритуализме как еди-

ном течении: отказ от анализа внутреннего 

опыта посредством физических категорий был 

рассмотрен нами при изложении бирановской 

критики материализма. Бергсон уже в своем 

«Введению в метафизику» [Бергсон А., 1999] и 

в сборнике «Мысль и движущееся» [Берг-

сон А., 2010] предложит не ограничиваться 

рамками внутреннего опыта, указывая на то, 

что вся наша жизнь и есть длительность сме-

няющих друг друга психических состояний. 

Чтобы перейти к разговору о Бергсоне, необ-

ходимо обратиться к контексту эпохи, в кото-

рую философия Бергсона появляется. Следуя 



ФИЛОСОФИЯ 

 158 

понятию «имплицитной психологии», предло-

женного П. Гийомом, суть которого состоит в 

том, что вместе с философией у нас существует 

практическая дисциплина, обращенная к позна-

нию Другого и самого себя, к имплицитной пси-

хологии мы можем отнести и спиритуализм с 

его поиском метода для исследования фактов 

сознания и внутреннего опыта человека вообще. 

Вместе с «имплицитной психологией» нам 

надлежит выделить понятие психологии «экспе-

риментальной», появившейся во Франции вме-

сте с переводческой и пропагандистской дея-

тельностью Т. Рибо. В 1870 г. Рибо выпускает 

сочинение «Современная английская психоло-

гия», в котором знакомит французское сообще-

ство с английской психологией, последователь-

но разбирая теории таких мыслителей, как 

Д. Гартли, Дж.С. Милля, Г. Спенсера, А. Бэна 

и мн. др., закладывая тем самым фундамент для 

совершенно нового, не-философского понима-

ния психологии. Примечательным для нас явля-

ется введение к «Современной английской пси-

хологии», где Рибо, критикуя философию за 

праздные вопросы, которые не позволили стать 

ей точной и строгой дисциплиной, предлагает 

отмежеваться психологии от своего истока, что-

бы развиваться в новую научную и строгую 

дисциплину. По мнению Рибо, если предметом 

метафизики являются Бог и душа человека, то 

психология как наука должна отказаться от раз-

личного рода рассуждений о метафизических 

предметах, т.к. они не поддаются проверке [Ри-

бо Т., 1895, с. 3–23]. В 1879 г. Рибо публикует 

работу «Современная германская психология», в 

которой можно встретить описание теорий Фех-

нера, Вундта, Лотце и Гербарта. Влияние, ока-

занное Рибо на своих современников, было ко-

лоссальным, следствием чего стало освобожде-

ние психологии от своего подчиненного перед 

философией положения и введения в 1885 г. но-

вого курса в куррикулум Сорбонны — курса по 

экспериментальной психологии. Привнесение 

ассоцианизма с его эмпиризмом и немецкого 

атомизма с его стремлением к натурализации со-

знания и желанием найти общие законы мышле-

ния и зависимости впечатлений от ощущений 

(прежде всего, здесь имеется в виду закон Фех-

нера–Вебера) привели к резкой критике сразу в 

двух европейских центрах философии: Гуссерль 

будет критиковать натурализм и психологизм, а 

Бергсон — позицию, согласно которой мы мо-

жем представить ментальный ряд в качестве 

дискретного и казуального, что позволит вычле-

нить определенные закономерности нашего 

мышления, подобные физическим законам. 

Господство бергсонизма с приходом фено-

менологии во Францию не смогло удержать 

свои позиции в силу излишней психологизации 

действительности и ригористического антисци-

ентизма Бергсона, предавшего забвению пози-

тивное научное ядро спиритуализма Мен 

де Бирана. 

С другой стороны, родство бергсонизма и 

феноменологии в их предметном аспекте — со-

стояниях сознания — позволило французской 

публике приступить к изучению феноменоло-

гии в снятом виде, если использовать гегелев-

скую терминологию. Ко всему прочему следует 

выделить и ряд других причин, позволяющих 

нам говорить о зарождении феноменологии во 

Франции [Шпигельберг Г., 2002, с. 427–439]. 

1) Немаловажную немаловажную роль во 

Франции в 1920–1930-е гг. играла фигура Лео-

на Брюнсвика, философа, который истолковы-

вал понятие сознания в картезианском ключе и, 

что особенно роднит его с Гуссерлем, пытался 

поставить философию на научные рельсы. Кар-

тезианство Леона Брюнсвика стало решающим 

фактором для принятия гуссерлевской филосо-

фии после 1929 г., когда в своих «Парижских 

докладах» Гуссерль пересматривал взгляд на 

вклад Декарта в философию и признал за фе-

номенологией определенные неокартезианские 

тенденции. 

2) Неотомистская философия во Франции 

чувствовала определенную близость к Гуссер-

лю в его проекте критики психологизма, кото-

рый был удачно согласован с реабилитацией 

таких категорий, как сущность и идея, прибли-

женных к платонизму. 

Критика Гуссерля не воспринималась как 

необходимая предпосылка принятия его док-

трины, ввиду чего он не вошел в обязательный 

тезаурус Жильсона и других неотомистов. Не-

маловажным будет заметить, что такое значи-

мое для феноменологии понятие, как «интен-

циональность» воспринималась представите-

лями католической философии в исконно схо-

ластическом ключе, что позволяло им исполь-

зовать феноменологический метод, оставаясь в 

русле томистской и средневековой мысли. 



Г.А. Чурин 

 159 

3) Протестанская философия во Франции, 

теснимая, с одной стороны, психологизмом, ис-

током которого следует считать редукцию ре-

лигии к человеческой чувственности в трудах 

Шлейермахера, а с другой, ортодоксальным ри-

горизмом Карла Барта, обращенного против 

философии, нашла в феноменологии то сред-

ство, что позволило избавиться от нападок с 

обеих сторон, т. к. феноменология выводила 

религиозное сознание за пределы чувственно-

сти в область их интенциональных референтов. 

4) Не последнюю роль в пришествии фено-

менологии на французскую почву сыграли тра-

гические события начала XX в. — Первая Ми-

ровая война, тяжелое экономическое положение 

послевоенной Франции, связанное с военными 

займами, а затем и последующая за этими собы-

тиями Великая депрессия сделали свое дело. 

Наиболее удачно новые философские требова-

ния 1920–30-х гг. отразил Ж.-П. Сартр в «Кри-

тике диалектического разума», описывая по-

требность в ответе на вопрос, кто такой человек 

в его конкретности, а не в универсальном виде, о 

чем вещали университетские философы с ка-

федр. Заданный бергсонизмом тон на изучение 

всеобщих онтологических и гносеологических 

проблем привел не только к тому, что бергсо-

низм потерял свой авторитет в лице обществен-

ности, требующей ответы на вызовы времени, 

но и сформировал некий философский вакуум 

во французской философии, т.к. популярные на 

тот моменты философы вроде Гастона Башляра, 

Андре Лалланда, Эмиля Мейерсона и мн. др. так 

же, как и Бергсон, главным образом сосредото-

чились на изучении гносеологических, а не эк-

зистенциальных проблем, возникших вслед-

ствие ряда социальных катаклизмов. 

На первый план в 1930-е гг. в феноменоло-

гии во Франции выходит категория «существо-

вания», заслугу введения которой стоит при-

знать за Э. Левинасом. 

Ее анализ и приложение в рамках феноме-

нологического метода сблизило французских 

феноменологов с экзистенциальной аналитикой 

М. Хайдеггера, привнесению которой в идей-

ное поле 1930-х гг. тоже поспособствовал 

Левинас, выпустив в 1932 г. в журнале «Revue 

Philosophique» статью «Мартин Хайдеггер и 

онтология». 

Пожалуй, лучше всего специфику феноме-

нологии во Франции отразил Мерло-Понти в 

своем творчестве. Он никогда не признавал се-

бя строгим адептом Хайдеггера или Гуссерля, 

он выбирал нечто между феноменологией и эк-

зистенциализмом, как впоследствии говорил об 

этом П. Рикер [Вдовина И.С., 2009, с. 25]. 

Мерло-Понти не призывал философов скон-

центрироваться на открытии новых истин в фи-

лософии, он, желая отталкиваться от наличной 

данности, был убежден, что феноменология 

Гуссерля неотделима от проекта Хайдеггера, 

т.к. является раскрытием темы Lebenswelt`а 

позднего Гуссерля. Человек должен осознать 

свою сопряженность с миром, связь с налично 

данным, понять, что «мир уже тут, до моего 

анализа» [Мерло-Понти М., 1999, с. 8], ввиду 

чего мир нужно не конституировать, а описы-

вать. Описывать себя и мир, свое присутствие в 

нем и отношение в мире возможно, по мнению 

Мерло-Понти, посредством феноменологиче-

ской редукции, подлинный смысл которой от-

крывает для нас максима экзистенциальной 

философии Хайдеггера: мы зависимы от мира, 

наше бытие всегда есть бытие-в-мире. 

Наконец, еще одной философской фигурой, 

экспортированной во Францию, стал Гегель. В 

ХХ в. интерес к швабскому мыслителю про-

явился вновь в связи с открытием его «ранних» 

сочинений, посвященных религиозной темати-

ке, — «Жизнь Иисуса», например. Одним из 

первых людей во Франции, кого привлекли 

ранние труды Гегеля, был Ж. Валь, опублико-

вавший в 1929 г. свое знаменитое сочинение 

«Несчастное сознание в философии Гегеля» 

[Валь Ж., 2006]. 

Подход Валя, ученика Бергсона, можно 

назвать подходом старого поколения, предше-

ствовавшего поколению «трех H» (Hegel, 

Husserl, Heidegger), как об этом пишет 

В. Декомб [Декомб В., 2000, c. 10]. Особый ин-

терес к философии Гегеля смог «пробудить» 

А. Кожев, который на своих семинарах осуще-

ствил концептуальный перевод современных 

ему философских течений — феноменологии 

Гуссерля и экзистенциализма Хайдеггера — на 

язык Гегеля, тем самым сделав его современ-

ником французских интеллектуалов 1930-х гг. 

[Курилович И.С., 2018]. 

Специфику сближения такого перевода сто-

ит искать в творчестве А. Койре, впервые за-

явившего как об отсутствии гегельянской тра-

диции во Франции, так и первым провозгла-



ФИЛОСОФИЯ 

 160 

сившего курс на антропологическое прочтение 

Гегеля. Обратимся к исследованию непосред-

ственных историко-философских предпосылок 

творчества Койре, коррелирующих с основны-

ми веяниями эпохи, а именно — к рецепциям 

феноменологии Гуссерля–Райнаха, экзистенци-

альной аналитики М. Хайдеггера и концепции 

философии науки Э. Мейерсона, чтобы очер-

тить контур восприятия феноменологии и фун-

даментальной онтологии в рамках французско-

го неогегельянства как переломного для своего 

времени течения мысли. 

Историко-феноменологическая линия 

философии А. Койре 

В настоящей статье нам хотелось бы условно 

выделить две линии творчества Александра 

Койре, позволяющих говорить о влияния фило-

софской эпохи, в период которой жил и творил 

А. Койре, на его мысль: первую линию можно 

условно назвать «историко-феноменологи- 

ческой», где речь в первую очередь идет о вли-

янии А. Райнаха, Э. Гуссерля и Э. Мейерсона, в 

то время как вторую линию мы назовем «тем-

поральной», концентрирующейся вокруг статей 

Койре «Гегель в Йене» и «Философская эволю-

ция М. Хайдеггера», что открывают перед нами 

поле некоторой единой хайдеггеровской и гус-

серлиански-райноховской феноменологии. 

Философский путь А. Койре был избран им 

самим еще в подростковом возрасте, когда он, 

сочувствующий политике партии социалистов-

революционеров, оказался в тюрьме из-за не-

удачного покушения на губернатора Ростова. В 

непродолжительный период своего тюремного 

заточения Койре ознакомился с содержанием 

двух томов «Логических исследований» 

Э. Гуссерля, после чего, проведя еще некото-

рый промежуток времени в России, отправился 

сначала в Париж, а затем в Германию, в Гет-

тинген, где в то время свой курс лекций читал 

Гуссерль. В Геттингене Койре удалось позна-

комиться и обрасти тесными дружескими кон-

тактами как с самим Гуссерлем (они будут под-

держивать контакт друг с другом до смерти 

мэтра феноменологии), так и с его учениками: 

математиками А. Райнахом, Д. Гильбертом, 

Г. Минковским, основателями феноменологи-

ческого сообщества в Геттингене. Основным 

интересом Койре в ту пору было изучение ма-

тематических парадоксов, что во многом стало 

решающим фактором в сближении с Райнахом 

и Гуссерлем. В 1911 г. А. Койре хотел избрать 

Э. Гуссерля своим научным руководителем для 

исследовательской работы, посвященной схо-

ластическим инсолюблиям (логическим пара-

доксам) и парадоксам теории множеств. Гус-

серль же, в свою очередь, отказал А. Койре, 

ссылаясь на невозможность отклониться от из-

бранного курса (построения феноменологии 

как строгой науки), что в противном случае по-

буждало бы его задаться вопросом о том, 

насколько далеко простираются границы фено-

менологического метода. 

Райнах предполагал, что реакция Гуссерля 

спровоцирована его личной неприязнью к Кой-

ре, что, по мнению большинства исследовате-

лей [Курилович И.С., 2019, с. 97; Schuhmann K., 

1987], является несколько неоправданным 

упреком в сторону человека, который поддер-

живал коммуникацию с Койре до конца своих 

дней. Ко всему прочему, о своем отношении к 

Гуссерлю и о его позитивном влиянии на соб-

ственные взгляды Койре сообщал в письме от 

10 декабря 1953 г.: «Я испытал глубокое влия-

ние Гуссерля. Вероятно, это он, человек, не 

очень хорошо знающий историю, научил меня 

позитивному подходу к истории, интересу к 

греческому объективизму и средневековой 

мысли, к интуитивному содержанию кажущей-

ся чисто концептуальной диалектики, к исто-

рическому — и идеальному — конституирова-

нию систем онтологии. Я унаследовал от него 

платонистский реализм, от которого он отка-

зался, антипсихологизм и антирелятивизм» 

[Шпигельберг Г., 2002, с. 242]. 

Как справедливо замечает Курилович, ссы-

лаясь на Шумана [Курилович И.С., 2019, с. 98], 

вместо Гуссерля в приведенном письме куда 

более оправданно будет поставить имя Райна-

ха, сформировавшего у Койре как взгляд на ис-

торию философии, так и на платонический реа-

лизм в области математики. 

Действительно, предположение о первооче-

редной значимости влияния Райнаха на ум 

Койре по сравнению с влиянием Гуссерля мо-

жет быть оправдано посредством анализа 

райнаховского представления о феноменоло-

гии. В докладе 1914 г. «О феноменологии» с 

первых же строк мы встречаемся с позицией, в 

которой отводится первое место не столько фе-

номенологии как своеобразному продолжению 



Г.А. Чурин 

 161 

воспетого еще немецким идеализмом идеала 

наукоучения (Wissenschaftslehre), сколько фе-

номенологии как специальной методологии, 

применение инструментария которой функцио-

нально оправдано в контексте различных дис-

циплин (сам Райнах, математик по образова-

нию, будет говорить о соответствующей обла-

сти интересов): «В случае феноменологии речь 

идет не о системе философских положений и 

истин — не о системе в которую должны были 

бы верить все, кто называет себя феноменоло-

гами, и которую я мог бы Вам здесь дока-

зать, — но речь идет о методе философствова-

ния, который был востребован самими фило-

софскими проблемами и который сильно отли-

чается от того, как мы осматриваемся и ориен-

тируемся в жизни, и который еще в большей 

степени отличается от того, как мы работаем и 

должны работать в большинстве наук» 

[Райнах А., 2006, с. 355]. 

Основной акцент в своем докладе Райнах 

делает на том, чтобы отказаться от утилитарно-

го алгоритмического взаимодействия с объек-

тами (прежде всего среди математиков), при 

котором все кажется несколько самоочевид-

ным, т. к. структура взаимоотношений с объек-

тами объясняется средствами и предметной об-

ластью той дисциплины, к которым эти объек-

ты прилегают. Иначе говоря, Райнах вслед за 

Гуссерлем выступает в своем докладе против 

усредненного и индифферентного понимания 

мира естественной установки. Мы взаимодей-

ствуем с объектами посредством уже имеюще-

гося у нас методологического аппарата, но 

«…от их сущности мы отстоим бесконечно да-

леко — и если мы достаточно честны, чтобы не 

успокаиваться на дефинициях, которые ни на 

йоту не приближают нас к самой вещи, — то 

мы должны сказать то же, что и бл. Августин 

говорил о времени: “Пока ты меня не спраши-

ваешь, что это, я думаю, что знаю. Но если ты 

спросишь меня, то я больше не знаю”» 

[Райнах А., 2006, с. 357]. 

Объектами критики для Райнаха, как и для 

Гуссерля в его статье «Феноменология как 

строгая наука», выступают психологизм, исто-

ризм и натурализм, но существенным отличием 

позиции Райнаха от гуссерлевской в докладе 

1914 г. является тот факт, что Райнах хочет 

обозначить преимущества феноменологическо-

го метода и, уже как следствие, экстраполиро-

вать его на остальные сферы человеческого 

знания, в том числе и на историю [Мотрошило-

ва Н.В., 2003, с. 63–66]: «Сущностное усмотре-

ние требуется и в других дисциплинах. Не 

только сущность того, что может реализовы-

ваться сколь угодно часто, но и сущность того, 

что по своей природе является единственным и 

неповторимым, требует прояснения и анализа. 

Мы видим, какие усилия прикладывает историк 

не только для того, чтобы пролить свет на не-

известное, но и для того, чтобы сделать нам 

ближе известное, привести его, в соответствии 

с его природой, к адекватному созерцанию. 

Здесь идет речь о других целях и других мето-

дах. Но и здесь мы видим значительные труд-

ности и опасности уклонения и конструирова-

ния. Мы видим, как все время говорят о разви-

тии, но при этом оставляют без внимания во-

прос о том, что же здесь собственно развивает-

ся» [Райнах А., 2006, с. 359–360]. 

Мысль о необходимости смотреть на вещи в 

модусе их кажимости-самих-по-себе станет ру-

ководящим принципом для понимания истории 

науки и истории идей в творчестве Койре, ко-

торый во многих своих трудах откажется от то-

го, чтобы слепо принимать уже известную со-

вокупность фактов и сведений в качестве за-

конченной системы (так, например, Койре от-

межевывается от представления о том, что но-

вовременная революция — банальное след-

ствие отказа от созерцательной жизни, что про-

поведуют многие историки и ученые, напрочь 

исключая из контекста алхимическое наследие 

[Койре А., 1985, c. 128–129]). Подтверждение 

этому мы можем найти в том же самом докладе 

Райнаха и его критическом взгляде на компара-

тивистский подход: «Насколько характерны 

здесь частые сопоставления Гете и Шиллера, 

Келлера и Мейера и т.д., — характерны для 

безнадежной попытки определить нечто через 

то, чем оно не является» [Райнах А., 2006, 

с. 360]. Таким образом, Райнах определяет фе-

номен (в гуссерлевском смысле) не через явле-

ние (в кантовском смысле), а через способ его 

данности в нашем горизонте опыта, т.е. остав-

ляет так, как он был впервые нами открыт. 

Разговор о понимании истории А. Койре 

нельзя себе представить без Э. Мейерсона, ко-

торого он почитал в качестве собственного 

учителя, выражая ему признательность за ака-

демические наставления и близкое общение 



ФИЛОСОФИЯ 

 162 

[Koyré A, 1961, p. 115]. Во многом именно че-

рез связь Райнаха и Мейерсона стоит интерпре-

тировать концепты «философских рамок», 

«ментальных установок» и «смежных понятий» 

в историко-философском взгляде Койре на 

науку. Сотрудничество между Койре и Мейер-

соном началось в 1922 г., когда Койре был 

представлен своему будущему учителю 

Э. Жильсоном. В одной из своих статей, опуб-

ликованных в эмигрантском журнале «Звено» 

под заголовком «Трагедия разума. Философия 

Эмиля Мейерсона», Койре тезисно описывает 

ядро системы Мейерсона: «Наука есть не что 

иное, как объяснение реальности, т.е. поиск 

причин, а не законов; разум в процессе научно-

го “объяснения” стремится свести многообра-

зие к единому, изменение к постоянству, 

“иное” к тождественному» [Койре А., 1926, 

с. 3]. Трагедия разума, как полагает Мейерсон, 

заключается в том, что он «не понимая разли-

чия и бытия, стремится свести их к тождеству и 

небытию. Но тождества и небытия он мыслить 

не может. Его удача была бы для него само-

убийством» [Перекрестие культур…, 2021, 

с. 179]. Помимо этого, Койре согласен в том, 

что изучение науки невозможно осуществлять 

интроспективно или психологически, как это 

представлял себе Дильтей [Дильтей В., 2018]. 

Исторические предпосылки анализа позволяют 

философу и историку науки понять, как формы 

рационального мышления воплощаются в раз-

личные исторические периоды: «Понять науку 

в ее истории, увидеть основные приемы разума, 

творящего науку в борьбе с иррациональным  

“непонятным” материалом опыта — вот труд-

ная, но благородная задача эпистемолога» 

[Койре А., 1926, с. 3]. 

В отличие от Мейерсона, Койре допускал 

одновременно и изменчивость, и постоянство 

ментальных структур ученого и философа, что 

наиболее отчетливо выражается в его подходе к 

пониманию ошибок в рамках историко-

научных парадигм. Для Мейерсона ошибка в 

истории науки как таковая не имеет особого ве-

са, т.к. значим лишь тот факт, что теория, будь 

она ложной или истинной, носит рациональный 

характер, что во многом может быть обоснова-

но самой установкой Мейерсона в отношении 

деятельности ученых. 

В случае с Койре ошибка выражает не толь-

ко функционал человеческого мышления, но и 

контекстуально очерчивает те культурно-

социальные противоречия, с которыми мог 

столкнуться деятель науки в ходе построения 

собственной системы, пытаясь отыскать наибо-

лее удачные средства выражения собственных 

мыслей. 

Анализ ментальных структур Мейерсона 

оставил свой след в концепции «философских 

рамком», репрезентирующих собою априорные 

законы мышления какого-либо философа или 

ученого. Философские рамки А. Койре сочета-

ли в себе аспект анализа сущностей в том виде, 

в каком его представил Райнах в уже упомяну-

том нами докладе: «Никакого случайного Так-

бытия, но лишь необходимое Так-быть-должно 

(So-Sein-Müssen) и, в соответствии с сущно-

стью, Иначе-быть-не-может (Nicht-Anders-Sein-

Können)» [Райнах А., 2006, с. 368]. Это поло-

жение феноменологического анализа Райнаха 

позволило Койре развить свой подход в исто-

рии науки, в котором можно говорить о неко-

торых универсальных принципах мышления 

человека, помещая социально-культурные де-

терминанты на второй план. Социально-

культурные детерминанты, как убедительно 

показывает в своей диссертации Д.Н. Дроздова 

[Дроздова Д.Н., 2012, с. 60], находят свое отра-

жение в понятии «ментальной установки» и 

«смежных понятий», которые являются сино-

нимичными терминами для тезауруса Койре. 

Оба понятия устремлены к тому, чтобы пока-

зать материальность господствующих в от-

дельно взятую историческую эпоху положений, 

с которыми были вынуждены считаться люди 

духовной сферы: «Ментальная установка 

(attitude mentale) людей Средневековья целиком 

и полностью отлична от нашей, и мы рискуем 

впасть в заблуждение относительно их идей, их 

намерений, их теорий, если подменяем их» 

[Дроздова Д.Н., 2012, с. 68] 

Эту доктрину Койре применяет и относи-

тельно Гегеля, утверждая, что и он, несмотря на 

свой спекулятивно-мистический гений, был как 

никогда подвержен духу эпохи, Zeitgeist: 

«Несомненно, влияние среды, Zeitgeist, играет 

свою роль. Но все же, влияния, которым под-

вергается человек, — следовательно, и мышле-

ние Гегеля, — лишь заставляет раскрыть то, 

что уже есть <…> что было в самой основе — 

“в себе” — личности и мышлении Гегеля» 

[Koyré A, 1971, p. 211–212] (цит. по [Курило-

вич И.С., с. 107]). 



Г.А. Чурин 

 163 

Реализация своих мыслей, т.е. содержание 

рамки, которая предопределена ментальной 

установкой, осуществляется каждым мыслите-

лем самостоятельно, а не парадигмально, как 

полагал Кун. Этот тезис Койре можно развер-

нуть на его принципе «гегельянизации Беме» 

или наоборот, «бемизации Гегеля». По мнению 

А. Койре, Гегель — наследник мистической 

традиции, простирающейся вглубь Средних ве-

ков, до М. Экхарта и И. Таулера. Это концепту-

альное ядро гегелевской доктрины отображено 

и в его «Феноменологии», и в «Науке логики», 

а средством его экспликации оказался уже дав-

но существующий в немецкоязычной философ-

ской среде диалектический метод. 

Таким образом, можно сказать, что историзм 

Койре — это эклектизм Мейерсона, выявивше-

го априорные принципы мышления каждого 

мыслителя, и Райнаха, открывшего для Койре 

возможность адаптации феноменологического 

метода к поприщу истории. Важно понимать, 

что синтетическим элементом между обоими 

подходами была сама мысль Койре, с его кон-

цептом «ментальных установок» и своеобраз-

ным пониманием традиции религиозной мыс-

ли, особенно немецкой, которая у Койре при-

обретает однонаправленное развитие спекуля-

тивной теологии от Беме, Парацельса, 

Швенкфельда и Кузанского к Фихте, Шеллингу 

и Гегелю, что, конечно, лишний раз подчерки-

вает оригинальность Койре как мыслителя. 

Рецепция трактовки времени Хайдеггера 

и Бергсона в гегельянских тезисах Койре 

После выхода в свет книги Ж. Валя «Несчастье 

сознания» в 1930 г. Койре выпустил на только 

что опубликованный труд рецензию, где под-

верг критике ряд основных положений 

Ж. Валя. Во-первых, Койре был принципиально 

не согласен с тем, что основу философии Геге-

ля стоит выводить из его ранних сочинений, 

потому что, утверждал Койре, к тому времени 

Гегель еще не смог придать своему учению си-

стематический характер (этого он сможет до-

биться только в Йенский период), и, что более 

важно, Койре не признает за Гегелем избыточ-

ной религиозности, аргументируя свою пози-

цию тем, что юношеские сочинения Гегеля есть 

не что иное, как его исторические рассуждения, 

в лучшем случае способные позволить интер-

претатору понять генеалогию гегелевской мыс-

ли (схожую позицию в интерпретации биогра-

фии Гегеля впоследствии будет занимать 

Ж. Д`Онт [Д`Онт Ж., 2012]). Во-вторых, 

Ж. Валь называет диалектику Гегеля неудач-

ной, «бесплодной», попыткой заточить кон-

кретное в абстрактном, в мысли, на что Койре 

сатирически возражает: «Разве такая неудача не 

характерна для каждого философа?» [Wahl J., 

2017, p. 90]. 

Положения, обращенные против Ж. Валя, 

Койре развил в своем докладе «Гегель в Йене». 

Предшествующие периоды творчества Гегеля 

(бернский (1793–1796) и франкфуртский (1797–

1800)) А. Койре рассматривает в качестве по-

лезных биографических сведений о формиро-

вании Гегеля как мыслителя, но идеи, изложен-

ные в сочинениях того времени, нельзя назвать 

первоочередными для доктрины Гегеля. По 

большей мере, полагает Койре, отсчет того Ге-

геля, который известен философской обще-

ственности, стоит вести с 1801 г., с момента, 

когда Гегель начал осознавать необходимость 

систематизировать собственную философскую 

концепцию. Стоит заметить, что, как и Ж. Валь, 

Койре прегрешает герменевтической строго-

стью в своей интерпретации, исключая из пе-

речня работ, заслуживающих внимания, 

например, «Философию природы», что окажет 

серьезное влияние на интерпретацию Гегеля 

А. Кожева, который, рефлексируя над тезисами 

Койре, вслед за своим коллегой исключил фи-

лософию природы Гегеля из основного корпуса 

сочинений мыслителей, аргументируя это ис-

ключительно антропологическими изыскания-

ми гегелевских штудий: «Природа абстрактна, 

поскольку она абстрагирована от Духа. Только 

синтез, т.е. Человек, в котором полностью осу-

ществилась и раскрылась в качестве таковой 

сущность Абсолюта, конкретен» [Кожев А., 

2003, с. 41–42]. 

Представление о «Науке Логики» как фун-

даментальном труде Гегеля, возвышающемся 

над всеми остальными рукописями, в том числе 

и над «Феноменологией духа», оказало серьез-

ное влияние на интерпретации времени, исто-

рии и антропологии немецкого философа со 

стороны А. Койре. 

Койре, анализируя язык гегелевской фило-

софии, пытается совместить с ним собственное 

представление о философских рамках человека 

и ментальной установки эпохи. Язык творче-



ФИЛОСОФИЯ 

 164 

ства Гегеля имеет свои исторические предпо-

сылки в жизни отдельно взятого народа и при-

надлежит духу немецкой нации. Понятие явля-

ется универсальной формой мышления бытия-

для-себя — это философская рамка в доктрине 

Койре. Несмотря на влияние ментальной уста-

новки эпохи, т.е. средств реализации бытия-в-

себе в его становлении бытием-для-себя, Койре 

выделяет два вида того, что можно было бы 

назвать «духом в истории»: история как реали-

зация бытия-в-себе человечества, т.е. как неко-

торый единый процесс, и история как реализа-

ция бытия-в-себе отдельно взятым индивидом, 

т.е. самореализация. 

Индивидуальное становление разворачива-

ется в человеке как родовом существе, что вы-

ражается в реализации собственной интуиции 

мыслителя имеющимися социальными сред-

ствами. Реализация духа в истории, врученного 

самому себе в понятии, осуществляется в наци-

ональном языке, из чего делается вывод, что и 

сам дух разворачивается в истории народа. 

Таким образом, можно заметить, что Койре 

ставит язык и время в зависимость друг от дру-

га. По его мнению, язык и время доступны 

только для человека, и их можно открыть толь-

ко в антропологии и истории. Кажется, что 

прямым источником этих мыслей Койре явля-

ется хайдеггеровское понимание присутствия 

как того, что бытийствует во времени и облада-

ет логосом. В случае с Гегелем источником 

определения времени является конечный итог 

становления — Абсолют, будущее, сквозь 

призму которого в мире все и разворачивается. 

У Хайдеггера время Dasein`а определяется че-

рез трансцендентальную структуру, синтези-

рующую в себе момент прошлого–настоящего–

будущего, именуемую самим основателем фун-

даментальной онтологии «четвертым измере-

нием» [Хайдеггер М., 1993, с. 400]. Единый 

темпоральный пласт хайдеггеровского присут-

ствия задается через то, что присутствие не 

есть, но оно имеет место как нечто, что эк-

зистирует. Вслед за этим Койре утверждает, 

что «гегелевское время является прежде всего 

человеческим временем, временем человека, 

того странного существа, которое “есть то, чем 

оно не является, и не есть то, чем оно являет-

ся”», т.е. того, что постоянно находится в ста-

новлении, отрицая момент «теперь» в надежде 

на самоопределение из (своего) будущего 

[Руткевич А.М., 2009, с. 472]. В «Философской 

эволюции М. Хайдеггера», тексте, вышедшем 

значительно позже доклада о йенском периоде 

творчества Гегеля, Койре в одном из примеча-

ний дополняет свою ранее артикулированную 

мысль: «Примат возможного подразумевает 

примат будущего по отношению к другим “эк-

стазам” (измерениям) времени. Мы живем и 

действуем, исходя из будущего. В этой харак-

теристике, как и в других, например в характе-

ристике Dasein как бытия, которое не есть то, 

что оно есть, и есть то, что оно не есть, 

М. Хайдеггер сходится с Гегелем — кажется, 

незамеченный или, по крайней мере, нераскры-

тый факт» [Койре А., 1999, с. 119]. 

Человеческое существо на этапе своего раз-

вития прекращает существовать тогда, когда он 

уже буквально «стало», «свершилось» т.е. то-

гда, когда человек стал будущим. Именно по-

этому Койре утверждает, что человек Гегеля — 

«фаустовский человек». Если развитие челове-

ка остановилось, перестав определяться буду-

щим, и дается как результат, т.е. как свершив-

шееся, то оно помещается в прошлое, уже пе-

реставая быть временем как таковым. Оно при-

обретает пространственные характеристики 

наличности и окружающих вещей. 

Койре настаивает на том, что диалектика 

времени Гегеля есть поэтапная феноменологи-

ческая дескрипция актов постижения мира во 

времени: «Гегелевский дух есть время, и чело-

веческое время есть дух». (цит. по [Рутке-

вич А.М., 2009, с. 473] 

Основная проблема такой интерпретации за-

ключается в следующем: если мы желаем гово-

рить об истории в гегелевском смысле, то 

должны говорить о ней лишь в контексте ее за-

конченности, потому что только в таком случае 

мы имеем некий итог становления. Сам Койре 

опасался делать такой вывод, утверждая, что 

время есть «наличное бытие самого Aufheben» 

(наличное в данном случае есть хайдеггеров-

ское Dasein) [Курилович И.С., 2019, с. 122]. 

Заключение 

Подводя итог всему сказанному, можно заме-

тить, что Койре, разработав свою собственную 

теорию развития интеллектуального знания и 

идей в общем, испытал влияние Э. Мейерсона, 

что нашло отражение в его концепте «фило-

софской рамки», а также влияние А. Райнаха с 



Г.А. Чурин 

 165 

его проектом «сущностного анализа» историче-

ских событий. Проанализированная нами ста-

тья «Гегель в Йене» дает понять, насколько 

А. Койре был методологически близок веяниям 

своей эпохи (структура рассмотрения духа у 

Гегеля как Dasein Хайдеггера и объявление ме-

тода Гегеля феноменологическим в гуссерлев-

ском смысле слова) в интерпретации филосо-

фии истории Гегеля и его «Логики». Одновре-

менно с этим анализ генеалогии гегельянских 

тезисов Койре позволяет иначе взглянуть на до-

стижения исследователей французского неоге-

гельянства в отечественной среде: один из тези-

сов монографии И. Куриловича «Французское 

неогегельянство» гласит, что среди сущностных 

черт, благодаря которым мы можем выделить 

«французское неогегельянство» в качестве еди-

ного историко-философского феномена (особый 

акцент на субъективности; ставка на иррацио-

нальные основания гегелевской мысли и пр.), 

мы можем найти и единую «феноменологию 

Гуссерля–Хайдеггера»; однако проведенный 

нами анализ говорит о специфическом понима-

нии феноменологии А. Койре, отсылающем нас 

в первую очередь не к Гуссерлю, а к его ученику 

А. Райнаху, предложившего оригинальный спо-

соб адаптации феноменологического метода к 

исследованию исторических событий, фактов и 

повседневных ситуаций. 

В таком случае необходимость изучения ис-

точников творчества А. Койре и тех, кого при-

числяют к «французским неогегельянцам», мо-

жет быть оправдана историко-философскими 

изысканиями определения самобытных черт 

французского неогегельянства в качестве от-

дельного философского течения или школы, а 

также поиска истоков оригинальной интерпре-

тации феноменологии и экзистенциальной ана-

литики во Франции, инспирированной наравне 

с Хайдеггером и Гуссерлем творчеством 

А. Бергсона, от которого в той или иной степе-

ни мыслители поколения «трех H» не смогли 

отказаться и впоследствии. Адаптация гуссер-

левской феноменологии и фундаментальной 

онтологии М. Хайдеггера к творчеству Гегеля, 

предложенная Койре, позволила сформировать 

новый способ построения онтологических и ан-

тропологических систем, примером чему может 

послужить «Введение в чтение Гегеля» 

А. Кожева, а также «Бытие и ничто» Ж.-

П. Сартра, синтезирующих в себе главенству-

ющую роль негативности в определении онто-

логических особенностей человеческого суще-

ствования вместе с хайдеггеровской интерпре-

тацией временности и феноменологией как ме-

тодом дескриптивного анализа. 

Список литературы 

Бергсон А. Избранное: Сознание и жизнь / пер. 

с фр. И.И. Блауберга. М.: РОССПЭН, 2010. 399 с. 

Бергсон А. Творческая эволюция. Материя и 

память / пер. с фр. М. Булгакова и др. Минск: 

Харвест, 1999. 1408 с. 

Блауберг И.И. Истоки бергсонизма. 

Философия Феликса Равессона. М.: Ин-т 

философии РАН, 2014. 187 с. 

Валь Ж. Несчастное сознание в философии 

Гегеля / пер. с фр. В.Ю. Быстрова. СПб.: 

Владимир Даль, 2006. 334 с. 

Вдовина И.С. Феноменология во Франции (ис-

торико-философские очерки). М.: Канон+, РООИ 

«Реабилитация», 2009. 400 с. 

Декомб В. Современная французская 

философия: сборник / пер. с фр. М.М. Федоровой. 

М.: Весь Мир, 2000. 344 с. 

Дильтей В. Описательная психология / пер. с 

нем. Е.Д. Зайцевой, под ред. Г.Г. Шпета. М.: 

РИПОЛ классик, 2018. 290 с. 

Д’Онт Ж. Гегель: Биография / пер. с фр. 

А.Г. Погоняйло. СПб.: Владимир Даль, 2012. 512 с. 

Дроздова Д.Н. Интерпретация Научной 

революции в работах Александра Койре: дис. … 

канд. филос. наук. М., 2012. 247 с. 

Койре А. Очерки истории философской мысли: 

О влиянии философских концепций на развитие 

научных теорий / пер. с фр. Я.А. Ляткера. М.: 

Прогресс, 1985. 288 с. 

Койре А. Трагедия разума (философия 

Э. Мейерсона): пер. с фр.// Звено. 1926. № 180. 

C. 2–4, 11–12. 

Койре А. Философская эволюция Мартина 

Хайдеггера / пер. с фр. О.А. Назаровой, 

А.П. Козырева // Логос. 1999. № 10. С. 113–136. 

Кожев А. Введение в чтение Гегеля: Лекции 

по феноменологии духа / пер. с фр. 

А.Г. Погоняйло. СПб.: Наука, 2003. 792 с. 

Кротов А.А. Философия Мен де Бирана. М.: 

Изд-во Моск. ун-та, 2000. 104 с. 

Курилович И.С. Рациональные основания 

концептуального перевода: случай 

феноменологии Гегеля–Хайдеггера в работах 

Александра Кожева. Статья первая // Вестник 

РГГУ. Серия: Философия. Социология. 



ФИЛОСОФИЯ 

 166 

Искусствоведение. 2018. № 3. С. 32–41. DOI: 

https://doi.org/10.28995/2073-6401-2018-4-25-32 

Курилович И.С. Французское неогегельянство: 

Ж. Валь, А. Койре, А. Кожев и Ж. Ипполит в 

поисках единой феноменологии Гегеля–

Гуссерля–Хайдеггера. М.: РГГУ, 2019. 224 с. 

Мерло-Понти М. Феноменология восприятия / 

пер. с фр. под ред. И.С. Вдовиной, С.Л. Фокина. 

СПб.: Наука, 1999. 608 с. 

Мотрошилова Н.В. «Идеи I» Эдмунда 

Гуссерля как введение в феноменологию. М.: 

Феноменология–Герменевтика, 2003. 720 с. 

Перекрестки культур: Александр Койре, 

Александр Кожев, Исайя Берлин / отв. ред. 

О.Л. Грановская, Д.Н. Дроздова, А.М. Руткевич. 

М.: Политическая энциклопедия, 2021. 558 с. 

Райнах А. О феноменологии: Доклад, 

читанный в Марбурге в январе 1914 года / пер. с 

нем. В.А. Куренного // Логос, 1991–2005. 

Избранное: в 2 т. / сост. В.В. Анашвили, 

А.Л. Погорельский. М.: Территория будущего, 

2006. Т. 1. С. 355–376. 

Рибо Т. Современная германская психология 

(опытная школа) / пер. с фр. Л. Ройзмана. СПб.: 

Паровая скоропечатня А. Пороховщикова, 1895. 

274 с. 

Руткевич А.М. Койре о Гегеле // Сущность и 

слово: сб. науч. ст. к юбилею проф. 

Н.В. Мотрошиловой / сост., науч. ред. 

М.А. Солоповой, М.Ф. Быковой. М.: 

Феноменология–Герменевтика, 2009. С. 457–475. 

Хайдеггер М. Время и бытие: статьи и выступ-

ления / сост. и пер. с нем. В.В. Бибихина. М.: Рес-

публика, 1993. 447 с. 

Шпигельберг Г. Феноменологическое движе-

ние / пер. с англ. под ред. М. Лебедева. М.: Логос, 

2002. 680 с. 

Koyré A. Études d’histoire de la pensée 

philosophique. Paris: Gallimard, 1971. 364 p. 

Koyré A. Message à l’occassion de la Commemo-

ration du centenaire de la naissance de deux épisté-

mologues français: Emile Meyerson et Gaston Mi-

lhaud // Bulletin de la Société française de philoso-

phie. 1961. Vol. 53. P. 115–116. 

Schuhmann K. Koyré et les phénoménologues al-

lemands // History and Technology, 1987. Vol. 4. 

P. 149–167. DOI: https://doi.org/10.1080/ 

07341518708581695 

Wahl J. Transcendence and the concrete: selected 

writings / ed. by A.D. Schrift, I.A. Moore. N.Y.: Ford-

ham University Press, 2017. 304 p. DOI: https://doi.org/ 

10.5422/fordham/9780823273010.001.0001 

 

References 

Bergson, A. (1999). Tvorcheskaya evolyutsiya. 

Materiya i pamyat’ [Creative evolution. Matter and 

memory]. Minsk: Harvest Publ., 1408 p. 

Bergson, A. (2010). Izbrannoe: Soznanie i zhizn’ 

[Selected works: Life and consciousness]. Moscow: 

ROSSPEN Publ., 399 p. 

Blauberg, I.I. (2014). Istoki bergsonizma. Filoso-

fiya Feliksa Ravessona [The origins of Bergsonism. 

The philosophy of Felix Ravesson]. Moscow: IPh 

RAS Publ., 187 p. 

Descombes, V. (2000). Sovremennaya frantsu-

zskaya filosofiya [Modern French philosophy]. Mos-

cow: Ves’ Mir Publ., 344 p. 

D`Hondt, J. (2012). Gegel’: Biografiya [Hegel: Bi-

ography]. St. Petersburg: Vladimir Dal’ Publ., 512 p. 

Dilthey, W. (2018). Opisatel’naya psikhologiya 

[Ideas concerning a descriptive and analytic psychol-

ogy]. Moscow: RIPOL klassik Publ., 290 p. 

Drozdova, D.N. (2012). Interpretatsiya Nauchnoy 

revolyutsii v rabotakh Aleksandra Korre: dis. … 

kand. filos. nauk [Interpretation of the Scientific 

Revolution in the works of Alexander Koire: disserta-

tion]. Moscow, 247 p. 

Granovskaya, O.L., Drozdova, D.N. and Rut-

kevich, A.M. (eds.) (2021). Perekrestki kul’tur: Ale-

ksandr Koire, Aleksandr Kozhev, Isayya Berlin 

[Crossroads of cultures: Alexander Koyré, Alexandre 

Kojève, Isaiah Berlin]. Moscow: Politicheskaya 

entsiklopediya Publ., 558 p. 

Heidegger, M. (1993). Vremya i bytie: stat’i i 

vystupleniya [Time and being: Articles and speech-

es]. Moscow: Respublika Publ., 447 p. 

Koyré, A. (1926). [The tragedy of reason (philoso-

phy of E. Meyerson)]. Zveno. No. 180, pp. 2–4, 11–12. 

Koyré, A. (1971). Études d’histoire de la pensée 

philosophique [Studies in the history of philosophical 

thought]. Paris: Gallimard Publ., 364 p. 

Koyré, A. (1961). [Message on the occasion of 

the Commemoration of the centenary of the birth of 

two French epistemologists: Emile Meyerson and 

Gaston Milhaud]. Bulletin de la Société française de 

philosophie [Bulletin of the French Society of Phi-

losophy]. Vol. 53, pp. 115–116. 

Koyré, A. (1985). Ocherki istorii filosofskoy mys-

li: O vliyanii filosofskikh kontseptsiy na razvitie 

nauchnykh teoriy [Essays on the history of philosoph-

ical thought: Influence of philosophical trends on the 

formulation of scientific theories]. Moscow: Progress 

Publ., 288 p. 

Koyré, A. (1999). [Martin Heidegger’s philosoph-

ical evolution]. Logos. No. 10, pp. 113–136. 



Г.А. Чурин 

 167 

Kojève, A. (2003). Vvedenie v chtenie Gegelya: 

Lektsii po fenomenologii dukha [Introduction to the 

reading of Hegel: Lectures on phenomenology of 

spirit]. St. Petersburg: Nauka Publ., 792 p. 

Krotov, A.A. (2000). Filosofiya Men de Birana 

[The Philosophy of Maine de Biran]. Moscow: MSU 

Publ., 104 p. 

Kurilovich, I.S. (2018). [Rational foundations of 

conceptual translation. the case of Hegel–Heidegger 

phenomenology in the works of Alexandre Kojève. 

Article one]. Vestnik RGGU. Seriya: Filosofiya. 

Sotsiologiya. Iskusstvovedenie [RSUH/RGGU Bulle-

tin. Series: Philosophy. Social Studies. Art Studies]. 

No. 3, pp. 32–41. DOI: https://doi.org/10.28995/ 

2073-6401-2018-4-25-32 

Kurilovich, I.S. (2019). Frantsuzskoe neoge-

gel’yanstvo: Zh. Val’, A. Koire, A. Kozhev i Zh. Ippolit 

v poiskakh edinoy fenomenologii Gegelya–Gusserlya–

Khaydeggera [French neo-Hegelianism: J. Wahl, 

A. Koyré, A. Kojève and J. Hyppolite in search of a 

unified phenomenology of Hegel–Husserl–Heidegger]. 

Moscow: RSUH Publ., 224 p. 

Merleau-Ponty, M. (1999). Fenomenologiya vos-

priyatiya [Phenomenology of perception]. 

St. Petersburg: Nauka Publ., 608 p. 

Motroshilova, N.V. (2003). «Idei I» Edmunda 

Gusserlya kak vvedenie v fenomenologiyu [Edmund 

Husserl’s «Ideas I» as an introduction to phenome-

nology]. Moscow: Fenomenologiya–Germenevtika 

Publ., 720 p. 

Reinach, A. (2006). [On phenomenology: Lecture 

delivered in Marburg in January 1914]. Logos, 1991–

2005. Izbrannoe: v 2 t. [Logos, 1991–2005. Selected 

works: in 2 vols]. Moscow: Territoriya buduschego 

Publ., vol. 1, pp. 355–376. 

Ribot, T. (1985). Sovremennaya germanskaya 

psikhologiya (opytnaya shkola) [German psychology 

of to-day: the empirical school]. St. Petersburg: Pa-

rovaya skoropechatnya A. Porokhovschikova Publ., 

274 p. 

Rutkevich, A.M. (2009). [Koyré on Hegel]. 

Suschnost’ i slovo: sbornik nauchnykh statey k yubi-

leyu professora N.V. Motroshilovoy, sost., nauch. 

red. M.A. Solopovoy, M.F. Bykovoy [M.A. Solopova, 

M.F. Bykova (eds.) Essence and word: collection of 

scientific articles dedicated to the anniversary of pro-

fessor N.V. Motroshilova]. Moscow: Fenomenologi-

ya–Germenevtika Publ., pp. 457–475. 

Schuhmann, K. (1987). [Koyré and the German 

phenomenologists]. History and technology. Vol. 4, 

pp. 149–167. DOI: https://doi.org/10.1080/ 

07341518708581695 

Spiegelberg, G. (2002). Fenomenologicheskoe 

dvizhenie [The phenomenological movement]. Mos-

cow: Logos Publ., 680 p. 

Vdovina, I.S. (2009). Fenomenologiya vo Frantsii 

(istoriko-filosofskie ocherki) [Phenomenology in 

France (historical and philosophical essays)]. Mos-

cow: Kanon+, ROOI «Reabilitatsiya» Publ., 400 p. 

Wahl, J. (2006). Neschastnoe soznanie v filosofii 

Gegelya [Unhappy consciousness in Hegel’s philoso-

phy]. St. Petersburg: Vladimir Dal’ Publ., 334 p. 

Wahl, J. (2017). Transcendence and the concrete: 

selected writings. New York: Fordham University 

Press, 304 p. DOI: https://doi.org/10.5422/ 

fordham/9780823273010.001.0001 

 

 

Об авторе About the author 

Чурин Георгий Андреевич 

студент направления «Философия», 

кафедра истории зарубежной философии 

Московский государственный университет 

им. М.В. Ломоносова, 

119991, Москва, Ломоносовский пр., 27/4; 

e-mail: churingeorge1917@gmail.com 

ResearcherID: NCV-8442-2025 

Georgy A. Churin 
Philosophy Student, 

Department of History of Foreign Philosophy 

Lomonosov Moscow State University, 

27/4, Lomonosovsky av., Moscow, 119991, Russia; 

e-mail: churingeorge1917@gmail.com 

ResearcherID: NCV-8442-2025 

 


