
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. РОССИЙСКАЯ И ЗАРУБЕЖНАЯ ФИЛОЛОГИЯ 
2025. Том 17. Выпуск 4 

                                                 
© Васильева Е. В., 2025 

100 

 
ЛИТЕРАТУРА В КОНТЕКСТЕ КУЛЬТУРЫ 

 
УДК 821.111 
doi 10.17072/2073-6681-2025-4-100-109 
https://elibrary.ru/mtixbk 
 

 
 
EDN MTIXBK 

 
 

Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона 
 

Васильева Екатерина Владимировна 
к. филол. н., доцент кафедры русского языка, современной русской  
и зарубежной литературы 
Воронежский государственный педагогический университет 
394043, Россия, г. Воронеж, ул. Ленина, 86. vevvrn@mail.ru 

SPIN-код: 8859-5329 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5455-7910 
ResearcherID: Y-7542-2018 

Статья поступила в редакцию 22.04.2025 
Одобрена после рецензирования 22.08.2025 
Принята к публикации 01.09.2025 
 

Информация для цитирования 
Васильева Е. В. Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона // Вестник Пермского университета. Российская и 
зарубежная филология. 2025. Т. 17, вып. 4. С. 100–109. doi 10.17072/2073-6681-2025-4-100-109. EDN MTIXBK 

 
Аннотация. Статья посвящена анализу образов чудаков в романах знаменитого английского 

писателя Г. К. Честертона. Целью исследования является рассмотрение специфики художественного 
воплощения образов героев-чудаков и героев-безумцев, а также особенностей их функционирования 
в романах английского писателя. Методологической базой выступают работы Р. Бажановой, М. Бах-
тина, Г. Гачева, В. Карасика и Е. Ярмаховой, И. Стернина. Анализ показал, что типологически че-
стертоновские чудаки близки шутам Средневековья, героям-чудакам Ч. Диккенса. Для них характе-
рен определенный набор черт, таких как неординарность и странность, особый взгляд на мир, близ-
кий к детскому мироощущению, способность к творческому воображению и игре. Необычность этих 
героев выражается в странных, эксцентричных поступках, игровом поведении, в нарушении обще-
принятых условностей. Показывается, что эксцентричность героев Честертона – особый условный 
прием, создающий эффект остранения, помогающий разрушить автоматизм восприятия и условности 
поведения в обществе, характерные для рубежа XIX–XX вв. В ходе исследования установлено, что в 
произведениях Честертона различается мнимое и подлинное безумие. Герои-безумцы выступают ху-
дожественным воплощением восприятия Честертоном отрицательных проявлений общественного 
сознания рубежа XIX–XX вв., олицетворяют приверженность одной идее и ограниченный взгляд на 
мир. Чудаки и безумцы являются героями-антагонистами.  Вступая в борьбу с безумцами, герои-
чудаки защищают основные ценности человечества, духовные традиции, помогают увидеть чудес-
ную сторону бытия. 

Ключевые слова: Г. К. Честертон; герой-чудак; безумец; игра; национальная идентичность; 
парадокс; эксцентричность. 

 
Введение 
Отечественные [Гачев 1998; Карасик, Ярма-

хова 2006; Стернин, Ларина, Стернина 2003] и 
зарубежные [Оруэлл 1992; Пристли 1988; Фокс  

 
2011] исследователи национального образа Ан-
глии как особые определяющие характеристики 
национальной идентичности выделяют прежде 
всего практичность, следование традициям и 



Vasiljeva E. V. Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

101 

установленным правилам, приверженность здра-
вому смыслу, а в качестве доминирующих черт 
поведенческих проявлений называются умерен-
ность, сдержанность, вежливость (см.: [Стернин, 
Ларина, Стернина 2003]). При этом такие цен-
ностные ориентиры англичан, как индивидуаль-
ность и личностная свобода, предполагают 
«плюрализм и терпимость к осуществлению 
многообразия» [Гачев 1998: 401], допустимость 
странного, эксцентричного поведения человека, 
увлеченность игрой [Оруэлл 1992: 197]. В работе 
В. Карасика и Е. Ярмаховой утверждается, что 
эксцентричность является важной особенностью 
английского национального характера, при этом 
она рассматривается как «реакция на традицион-
ные нормы поведения, которые воспитывались 
школой, моралью, социальными институтами» 
[Карасик, Ярмахова 2006: 78]. «Пройдя жесто-
кие испытания, связанные с социализацией, ан-
гличанин резервирует за собой право эксцен-
трически выражать свою индивидуальность» 
[там же: 79]. 

Эксцентричность как особенность националь-
ной ментальности получает художественное во-
площение в образах героев-чудаков, так часто 
встречающихся в английской литературе. «Наша 
страна всегда была страной чудаков, ими кишмя 
кишит английская литература прошлого, где они 
служат источником неистощимого веселья, кото-
рое нам облегчает душу» [Пристли 1988: 52]. 
Особенности художественного воплощения ге-
роев-чудаков в произведениях английских писа-
телей достаточно хорошо изучены в работах оте-
чественных литературоведов и культурологов. 
Динамика эволюции образа чудака прослежива-
ется в работе К. Разумахиной: в контексте коми-
ческой традиции английской литературы харак-
теризуется специфика образов чудаков, литера-
турная родословная которых ведется от героев 
шекспировских произведений (шуты комедий, 
Фальстаф), включает экстравагантных героев 
романов XVIII–XIX вв. Г. Филдинга, Т. Смол-
летта, Л. Стерна, Ч. Диккенса [Разумахина 2017]. 
Р. Бажанова, исследуя эксцентричность как куль-
турно-эстетический феномен, утверждает, что 
эксцентрическое поведение соединяет «в себе 
такие способы действий, как нестандартность, 
необычность, доходящие до странности; нару-
шение логики и даже нелепость, заведомо лома-
ющая, искажающая очевидный порядок вещей» 
[Бажанова 2012: 188]. Лингвокультурологиче-
ский подход характерен для исследования 
В. Карасика и Е. Ярмаховой, где рассматривается 
типаж «английского чудака» как значимый кон-
цепт английской ментальности. В качестве мате-
риала для анализа привлекаются и произведения 
английской литературы, где герой-чудак стано-

вится знаковой фигурой. В работе формулирует-
ся и определение эксцентричности как странно-
го, выходящего за рамки общепринятых, при-
вычных норм общественного поведения: «Экс-
центриком можно назвать человека, чье поведе-
ние, взгляды и/или хобби отличаются в значи-
тельной мере от принятых норм в обществе, од-
нако во всем остальном такой человек вполне 
нормален. Он (или она) воспринимается как 
личность странная, необычная, нетрадиционная, 
сумасбродная» [Карасик, Ярмахова 2006: 109–
110]. Именно это исследование часто использу-
ется в качестве теоретической базы в отече-
ственных работах для анализа содержания и 
функционирования образа героя-чудака в ан-
глийской литературе на примере творчества от-
дельных писателей.  

В трудах К. Разумахиной, О. Королевой, 
М. Козыревой и др. в качестве литературного 
материала предлагаются произведения П. Вуд-
хауса, Т. Фишера, Г. Честертона, О. Хаксли. 
Стоит обратить внимание, что английские писа-
тели в своих научно-критических трудах также 
уделяли большое внимание героям-чудакам как 
традиционным персонажам национальной лите-
ратуры. Достаточно вспомнить биографию 
«Чарльз Диккенс» Г. К. Честертона или статью 
Дж. Б. Пристли «Комические персонажи англий-
ской литературы». Дж. Пристли замечает: «Сре-
ди писателей у нас немало было чудаков, и вся 
литература Англии, не знавшая академии, росла 
и развивалась с неподрезанными крыльями и по-
тому полна чудачеств, прихотей, своеобразия и 
духа самоутверждения» [Пристли 1988: 52]. 

Обобщая основные положения вышеназван-
ных исследований, можно сделать следующие 
выводы: образ героя-чудака в английской лите-
ратуре имеет богатую традицию, сформирова-
лись устойчивые характерные черты подобного 
типа героя. Несмотря на всё разнообразие чуда-
ков английской литературы, выявляются устой-
чивые типологические черты. Можно утвер-
ждать, что собирательный образ чудака отлича-
ется такими качествами, как странность поведе-
ния, которое может нарушать общепринятые 
нормы, пристрастие к какому-либо необычному 
занятию, хобби в частной жизни, схожесть с 
ребенком, при этом окружающие чаще всего 
воспринимают подобное проявление чудачества 
как неопасное, с веселым недоумением, что 
придает образам юмористическую тональность. 
В образе чудака получают художественное во-
площение особенности английского юмора, при-
верженность англичан к парадоксу и нонсенсу.  

В отечественном литературоведении не уде-
лялось пристального внимания анализу образов 
чудаков в романах Г. К. Честертона, что и опре-



Васильева Е. В. Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона 
 

102 

деляет актуальность данного исследования. В 
нашей статье предлагается рассмотрение специ-
фики художественного воплощения образов ге-
роев-чудаков, а также особенностей их функцио-
нирования в романах английского писателя. В 
данной работе мы будем придерживаться тради-
ции, сложившейся в отечественном литературо-
ведении [Бажанова 2012; Карасик, Ярмахова 
2006; Козырева 2016], и использовать слова «чу-
дак» и «эксцентрик» как синонимы, соответ-
ствующие английским eccentric, weirdo. 

Г. К. Честертон (1874–1936) известен как ори-
гинальный христианский мыслитель, знамени-
тый публицист и полемист в Англии начала 
ХХ в., а также автор детективных рассказов и 
нескольких романов. Основным содержанием 
его творчества стали осмысление и критический 
анализ состояния западноевропейского обще-
ственного сознания конца XIX – начала XX в., 
полемика с теориями и концепциями, утвержда-
ющими хаос и распад мира, изжитость и исчер-
панность бытия, а также утверждение собствен-
ной концепции гармоничного существования 
человека и мира («философии радости») (см. по-
дробнее: [Boyd 1975; Coats 1984]). 

В честертоновских романах представлена га-
лерея чудаков: Оберон Квин и Адам Уэйн 
(«Наполенон Ноттингхилльский», 1904), Воскре-
сенье («Человек, который был Четвергом», 
1908), Тернбулл и Макиэн («Шар и крест», 1910), 
Инносент Смит («Жив-человек», 1913), Патрик 
Дэлрой («Перелетный кабак», 1914), Майкл Херн 
(«Возвращение Дон Кихота», 1928). Чудачество 
честертоновских героев выражается в странных, 
эксцентричных поступках, игровом поведении, в 
нарушении общепринятых условностей, что 
сближает отдельных персонажей с фигурой кар-
навального шута. Прежде всего это относится к 
образам Оберона Квина и Инносента Смита. 

В романе «Наполеон Ноттингхилльский» 
изображается Англия далекого для современни-
ков Честертона будущего (действие происходит в 
1984 г.), имеющего черты тоталитарно-бюро-
кратической утопии. Мир, с которым знакомится 
читатель, устойчив и неизменен благодаря своей 
упорядоченности, подчинению интересам «обще-
ственной пользы», прагматичен и скучен. Люди, 
разуверившись в возможности революционных 
преобразований, полностью утратили интерес к 
политическим и социальным проблемам, демокра-
тия выродилась в бюрократическую деспотию. Из-
бранный правитель попадает во власть админи-
стративной рутины и подчиняется установленным 
порядкам. По мнению исследователя Дж. Коутса, в 
романе Честертона воплощается идея о том, что 
бюрократическая система становится маскировкой 
для захватнических политических и экономиче-

ских интересов представителей капиталистическо-
го мира (“Its routines of administration in which ‘effi-
ciency’ and ‘public order’ mask the reality of control 
by business interests...” [Coats 1984: 104]).  

Мир однообразия и скуки кардинально меня-
ется по воле Оберона Квина, нового короля, из-
бранного по жребию: он пытается расшевелить 
равнодушных сограждан, положить конец 
«немому безразличию», «сонному эгоизму, 
немоте и одиночеству миллионов» [Честертон 
1992: I, 84–85] с помощью шуток и эксцентрич-
ных выходок. Делая ставку на творческое вооб-
ражение и юмор, король Оберон преобразует 
общественную жизнь в грандиозное театральное 
представление в духе Средневековья.  

С первого появления Квина в характеристику 
героя включается постоянное упоминание его 
глупости и странного, чудаковатого поведения. 
Все терялись «перед таинственным ужасом бре-
дового скудоумия, которое явственно являл ма-
лышок-замухрышка» [Честертон 1992: I, 320]. 
Портрет героя с намеренно гиперболизирован-
ными чертами напоминает шутовскую физио-
номию клоуна. Его приятели, Джеймс Баркер и 
Уилфрид Ламберт, добропорядочные и солид-
ные джентльмены, не стесняются в выражениях, 
браня Квина за шутовство и дурацкие проделки. 
Они никак не могут решить: Квин глуп от при-
роды или дурачит их. Их рациональное, утили-
тарное представление о мире не может принять 
своеобразный юмор героя и его игровое поведе-
ние.  

Оберон Квин – эстет, избравший своей един-
ственной «верой» юмор, – своим эпатажем и 
буффонадой намеренно старается разрушить 
устоявшиеся условности и штампы обществен-
ного поведения. Действия Квина сближают его 
со средневековым шутом. Он как бы находится 
на грани жизни и искусства: шутовство для Кви-
на является жизнью. Обращая внимание на это 
качество средневекового шута, М. Бахтин заме-
чает: «Такие шуты и дураки ˂...> вовсе не были 
актерами, разыгрывающими на сценической 
площадке роль шута и дурака... Они оставались 
шутами и дураками всегда и повсюду, где бы они 
ни появлялись в жизни» [Бахтин 1990: 13]. 

Эксцентричные поступки и действия Оберона 
Квина, странные с точки зрения норм бытового 
или общественного поведения, приобретают 
символическое значение, если их рассматривать 
в контексте карнавальной эстетики. Используя 
мотив избрания карнавального короля, Честер-
тон воплощает на сюжетном уровне главную 
идею праздника дураков, да и всего средневеко-
вого карнавала, – инверсию общественного по-
ложения. Чудак Квин избирается по жребию ко-
ролем Англии, и изданным им законам, а также 



Vasiljeva E. V. Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

103 

его прихотям должны подчиняться государ-
ственные деятели (Баркер), чиновники (Ламберт) 
и промышленники (Бак). Все события, связанные 
с избранием и провозглашением Квина королем, 
изображаются автором как карнавальные, с эле-
ментами буффонады, пародии, эксцентрики. Для 
народно-смеховой культуры было характерно 
травестирование официальных религиозных 
праздников, где шут мог выступать смеховым 
дублером персонажей священной истории. В 
главе «Нагорный юмор» (“The Hill of Humour”) 
читатель сталкивается с травестийной аллюзией 
Нагорной проповеди Христа. На холме в Кен-
сингтон-Гарденз Квин провозглашает новую ре-
лигию: «Да, юмор, друзья мои, это последняя 
святыня человечества. ...чувство юмора, причуд-
ливое и тонкое, – оно и есть новая религия чело-
вечества!» [Честертон 1992: I, 43]. Свою речь 
Квин сопровождает стоянием на голове вверх 
ногами и прыганием на одной ножке под возму-
щенную брань зрителей этого действа – Баркера 
и Ламберта. Сам герой воспринимает свою речь 
как эпатаж окружающих и пародию на религи-
озные святыни: «А мы стоим на возвышении 
под открытым небом, на фантасмагорическом 
плато, на Синае, воздвигнутом юмором» [там 
же: 44]. Именно в этот момент к зрителям им-
провизированного спектакля присоединились 
«двое чинных мужчин в строгих униформах» 
[там же: 45], но не для того, чтобы задержать 
Квина как нарушителя общественного порядка 
и спокойствия, а чтобы оповестить об избрании 
Его Величества Короля – Оберона Квина. Даль-
нейшие события изображаются автором как па-
родия на официальные церемонии, как карна-
вальное «наоборот», «непрестанное перемеще-
ние верха и низа» [Бахтин 1990: 16]. Комический 
эффект происходящего усиливается за счет кон-
траста несообразных действий Оберона и того 
поста, роли, которая ему уготована и которую 
окружающие воспринимают с полной серьезно-
стью. Квин встречает неожиданное известие 
шутовской жестикуляцией: «Мистер Квин с го-
ловою между колен скромно ответствовал: – Я 
недостоин избрания. …Единственное, на что 
уповаю – это что впервые в истории Англии 
монарх изливает душу народу в такой позиции» 
[там же: 46]. Для Квина избрание королем ста-
новится возможностью сыграть короля дураков, 
и он старается вовсю: «Ох, и потружусь я для 
тебя, мой добрый народ! Ну, ты у меня посме-
ешься!» [Честертон 1992: I, 46]. 

Коронация новых королей чаще всего у Че-
стертона, согласно карнавальной традиции, со-
провождается «смертью», развенчанием старого. 
В «Наполеоне Ноттингхилльском» свою власть 
над подданными король-эксцентрик закрепляет в 

комическом действии: совершая своеобразный 
ритуал, садится на шляпу Баркера и сминает ее.  

«– Диковатый старинный обычай, – пояснил 
он, как ни в чем не бывало. – ...Таким образом 
как бы увековечивается акт почтительного сня-
тия шляпы. Это символический намек: доколе 
оная шляпа не появится снова на вашей голове (а 
я твердо убежден, что это маловероятно), дотоле 
Дом Баркеров пребудет верен нашей английской 
короне» [там же: 48]. Избитый театральный и 
цирковой штамп (клоун садится на шляпу) 
наполняется карнавальным смыслом – снижени-
ем общепринятого и официального (Баркер, «мо-
лодой государственный муж», принадлежит ми-
ру официальному). Это карнавальное событие 
сигнализирует о смене власти, о том, что начина-
ет действовать «логика обратности», перемеще-
ние верха и низа: чиновник Баркер, предприни-
матель Бак и другие должны подчиняться чудаку 
Оберону и жить по законам, которые он выду-
мал. 

Сам Квин осознает и отстаивает свою шутов-
скую роль. На просьбу Баркера не дурачиться на 
людях, а «валять дурака взаперти» [там же: 49] 
он отвечает: «Не взаперти, потому что смешнее 
на людях. ...Чувство юмора подсказывает мне, 
что надо быть шутом на людях и степенным на 
дому. Я хочу превратить все государственные 
занятия, все парламенты, коронации и т. п. 
в дурацкое старомодное представленьице» [там 
же: 49].  

«Глупость», чудачество, шутовство Квина 
сродни амбивалентной карнавальной глупости 
Средневековья, которая определяется М. Бахти-
ным следующим образом: «Глупость – обратная 
мудрость, обратная правда. Это изнанка и низ 
официальной, господствующей правды; глупость 
прежде всего проявляется в непонимании зако-
нов и условности официального мира и в укло-
нении от них» [Бахтин 1990: 287]. 

Таким образом, эксцентрик Квин бросает вы-
зов буржуазному прагматизму и пресловутым 
«интересам общественности», его поступки ста-
нут антитезой «зеленой тоске» действительности 
Лондона 1984 г. Король-чудак утверждает «мир 
наоборот», «Страну Дураков» (слова Квина) (в 
оригинале Paradise of Fools [Chesterton 1996: 27]), 
где больше серьезничать не придется. Роль чудака 
Квина заключается в разрушении устоявшегося 
порядка вещей в бюрократическом мире собствен-
нических рациональных интересов. По мнению 
Дж. Коутса, этот герой предоставляет возможность 
проявления творчества, освобождает инстинкты 
игры, свободу воображения [Coats 1984: 104]. Игра 
в Средневековье сподвигнет Адама Уэйна бросить 
вызов воротилам капиталистического мира и 
встать на защиту родной улицы. 



Васильева Е. В. Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона 
 

104 

Чудачество и эксцентричность ярко выраже-
ны также в образе Инносента Смита, главного 
героя романа «Жив-человек». Появление этого 
персонажа на страницах романа – это описание 
серии ошеломляющих акробатических трюков. 
Погоня Смита за улетающей шляпой исполнена 
динамизма и производит на зрителей, жителей 
пансиона «Маяк», неизгладимое впечатление: 
«Безумец встал на руки, вскинул ноги кверху, 
заболтал ими в воздухе, как символическими 
знаменами ˂...>, и на виду у всех поймал шляпу 
ногами» [Честертон 1992: II, 14].  Розамунда, Ди-
ана, Мун, Инглвуд и доктор Уорнер, затаив ды-
хание, наблюдают за всем происходящим, как 
дети в театре или цирке. Появление Смита в пан-
сионе «Маяк» полностью меняет образ жизни его 
постояльцев: исчезают скука и уныние, безраз-
личие и равнодушие, потому что Инносент Смит 
создает настроение легкой, увлекательной игры 
и побуждает молодых людей к активному уча-
стию в ней: «Он заразил всех своей полубезум-
ной активностью, но не в разрушении старого 
проявлялась она, а скорее в созидании нового, в 
головокружительном и неустойчивом творче-
стве» [там же: 28]. Герой Честертона, чудак и 
эксцентрик, не только играет сам, он заражает 
этой способностью и остальных.  

Честертоновские чудаки ведут свою родо-
словную не только от средневекового шута, но и 
от героев-чудаков Ч. Диккенса: имеются в виду 
прежде всего члены Пиквикского клуба, а также 
Гримуинг («Оливер Твист»), миссис Никльби 
(«Николас Никльби») и др. «Они отличаются 
эксцентричностью поведения, наивностью, доб-
ротой и доверчивостью, что в ряде случаев от-
нюдь не исключает известной проницательности, 
основанной на умении “видеть сердцем”. Эти 
герои кажутся окружающим шутами и вслед-
ствие собственной наивности способны выпол-
нять в сюжете функцию шекспировского шута, 
которому дозволено говорить неприятную прав-
ду» [Потанина 1998: 176]. В биографии «Чарльз 
Диккенс» Г. К. Честертон замечает, что почти 
всегда герой Диккенса «еще и дурак» [Честертон 
1982: 159]. «Ключ к великим героям Диккенса в 
том, что все они – великие дураки. ˂…> Великий 
дурак не ниже, а выше мудрости» [там же] (“The 
key of the great characters of Dickens is that they 
are all great fools. …The great fool is a being who is 
above wisdom rather than below it” [Chesterton 
1911: 159]). Большим сердцем и особой мудро-
стью наделяются и герои Честертона. 

Радостное удивление перед миром и способ-
ность к игровому поведению сближают чудаков 
Честертона с ребенком, что становится их особой 
характеристикой. Писатель наделяет Уэйна, 
Квина, Смита, Дэлроя мироощущением детства, 

которое является важной составляющей честер-
тоновского идеала. Автор обращает внимание на 
особенность детского восприятия окружающей 
действительности как чудесной. Устоявшиеся 
понятия, штампы и социальные условности, ко-
торые подчиняют поведение взрослого, еще не 
властны над детским воображением. Сравнения с 
ребенком могут присутствовать в портретной 
характеристике, в оценке действий, в особом 
восприятии мира.  

Более полно идеал детского мироощущения 
воплощен Честертоном в образе Инносента Сми-
та – в этом персонаже реализуются непредвзя-
тость, непосредственность, невинность (англ. 
“innocent” – «невинный»). Сравнение Смита с 
ребенком возникает при первом же его появле-
нии и постоянно сопровождает героя в процессе 
повествования. На суде «в течение всего процес-
са он с большим удовольствием мастерил из ˂...> 
бумаги бумажные кораблики, бумажные стрелы 
и бумажные куклы. Он ни разу не сказал ни сло-
ва и даже не поднял глаз; казалось, 
он чувствовал себя на суде так же беззаботно, 
как ребенок на полу в своей детской, где нет ни 
одного человека» [Честертон 1992: II, 66]. Опи-
сание комнаты Смита становится очередным до-
казательством принадлежности героя к миру 
детства. Честертон отмечает особую черту дет-
ской психологии – условное, игровое использо-
вание предметов, открывающее их новое каче-
ство: «Все вещи здесь служили не тем надобно-
стям, для которых были предназначены» [там же: 
21]. После посещения этой комнаты Мун «с ка-
ким-то жутким чувством начал понимать, что 
перед ним воистину ребенок. Смит действитель-
но был младенцем – насколько это возможно в 
пределах человеческой психики, и все чувства 
его были детские ...» [там же: 22].  

Являясь символом детства, герой и для других 
персонажей несет воспоминание о детстве, став-
шем забытым, утраченным светлым началом, 
истиной, которую они потеряли. Майкл Мун го-
ворит о Смите как о символе детства и юности: 
«Он – астральный младенец, рожденный нами, 
нашими мечтами. Он – наша возродившаяся 
юность» [там же: 46]. Инносент Смит ставит пе-
ред собой задачу развеять скуку и однообразие, 
царящие в «Маяке», показать прелесть и чудо 
простых обыденных вещей, помочь ощутить ра-
дость бытия.  

Но свое намерение Смит претворяет в жизнь 
особым способом: «Он шутил от всей души – не 
словами, а делами» [там же: 104]. Честертон де-
лает акцент на особом поведении героя: он не 
говорит, а действует. Сам автор называет Смита 
арлекином и эксцентриком [там же: 13], указы-
вая на его сходство со знаменитым карнаваль-



Vasiljeva E. V. Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

105 

ным персонажем, впоследствии персонажем-
маской комедии дель арте. Жесты, движения, 
действия Смита подобны участнику пантомимы, 
имеют символический ритуальный характер: они 
должны быть поняты, разгаданы остальными 
персонажами романа. В работе М. Молодцовой 
так определяется сценическое поведение Арле-
кина, одного из главных действующих персона-
жей комедии дель арте: «Арлекин все время что-
то измышляет и дает это понять публике. Но не 
словами, а телодвижениями. Его прыжки, куль-
биты, падения, пробежки, потасовки, прятки и 
палочные колотушки ˂…> – все это его сцениче-
ский язык, средства изъяснения своего мирочув-
ствования, притом – главные средства» [Молод-
цова 1990: 59]. О символическом подтексте экс-
центричных поступков Смита догадывается 
Майкл Мун: «Этот человек молчал целыми ча-
сами; и все же он говорил беспрерывно. ˂...> 
Инносент Смит не безумец – он ритуалист. Он 
желает изъясняться не словами, а с помощью рук 
и ног» [Честертон 1992: II, 64]. В своей статье 
английский критик Д. Лодж называет Смита 
«практическим аллегорическим шутником» 
[Lodge 1987: 331]. 

Непонятное, странное поведение и эксцен-
тричные поступки этого героя становятся загад-
ками для остальных, и они должны быть разга-
даны. Совершая мнимые «преступления» (а 
Смита обвиняют в покушении на убийство, во-
ровстве и многоженстве), герой своими парадок-
сальными поступками побуждает персонажей 
(Диану Дьюк, Розамунду, Майкла Муна, Артура 
Инглвуда) к активному действию – поиску отве-
тов на свои «загадки». Это приводит молодых 
людей «Маяка» к постижению чудесной стороны 
бытия, приобщению к подлинным человеческим 
ценностям. Смит соответствует своей родослов-
ной, то есть выполняет функции Арлекина. «За 
ним [Арлекином] закреплена главенствующая 
сценическая функция: организовать игру. ˂...> 
Арлекин все запутает, чтобы прояснить, и, развя-
зав все узлы, снова поставит нас перед какой-
нибудь загадкой…» [Молодцова 1990: 56].  

Странное, эксцентричное поведение героев-
чудаков не соответствуют общепринятым услов-
ностям, поэтому они воспринимаются разумны-
ми и благонамеренными обывателями, и прежде 
всего буржуазным миром, как глупцы или сума-
сшедшие. Приятели Оберона Квина, Джеймс 
Баркер и Уилфред Ламберт, не жалеют руга-
тельств по поводу поведения своего чудаковато-
го знакомого: «Он ведь рта не разинет, чтобы не 
ляпнуть такую несусветицу, которой постыдится 
последний идиот...» [Честертон 1992: I, 31]. 
Предприниматель Бак и его сторонники не по-
нимают и поведения Адама Уэйна, его героиче-

ского стремления защитить от разрушения род-
ную улицу. По их мнению, не может быть нор-
мальным тот, кто мешает получению огромной 
прибыли (поведение Уэйна в оценке Бака – “It’s 
midsummer madness” [Chesterton 1996: 38]). Они 
видят единственный выход из создавшейся ситу-
ации – заточить Уэйна в сумасшедший дом как 
досадное недоразумение. Угроза сумасшедшего 
дома нависла и над другими героями: Инносен-
том Смитом и доктором Хэндри («Возвращение 
Дон Кихота»), создателем уникальной краски. В 
романе «Шар и крест» любое человеческое про-
явление, угрожающее системе, объявляется 
безумием. Постоянно повторяющийся мотив 
безумия, видимо, свидетельствует о том, что Че-
стертона очень беспокоило, что неординарное 
поведение, уникальные знания или своя точка 
зрения в обществе, не терпящем индивидуально-
сти, могут быть оценены как сумасшествие.  

В произведениях Честертона мнимое безумие 
героев (чудачество, эксцентрика, игра, героиче-
ское безрассудство) противостоит безумию ис-
тинному: духовной узости, помноженной на 
приверженность одной идее, которая ограничи-
вает и обесцвечивает многообразие мира и чело-
века. Оберон Квин обращается к политику 
Джеймсу Баркеру: «…все серьезные люди – ма-
ньяки. Вы – маньяк, потому что вы свихнулись 
на политике – это все равно, что собирать трам-
вайные билеты. Бак – маньяк, потому что он 
свихнулся на деньгах – это все равно, что курить 
опиум. Уилсон – маньяк, потому что он свихнул-
ся на своей правоте – это все равно, что мнить 
себя Господом Богом» [Честертон 1992: I, 67]. 

Честертон в своих философских, художе-
ственных и публицистических произведениях 
формулирует концепцию безумия, которая ха-
рактеризует состояние современного автору об-
щественного сознания. Безумие, по Честертону, – 
это приверженность одной идее и взгляд на мир 
только с одной точки зрения, единственно вер-
ной, по мнению автора идеи. «Ущербная мысль 
так же логична, как здравая, но не так велика. 
˂...> Бывает узкая всемирность, маленькая, 
ущербная вечность – как во многих современных 
религиях. Наиболее явный признак безумия – 
сочетание исчерпывающей логики с духовной 
узостью» [Честертон 1991: 367]. В своем знаме-
нитом трактате «Ортодоксия» философов и мыс-
лителей рубежа XIX–XX вв. английский писа-
тель сравнивает с сумасшедшими (одна из глав 
называется “The Maniac”). И дело совсем не в 
том, что в их теориях не хватает логики, как раз 
наоборот. Однобокий взгляд и возведение в аб-
солют какого-то одного принципа восприятия 
действительности, что характерно, по мнению 
Честертона, для позитивистов, социалистов, 



Васильева Е. В. Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона 
 

106 

скептиков и нигилистов, и приводят к идеям и 
теориям, которые английский писатель называет 
объяснениями «безумцев»: «Сумасшедший за-
ключен в чистую, хорошо освещенную тюрьму 
одной идеи, у него нет здорового сомнения, здо-
ровой сложности» [Честертон 1991: 369]. 

Подлинное, в честертоновском понимании, 
безумие воплощено в таких героях, как чиновник 
Баркер и промышленник Бак («Наполеон Нот-
тингхилльский»), профессор Л. («Шар и крест»), 
доктор Уорнер («Жив-человек») и лорд Айвивуд 
(«Перелетный кабак»).  

Роман «Шар и крест» открывается дискуссией 
между монахом Михаилом и профессором Л., 
приверженцем логики и практической целесооб-
разности, отрицающим христианскую веру. Ар-
гументы, приводимые в споре отцом Михаилом, 
во многом совпадают с рассуждениями Честер-
тона, которые высказываются в защиту христи-
анства в «Ортодоксии»: одной из главных заслуг 
христианства, в отличие от философии позити-
визма и детерминизма, является объяснение ми-
ра не как четко упорядоченной системы, кото-
рую можно изложить с помощью логики, а как 
мира, включающего в себя и закон, и чудо. «В 
нашем мире сложно не то, что он не разумен, и 
даже не то, что он разумен. Чаще всего беда в 
том, что он разумен – но не совсем. Жизнь – не 
бессмыслица, и все же логике не по зубам. На 
вид она чуть-чуть логичней и правильней, чем на 
самом деле; разумность ее – видна, бессвязность 
скрыта» [Честертон 1991: 416]. С точки зрения 
Честертона, христианство предугадывает «эту 
потаенную неправильность» [там же: 417] при 
объяснении жизни: «Оно не просто вывело логи-
ческие истины – оно становится нелогичным 
там, где истина неразумна. Оно не только пра-
вильно – оно неправильно там, где неправильна 
жизнь» [там же: 417]. Честертоновким безумцам 
недоступна «потаенная неправильность» жизни и 
самого человека, поэтому их логика в конечном 
итоге приводит к отрицанию самой жизни. Отец 
Михаил рассказывает притчу о безумцах про-
фессору Л., заключая ее словами: «Сперва вы 
ненавидите все, что не сведешь к логике, потом – 
просто все, ибо ничто в мире не сводится к логи-
ке без остатка» [Честертон 1994: 265]. 

В романе «Перелетный кабак» (1914) основой 
сюжетного действия становятся авантюрные 
приключения капитана Патрика Дэлроя, ирланд-
ского бунтовщика, и его друга Хэмфри Пэмпа, 
владельца кабака «Старый корабль».  Вопреки 
закону, запрещающему продажу и распитие 
спиртного, они продвигаются по стране с кабац-
кой вывеской и запасом рома. Закон издается 
лордом Айвивудом, членом парламента и основ-
ным идеологом государственной политики, 

увлеченного идеями ницшеанства и ислама. За-
прет кабаков объясняется Айвивудом заботой 
государства о здоровье и благосостоянии просто-
го народа, спасением его от ненужных трат. Но в 
романе Честертона показывается, что государ-
ство таким образом посягает на сложившийся 
уклад жизни человека, освященный многовеко-
выми традициями.  Непомерная гордыня и фана-
тизм этого героя, одержимого идеей сверхчело-
века и верящего в свою избранность и особое 
предназначение, позволяют ему рассматривать 
человека настоящего как материал для будущего. 
Честертон смог уловить характерную особен-
ность ницшеанской философии: неприятие и не-
доверие к современному человеку, ценность ко-
торого трактуется лишь как залог будущего. В 
соответствии со своими абсурдными идеями 
лорд Айвивуд мыслит и дальнейшее переустрой-
ство мира. 

Попав под влияние проповедей Мисисры Ам-
мона, «пророка Луны», лорд Айвивуд проводит 
диспуты, на которых обсуждаются основные му-
сульманские догматы и традиции (запрет на упо-
требление спиртного и свинины, многоженство и 
др.). Мисисра Аммон не только пытается дока-
зать, что Европа обязана Востоку всеми культур-
ными и научными достижениями, но и произво-
дит подмену, переименование реалий англий-
ской действительности, топонимов, перетолко-
вывает исторические события и легенды. Так, 
«пророк Луны» утверждает, что можно найти 
следы азиатских слов в названиях английских 
кабаков: “It is obvious, let us say, that the ‘Sara-
cen’s Head’ is a corruption of the historic truth ‘The 
Saracen is Ahead’– I am far from saying it is equally 
obvious that the ‘Green Dragon’ was originally ‘the 
Agreeing Dragoman’; though I hope to prove in my 
book that it is so” [Chesterton 1928]. Увлеченное 
новыми модными идеями (ницшеанство и ис-
лам), английское общество не замечает, что 
осмысление истории и культуры Англии с точки 
зрения чуждых ей религиозных и нравственных 
позиций приводит к их искажению и подмене. 
Поэтому экспансия мусульманства, угрожающая 
английской идентичности, изображается в про-
изведении не только как идеологическое влияние 
на общественное сознание, но и как вероятные 
последствия влияния «чужой» религии на поли-
тическую, социальную, бытовую реальность Ан-
глии. Используя такие художественные средства, 
как фантастика, гротеск, гипербола, автор обыг-
рывает различные возможности воздействия ис-
лама на жизнь христианской страны. В результа-
те деятельности лорда Айвивуда в стране не 
только вступает в силу запрет на спиртное, но и в 
конечном итоге английская армия встает под зе-
леные знамена ислама. Глазам главной героини, 



Vasiljeva E. V. Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

107 

леди Джоан, предстает следующая фантасмаго-
рическая картина: «Внизу стояли строем солда-
ты… Над ними развивалось зеленое знамя той 
великой религии, той могучей цивилизации, ко-
торая часто подходила к столицам Запада, …но 
никогда не вступала на английскую землю. ˂…> 
ей показалось, что Турция завоевала Англию, как 
Англия – Индию» [Честертон 1992: II, 297]. 

Патрик Дэлрой констатирует опасность дея-
тельности Айвивуда, которая приводит к потере 
национальной идентичности: «Когда английской 
олигархией правит англичанин, лишенный ан-
глийских свойств, тогда получается весь этот 
кошмар, конец которого ведом только Богу» [Че-
стертон 1992: II, 235]. Попытка реализации идей 
Айвивуда на государственном уровне, стремле-
ние к созданию нового, искусственного общества 
приводит к пренебрежению традициями и созда-
ет угрозу вещами, без которых, по мысли автора, 
невозможна жизнь: это дом, счастье, радость, 
любовь. Честертон в своей художественной 
практике сумел показать одну из основных опас-
ностей общественного развития ХХ в.: опасность 
идеи (социальной, национальной, философской), 
если она становится бескомпромиссным руко-
водством к жизни. 

Создавая комплексную характеристику героя-
безумца, в которой сочетаются портретные, со-
циальные и психологические черты, Честертон 
выражает авторское отношение к ним через оце-
ночные сравнения и определения. Портретные 
детали приобретают символическое значение, 
становятся «говорящими» и выступают оценоч-
ной характеристикой воплощенных в образе ге-
роя идей. Так, «бесцветность» («белое» и «се-
рое») в портретах лорда Айвивуда и доктора Уор-
рена включает в себя безупречность, доходящую 
до холодности, безжизненность, голую логику и 
слепоту ко всему человеческому. Герой-безумец 
становится символом условности, безжизненно-
сти, смерти. Честертон подбирает парадоксаль-
ное определение таким героям – “dead alive”. В 
конце романа «Жив-человек» Мун так отзывает-
ся об Уорнере: «Мы сидели рядом с привидени-
ем. Доктор Герберт Уорнер давно уже умер» 
[Честертон 1992: II, 138].  

Таким образом, честертоновские герои-
безумцы становятся символическим воплощени-
ем интеллектуальной болезни общественного 
сознания рубежа XIX–XX вв. Абсолютизирован-
ные идеи материальной пользы и духовной сво-
боды, позитивизма и скептицизма, по Честерто-
ну, ведут к «безумию». При этом человеческое 
восприятие перестает улавливать многообразие 
действительности, потому что теряет свою сте-
реоскопичность. Честертон констатирует, что 
утрата целостной системы взглядов на бытие в 

результате абсолютизации одной идеи или тео-
рии, попытка расщепить человека на составляю-
щие приводят в современной науке и философии 
к кризису общественного сознания.  

С идеями «безумцев», воплощаемыми в 
жизнь, борются герои-чудаки. В образах чудаков 
Честертона органично сочетаются особое, не 
отягощенное штампами и условностями взросло-
го мира видение, эксцентрика и игровое поведе-
ние, ведущее свое начало из народной карна-
вальной культуры, «глупость» и доброта диккен-
совских чудаков. Их оружием и силой становятся 
благодарное удивление перед чудом мира, твор-
ческая игра, радостное созидание, защита основ-
ных, незыблемых, по Честертону, традиций че-
ловечества. Эксцентричность героев Честертона, 
парадоксальность их действий – особый услов-
ный прием, создающий эффект остранения, по-
могающий разрушить автоматизм восприятия и 
общественные условности, характерные для ру-
бежа XIX–XX вв. Именно в этом видит Р. Бажа-
нова культурную функцию эксцентрики: «Уди-
вить и поразить воображение человека своим 
“парадоксальным, вывернутым” сходством с са-
мой действительностью, богатой неожиданно-
стями, случайностями, непредсказуемостью и 
шаткостью незыблемых порядков – такова по-
знавательно эстетическая нацеленность эксцен-
трики» [Бажанова 2012: 190]. 

На фоне характерного для западноевропейской 
философии, литературы и культуры в целом на 
рубеже ХIХ–ХХ вв. разочарования в рационально-
действенной природе человека в произведениях 
Г. К. Честертона возникает герой-чудак, чье экс-
центричное поведение направлено на внешний мир 
и становится парадоксальным способом разруше-
ния безжизненных условностей и выявления под-
линной сущности мира. Целью действий такого 
героя выступает защита добра, высокого порядка, 
неповторимости мира и индивидуальности челове-
ка. Чудак становится защитником мироздания про-
тив небытия, которое в романах Г. К. Честертона 
принимает самые разные формы.  

 
Список литературы 
Бажанова Р. К. Эксцентричность как прояв-

ление артистизма: специфика и функции // Вест-
ник Кемеровского государственного университета 
культуры и искусств. 2012. № 19-1. С. 187–192. 

Бахтин М. М. Творчество Франсуа Рабле и 
народная культура средневековья и Ренессанса.  
М.: Худ. лит., 1990. 543 с. 

Гачев Г. Д. Национальные образы мира: Курс 
лекций. М.: Академия, 1998. 429 с. 

Карасик В. И., Ярмахова Е. А. Лингвокуль-
турный типаж «английский чудак». М.: Гнозис, 
2006. 240 с.  



Васильева Е. В. Чудаки и безумцы в романах Г. К. Честертона 
 

108 

Козырева М. А. Эксцентрики и эксцентрика в 
классическом английском детективе // Филоло-
гия и культура. 2016. № 4 (46). С. 217–221. 

Молодцова М. Комедия дель арте (История и 
современная судьба). Л.: ЛГИТМИК, 1990. 218 с. 

Оруэлл Д. Англия, ваша Англия // Иностран-
ная литература. 1992. № 7.  С. 212–232.  

Потанина Н. Л. Игровое начало в художе-
ственном мире Чарльза Диккенса. Тамбов: Изд-
во ТГУ им. Г. Р. Державина, 1998.  252 с. 

Пристли Д. Б. Заметки на полях. Художе-
ственная публицистика. М.: Прогресс, 1988. 471 с. 

Разумахина К. Ю. Художественный мир про-
изведений П. Г. Вудхауса и английская юмори-
стическая традиция: дис. … канд. филол. наук. 
СПб., 2017. 259 с.  

Стернин И. А., Ларина Т. В., Стернина М. А. 
Очерк английского коммуникативного поведе-
ния. Воронеж: Истоки, 2003.  300 с.  

Фокс К. Наблюдая за англичанами. Скрытые 
правила поведения / пер. с англ. И. П. Новосе-
лецкой. М.: РИПОЛклассик, 2011. 512 с. 

Честертон Г. К. Вечный Человек.  М.: Поли-
тиздат, 1991. 544 с. 

Честертон Г. К. Избранные произведения: в 
3 т.  М.: Худ. лит., 1992.  

Честертон Г. К. Избранные произведения: в 
4 т. М.: Book Chamber International, 1994. Т. 3. 
384 с.  

Честертон Г. К. Чарльз Диккенс.  М.: Радуга, 
1982.  205 с. 

Boyd I. The novel of G. K. Chesterton. A Study 
in Art and Propaganda.  London, 1975.  241 p. 

Chesterton G. K. Charles Dickens. New York: 
Dodd, Mead & Company, 1911. 300 p.  

Chesterton G. K. The Napoleon of Notting Hill.  
London: Wordsworth Editions Limited, 1996.  
132 p. 

Chesterton G. K. The Flying Inn. London: Me-
thuen, 1928. 282 p.  

Coats J. D. Chesterton and the Edwardian Cultural 
Crisis.  Hull: Hull University Press, 1984.  266 p. 

Lodge D. Dual Vision: Chesterton as a Novelist // 
G. K. Chesterton: A Half Century of Views.  New 
York: OUP, 1987.  P. 326–335. 

 
References 

Bazhanova R. K. Ekstsentrichnost' kak 
proyavlenie artistizma: spetsifika i funktsii [Eccen-
tricity as artistic display: specificity and functions]. 
Vestnik Kemerovskogo gosudarstvennogo universi-
teta kul'tury i iskusstv [Bulletin of Kemerovo State 
University of Culture and Arts], 2012, issue 19-1, 
pp. 187-192. (In Russ.) 

Bakhtin M. M. Tvorchestvo Fransua Rable i 
narodnaya kul'tura srednevekov'ya i Renessansa 
[The Works of François Rabelais and the Folk Culture 

of the Middle Ages and the Renaissance]. Moscow, 
Kudozhestvennaya literatura Publ., 1990. 543 p. 
(In Russ.) 

Gachev G. D. Natsional'nye obrazy mira [Na-
tional Images of the World]: a course of lectures. 
Moscow, Akademiya Publ., 1998. 429 p. (In Russ.) 

Karasik V. I., Yarmakhova E. A. Lingvo-
kul'turnyy tipazh ʽangliyskiy chudakʼ. [Linguocul-
tural Type ʽEnglish Eccentricʼ]. Moscow, Gnozis 
Publ., 2006. 240 p. (In Russ.) 

Kozyreva M. A. Ekstsentriki i ekstsentrika v 
klassicheskom angliyskom detektive [Eccentrics and 
eccentricity in English classic detective story]. 
Filologiya i kul'tura [Philology and Culture], 2016, 
issue 4 (46), pp. 217-221. (In Russ.) 

Molodtsova M. Komediya del'arte (Istoriya i sov-
remennaya sud'ba) [Commedia dell'arte (History 
and Modern Fate)]. Leningrad, Leningrad State In-
stitute of Theatre, Music, and Cinema Press, 1990. 
218 p. (In Russ.) 

Orwell G. Angliya, vasha Angliya [England Your 
England]. Inostrannaya literatura [Foreign Litera-
ture], 1992, issue 7, pp. 212-232. (In Russ.) 

Potanina N. L. Igrovoe nachalo v khudozhestven-
nom mire Charl'za Dikkensa [The Play-Based Ele-
ments in the Artistic World of Charles Dickens]. 
Tambov, Derzhavin Tambov State University Press, 
1998. 252 p. (In Russ.) 

Priestley J. B. Zametki na polyakh. Khudo-
zhestvennaya publitsistika [Notes in the Margins. Fic-
tion]. Moscow, Progress Publ., 1988. 471 p. (In Russ.) 

Razumakhina K. Yu. Khudozhestvennyy mir pro-
izvedeniy P. G. Vudkhausa i angliyskaya yumoris-
ticheskaya traditsiya [The artistic world of 
P. G. Wodehouse's works and the English humorous 
tradition]: Cand. philol. sci. diss. St. Petersburg, 
2017. 259 p. (In Russ.) 

Sternin I. A., Larina T. V., Sternina M. A. 
Ocherk angliyskogo kommunikativnogo povedeniya 
[Essay on English Communicative Behavior]. Voro-
nezh, Istoki Publ., 2003. 300 p. (In Russ.) 

Fox K. Nablyudaya za anglichanami. Skrytye 
pravila povedeniya [Watching the English: The 
Hidden Rules of English Behaviour]. Transl. from 
English by I. P. Novoseletskaya. Moscow, RIPOLk-
lassik Publ., 2011. 512 p. (In Russ.) 

Chesterton G. K. Vechnyy chelovek [The Ever-
lasting Man]. Moscow, Politizdat Publ., 1991. 544 p. 
(In Russ.) 

Chesterton G. K. Izbrannye proizvedeniya [Se-
lected Works]: in 3 vols. Moscow, Khudozhestven-
naya literatura Publ., 1992. (In Russ.) 

Chesterton G. K. Izbrannye proizvedeniya [Se-
lected Works: In 4 vols.]. Moscow, Book Chamber 
International, 1994, vol. 3. 384 p. (In Russ.)  

Chesterton G. K. Charles Dickens. Moscow, 
Raduga Publ., 1982. 205 p. (In Russ.) 



Vasiljeva E. V. Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

109 

Boyd I. The Novel of G. K. Chesterton. A Study 
in Art and Propaganda.  London, 1975.  241 p. 
(In Eng.) 

Chesterton G. K. Charles Dickens. New York, 
Dodd, Mead & Company, 1911. 300 p. (In Eng.) 

Chesterton G. K. The Napoleon of Notting Hill.  
London, Wordsworth Editions Limited, 1996.  132 p. 
(In Eng.) 

Chesterton G. K. The Flying Inn. London, Me-
thuen, 1928. 282 p. (In Eng.) 

Coats J. D. Chesterton and the Edwardian Cultural 
Crisis. Hull: Hull University Press, 1984. 266 p. (In 
Eng.) 

Lodge D. Dual Vision: Chesterton as a Novelist. 
In: G. K. Chesterton: A Half Century of Views.  New 
York, OUP, 1987, pp. 326-335. (In Eng.) 

 
 

Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s Novels 
 

Ekaterina V. Vasiljeva 
Associate Professor in the Department of Russian Language, Modern Russian and Foreign Literature 
Voronezh State Pedagogical University 
86, Lenina st., Voronezh, 394043, Russia. vevvrn@mail.ru 

SPIN-code: 8859-5329 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-5455-7910 
ResearcherID: Y-7542-2018 

Submitted 22 Apr 2025 
Revised 22 Aug 2025 
Accepted 01 Sep 2025 
 

For citation 
Vasiljeva E. V. Chudaki i bezumtsy v romanakh G. K. Chestertona [Eccentrics and Madmen in G. K. Chesterton’s 
Novels]. Vestnik Permskogo universiteta. Rossiyskaya i zarubezhnaya filologiya [Perm University Herald. Russian 
and Foreign Philology], 2025, vol. 17, issue 4, pp. 100–109. doi 10.17072/2073-6681-2025-4-100-109. 
EDN MTIXBK (In Russ.) 

 
Abstract. The paper analyzes the eccentric hero in the novels written by the famous English author 

G. K. Chesterton (1874–1936). The study aims to explore how eccentric and insane characters are depicted 
and function in Chesterton’s novels. Methodologically, the research is based on works of R. Bazhanova, 
M. Bakhtin, G. Gachev, V. Karasik, E. Yarmakhova, and I. Sternin. The analysis has revealed that Chester-
ton’s weirdos are typologically similar to medieval jesters and Dickens’ eccentrics. Chesterton follows the 
playful tradition in English literature, characteristic of the works by W. Shakespeare, L. Sterne, Ch. Dickens, 
O. Wilde, L. Carroll, and nonsense poetry. The specific features of the characters are originality, oddity, a 
special world view, similar to children’s attitude, the ability to play, and creative imagination.  The charac-
ters’ oddity is shown as strange eccentric actions that break the social rules. The image of the eccentric re-
flects the specific features of English humor, the English commitment to paradox and nonsense. Chesterton 
used such ways of being for his characters to create the effect of defamiliarization, which broke the automa-
ticity of perception and conventions of social behavior typical for the late 19th – early 20th centuries. The 
study has revealed the difference between the seeming and true madness of Chesterton’s characters. Insane 
characters embody Chesterton’s perception of negative social consciousness of that period. They personify 
mind limitations, commitment to the only one point of world view. Eccentric and mad heroes are antagonists. 
In their confrontation, eccentrics protect the main human values, spiritual traditions, and help to reveal the 
wonder of being. 

Key words: G. K. Chesterton; eccentric; madman; play; national identity; paradox; eccentricity. 
 

 


