


1 

ISSN 2076–0590 

Научный журнал  

Издается с 2014 г.  

Выходит 2 раза в год 

 

НОВЫЕ ИДЕИ В ФИЛОСОФИИ                                                                                   2025 

NEW IDEAS IN PHILOSOPHY         Выпуск 16 (37) 
 

Учредитель: Федеральное государственное автоном ное              Founder: Perm State University 

образовательное учреждение высшего образова ния  

«Пермский государственный национальный  

исследовательский университет» (ПГНИУ) 

Редакционная коллегия 

Гл. редактор – Вячеслав Владимирович Корякин (к. филос. н., доц. каф. философии ПГНИУ).  

Олег Александрович Барг (д. филос. н., доц., Пермь), Елена Михайловна Березина (к. филос. н., доц. 

каф. культурологии и социально-гуманитарных технологий ПГНИУ), Наталья Ириковна Береснева 

(д. филос. н., проф. каф. культурологии и социально-гуманитарных технологий ПГНИУ), Александр 

Юрьевич Внутских (д. филос. н., проф. зав. каф. философии и права  ПНИПУ), Олег Аршавирович 

Габриелян (д. филос. н., профессор, зав. кафедрой философии КФУ), Сергей Владимирович 

Комаров (д. филос. н., проф. каф. философии, декан философско-социологического ф-та ПГНИУ), 

Рудольф Львович Лившиц (д. филос. н., проф., Гатчина), Юрий Викторович Лоскутов (к. филос. н., 

доц. каф. философии ПГНИУ), Лева Асканазович Мусаелян (д. филос. н., зав. каф. философии 

ПГНИУ), Сергей Владимирович Поросенков (д. филос. н., проф. каф. философии ПГНИУ) 

Editorial board 

Editor-in-Chief – Vyacheslav V. Koryakin (Candidate of Philosophy, Associate Professor). 

Oleg A. Barg (Doctor of Philosophy, Professor), Elena M. Berezina (Candidate of Philosphy, Associate Profes-

sor,), Natalya I. Beresneva (Doctor of Philosophy, Professor), Alexandr Y. Vnutskikh (Doctor of Philosophy, 

Professor), Oleg A. Gabrielyan (Doctor of Philosophy, Professor), Sergey V. Komarov (Doctor of Philoso-

phy, Professor,), Rudolf L. Livshits (Doctor of Philosophy, Professor), Lyudmila A. Myasnikova (Doctor of 

Philosophy, Professor), Leva A. Musayelyan (Doctor of Philosophy, Professor), Sergey V. Porosenkov 

(Doctor of Philosophy, Professor) Yuri V. Loskutov (Candidate of Philosophy, Associate Professor) 

Редакционный совет 

Надежда Васильевна Бряник (д. филос. н., проф., УрФУ, Екатеринбург), Лев Абрамович Закс (д. филос. 

н., проф., УрФУ, Екатеринбург), Эдуард Арменакович Коркотян (PhD, ст. науч. сотр., отд. нейробиоло-

гии Института им. Вейцмана, Израиль), Сергей Владимирович Орлов (д. филос. н., проф. каф. истории 

и философии, ГУАП, Санкт-Петербург), Александр Алексеевич Строканов (PhD, проф., руководитель 

департ. социальных наук, директор Института русского языка, истории и культуры, госуд. колледж в 

Линдоне, США) 

Editorial council 

Nadezhda V. Brianik (Doctor of Philosophy, Prof., Ural Federal University, Ekaterinburg, Russia), 
Lev A. Zaks (Doctor of Philosophy, Prof., Ural Federal University, Ekaterinburg, Russia),  
Eduard A. Korkotian (PhD, senior scientific Researcher, Department of Neurobiology, Weizmann Institute, 
Israel), Sergei V. Orlov (Doctor of philosophy, Prof., Saint Petersburg State University of Aerospace Instru-
mentation , St. Petersburg, Russia), Aleksandr A. Strokanov (Prof., Head of the Department of Social Sci-
ences, Director of the Institute of Russian Language, History and Culture, PhD, Lyndon State College, USA) 

 

Издание включено в национальную информационно-аналитическую систему 

«Российский индекс научного цитирования» (РИНЦ) 

© Пермский государственный национальный исследовательский университет, 2025 

 



СОДЕРЖАНИЕ 

 

Мусаелян Л.А.  О цивилизационных особенностях России, российской 

идеи и государственной идеологии ………………………………………. 4 

 

Рудаков С.И. Формирование нового мирового порядка  

как отражение глобального мира ………………………………………… 19 

 

Бартош А.А. Введение в философский анализ гибридной войны …… 27 

 

Корякин В.В. Проблема сущности компьютерной техники  

как проявление понимания и развития человека ……………………… 44 

 

Соболева К.Д. Природа онлайн-идентичности …………………………... 61 

 

Чегодаева Е.Г. Сложностность как основание критического мышления. 69 

 

Лемаев Т.В. Особенности социально значимых мифических качеств  

политических лидеров …………………………………………………….. 77 

 

Данилов А.Д.  Медиафилософия перед вызовом реальности:  

пределы конструирования и сопротивление социального ……………… 89 

 

Лившиц Р.Л.  «На Канатчиковой даче» московской антропологической  

школы ……………………………………………………………………... 101 

 

Любченков Д.А., Чупров А.С. Трансцендентное как «неименуемое»  

в творчестве Г.Ф. Лавкрафта ………………………………………......... 122 

 

Суворов Г.В. Александр Герцен и будущие горизонты  

русской философии ……………………………………………………… 132 



3 

CONTENTS 
 

Musaelyan L.A. The civilizational peculiarities of Russia, the Russian idea,  

and state ideology …………………………………………………………… 4 

 

Rudakov S.I. The formation of the new world order as a reflection 

of the global world ………………………………………………………….. 19 

 

Bartosh A.A. Introduction to the philosophical analysis of hybrid warfare … 27 

 

Koryakin V.V. The problem of the essence of computer technology  

as a manifestation of human understanding and development ……………. 44 

 

Soboleva K.D. The nature of online identity……………………………… 61 

 

Chegodaeva E.G. Complexity as the foundation of critical thinking …..…… 69 

 

Lemaev T.V. Mythical qualities of political leaders features of socially  

significant …………………………………………………..………………. 77 

 

Danilov A.D. Media philosophy facing the challenge of reality:  

the limits of construction and the resistance of the social ………………….. 89 

 

Livshits R.L. Inside the madhouse of the Moscow anthropological school … 101 

 

Liubchenkov D.A., Chuprov A.S. The transcendent as "unnamed"  

in the works of H.P. Lovecraft …………………………………………….. 122 

 

Suvorov G.V. Alexander Herzen and the future horizons  

of Russian philosophy ……………………………………………..……… 132 
 

 

  



4 

УДК 141. 82 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-4-18 

 

О ЦИВИЛИЗАЦИОННЫХ ОСОБЕННОСТЯХ РОССИИ,  

РОССИЙСКОЙ ИДЕИ И ГОСУДАРСТВЕННОЙ ИДЕОЛОГИИ 

Л.А. Мусаелян1  
Доктор философских наук, доцент,  

профессор кафедры философии  

Пермский государственный национальный исследовательский университет  

614068, Пермский край, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

lmusaelyan@yandex.ru  

 

Двуглавый орел на гербе государства российского достаточно точно 

символизирует цивилизационную сложность России, ее глубокое отличие 

от своих соседей, влияние которых она испытывала в течение многих сто-

летий. Государству, находящемуся на перепутье цивилизаций, испытыва-

ющему постоянные угрозы со всех сторон, жизненно важно было защитить 

свой суверенитет, что невозможно было сделать без сильной власти и внут-

реннего единства. Указанные политические идеалы символизируют на гер-

бе России три короны, скипетр и держава. Очевидно, что и в настоящее 

время отстаивание этих политических ценностей является актуальным для 

российского государства. Географическое своеобразие России и определи-

ло возникновение в общественно-политической мысли страны исключи-

тельно российского феномена «русской идеи», авторы которой обосновы-

вали перспективы развития страны. В статье анализируется предложенная 

В.В. Путиным (30.12.1999 «Независимая газета») «российская идея», при-

званная выполнить функции государственной идеологии, принятие которой 

он считал нецелесообразным. Показано, почему «российская идея», выдви-

нутая тогда будущим президентом страны, не оправдала надежд. Освещены 

основные причины внесения в Основной Закон страны статьи 13 п.2. Обос-

новывается мысль о том, что в силу возникших внешних и внутренних 

угроз принятие государственной идеологии, дающей видение исторической 

перспективы, укрепляющей единство и силу государства, является необхо-

димостью. 

Ключевые слова: цивилизация, российская идея, конституция, идеоло-

гия, кризис, реформы, разобщенность. 

 

Географическое расположение России определило потребность у её 

философов и писателей осмыслить цивилизационную специфику страны. 

Поэтому на протяжении нескольких столетий одной из основных тем рус-

ских мыслителей стала так называемая русская идея. Осознание сложной 

природы цивилизации России, включающей в себя как европейское, так и 

                                                            
1© Мусаелян Л.А., 2025 



5 

азиатское начало, породило проблему выбора исторического пути страны. 

Известный спор между западниками и славянофилами, начатый 

П.Я. Чаадаевым, не завершился до сих пор. С точки зрения Р. Рейгана и 

людей, сформировавшихся на основе западной культуры, Советский Союз 

был «случайной страницей в мировой истории». Фактически такой же 

точки зрения придерживаются российские реформаторы, в своем боль-

шинстве либералы, и их современные единомышленники. По их мнению, 

большевики, опираясь на утопические идеи Маркса, совершили губитель-

ный для страны эксперимент, который привел к «выпадению страны из 

лона мировой цивилизации». 

Однако, как показал исторический опыт, социалистический путь раз-

вития России более всего соответствовал её цивилизационным особенно-

стям как евроазиатской державы. Он опирался, с одной стороны, на глу-

бокие теоретические наработки выдающихся европейских мыслителей, 

а, с другой, на вековые исторические традиции России. Этот новый тип 

российской культуры соединял в себе единство «европеизма и патриар-

хальности, индивидуальности и коллективизма» [1, с. 114]. Руководству-

ясь теорией марксизма, которая была провозглашена идеологией нового 

государства, большевики провозгласили социальные идеалы общества и 

определили вектор исторического движения страны, нацеленный на реа-

лизацию этих идеалов. Учитывая стартовые позиции государства, его 

успехи за два десятилетия свидетельствовали о принципиальной дости-

жимости провозглашенных социальных идеалов. Среди причин победы 

Советского Союза в Великой Отечественной войне секретарь Совета без-

опасности Российской Федерации С.К. Шойгу отметил «единство власти и 

общества, веры народа в защищаемые идеалы» [2]. По его мнению, этот 

всенародный подвиг «был отнюдь не единовременным порывом фанати-

ков, ослепленных идеологией. Он стал проявлением настоящего патрио-

тизма советского народа и результатом последовательного и целенаправ-

ленного патриотического воспитания граждан нашей общей Родины. 

Именно здесь, в сфере сознания, – указывал С.К. Шойгу, – нужно искать 

источники массовой самоотверженности, мужества, стойкости и героизма 

советских людей на фронте и в тылу» [2]. Ответ на сложный вопрос, по-

чему государство, одержавшее победу в самой масштабной и кровопро-

литной в истории человечества войне, освободившее пол-Европы из фа-

шистского варварства, а затем продемонстрировавшее в течение трёх де-

сятилетий колоссальные успехи в экономике, образовании, науке, техни-

ческом прогрессе, к концу ХХ столетия перестало существовать как гео-

политический актор, – это тема отдельной статьи. Между тем полная реа-



6 

лизация советского проекта позволила бы решить как минимум две зада-

чи. Удалось бы преодолеть исторический раскол российского общества 

между западнической элитой, большей частью живущей в столицах импе-

рии и её крупных торговых и промышленных центрах, и остальным наро-

дом. Кроме того, на территории уникального евразийского государства 

возникла бы универсальная модель общества, представляющая собой аль-

тернативу капиталистическому варианту глобализации. Крушение Совет-

ского Союза действительно было геополитической катастрофой, причем 

как в национальном, так и в мировом масштабе. В настоящее время, когда 

многие факты стали известны, можно со всей определённостью сделать 

вывод, что крушение Советского Союза явилось результатом основатель-

но подготовленной и профессионально проведённой цветной революции 

по технологии, разработанной Дж. Шарпом. Она была срежиссирована 

Западом, в первую очередь США, а реализована новой российской либе-

ральной элитой, которая и пришла к власти в постсоветской России. 

В Основном Законе Российской Федерации в статье 13 п. 1 признается 

идеологическое многообразие в стране, а в п. 2 указано: «Никакая идеоло-

гия не может устанавливаться в качестве государственной или обязатель-

ной» [3, с. 10]. Парадоксальность этой нормы Основного Закона страны, 

предполагающей существование в современном мире государства без госу-

дарственной идеологии, стало предметом теоретических дискуссий в среде 

философов, юристов, политологов, историков, политиков и всех прочих 

граждан страны, не безразличных к её судьбе [4; 5; 6; 7; 8; 9]. Формально 

одной из причин принятия этой статьи Конституции было желание идеоло-

гов реформ противопоставить «демократическую» Россию «тоталитарно-

му» Советскому Союзу, где провозглашалась государственная идеология и, 

соответственно, государством утверждённая единая для всех истина. Спра-

ведливости ради надо признать, что эту самую истину от имени государ-

ства артикулировал далеко не всегда лучший её представитель во властных 

структурах. Весьма рельефно точка зрения неприятия государственной 

идеологии была выражена в программной предвыборной статье 

В.В. Путина 30 декабря 1999 года в «Независимой газете». В тот период он 

занимал пост Председателя Правительства Российской Федерации и был 

зарегистрирован в качестве кандидата в президенты страны на предстоя-

щих выборах. Автор статьи отмечал, что он против принятия государ-

ственной идеологии в любой форме. По его мнению, только так можно 

обеспечить в обществе интеллектуальную свободу, плюрализм мнений. 

«В гражданском обществе не может быть принудительного согласия. Со-

гласие может быть добровольным» – отмечал будущий президент [10].  



7 

С тех пор прошло более четверти века. Количество публикаций, авто-

ры которых считали необходимым убрать п. 2 ст. 13 Конституции или его 

откорректировать, не уменьшилось, а увеличилось. Но, похоже, точка зре-

ния В.В. Путина по этому вопросу имеет определяющее значение. Эту по-

зицию также подтвердил один из лидеров «Единой России» РФ Дмит-

рий Медведев [11]. Такой же точки зрения придерживался до последнего 

времени Председатель Конституционного суда В. Зорькин. Известный 

правовед, признавая отдельные недостатки Конституции Российской Фе-

дерации, тем не менее считает предложения по реформе Конституции не-

дальновидными и опасными [12; 13]. Между тем в Конституцию за про-

шедшие годы дважды вносились изменения. Последний раз в 2020-м году 

было внесено более 200 поправок в 41 статью основного закона страны. 

Однако поправки не коснулись 13 статьи. 

Вернёмся, однако, к программной статье В.В. Путина 1999 года. Как 

указывалось выше, автор выдвигал в ней «российскую идею», которая 

должна объединять сложное в конфессиональном и этническом отноше-

нии население страны. Эта новая российская идея должна родиться как 

сплав универсальных, общечеловеческих ценностей, возвышающихся над 

национальными, этническими, групповыми интересами с исконно россий-

скими ценностями, к коим он относит: 1) патриотизм (чувство гордости 

своим отечеством, своей историей); 2) державность (Россия была и будет 

великой державой); 3) государственность (крепкое государство для росси-

ян гарант порядка и главная движущая сила любых перемен); 

4) социальная солидарность (в России тяготение к коллективным формам 

жизнедеятельности всегда доминировало над индивидуальным) [10]. Уже 

тогда у многих аналитиков возникло ощущение, что предложенная Пред-

седателем Правительства российская идея по своим базовым принципам 

напоминает известную триаду С. Уварова («Православие. Самодержавие. 

Народность»), выражавшую консервативные ценности политической 

культуры России. Учитывая происходящую в стране в последние десяти-

летия явно выраженную тенденцию к клерикализации общественной и 

политической жизни и политизацию религии, нет оснований отрицать 

правомерность такого допущения.  

Существуют и иные трактовки причин отсутствия в Российской Фе-

дерации государственной идеологии, чем те, что обозначены в программ-

ной аналитической статье В.В. Путина. Другая распространенная версия 

связана с позицией постмодернистов, резко негативно относящихся ко 

всякой идеологии и вообще «большим нарративам». Как известно, в пра-

вящих кругах Запада и, прежде всего, в США, в 60-х–70-х годах прошлого 



8 

века была принята на вооружение политика деидеологизации. По мнению 

адептов этого курса, отказ от идеологического противостояния Запада и 

Востока должен был способствовать изменению международной атмосфе-

ры, созданию условий для лучшего понимания сторон, интенсификации 

бы культурных контактов между гражданами капиталистических и социа-

листических стран. Эти идеи, в том числе обязательства соблюдать права 

человека, свободу передвижения, свободу информации содержались в 

третьей так называемой «гуманитарной корзине» заключительного акта 

Совещания по безопасности и сотрудничеству в Европе, подписанного 

главами 35 государств (01.08.1975) в Хельсинки. Пункты «гуманитарной 

корзины» давали спецслужбам западных стран хорошую возможность ак-

тивизировать подрывную работу на территории социалистических госу-

дарств. Вскоре это действительно дало о себе знать в виде активизации 

деятельности диссидентов в социалистических странах, получающих фи-

нансовую, техническую, политическую поддержку из-за рубежа. Понимая 

это, советское руководство весьма сдержанно относилось к последова-

тельному выполнению всех пунктов «третьей корзины». Политика в 

СССР, а затем и в других социалистических странах Европы по этому во-

просу изменилась с приходом к власти М.С. Горбачёва. Молодой лидер 

КПСС принял предложенную Западом политику деидеологизации и объ-

явил о «новом политическом мышлении». Духовные и идеологические 

скрепы государства стали разрушаться на глазах. Тщеславный и недале-

кий политик, идя на уступки Западу и по другим чувствительным для без-

опасности государства проблемам, подписал смертный приговор государ-

ству, которое он возглавлял. Между тем ещё при президенте США Р. Рей-

гане началась политика реидеологизации. Запад усилил идеологическое, 

информационное вторжение в социалистические страны с целью пере-

форматирования сознания населения. Делалось это путём внедрения в 

общественное сознание либеральных идей и ценностей современного ка-

питализма. Активизировалась подрывная деятельность различных дисси-

дентских организаций, этих предтеч современных НКО. 

Весьма значительным фактором в углублении социально-экономи-

ческого кризиса в стране и создании условий для осуществления цветной 

революции стал организованный США вместе с саудитами обвал цен на 

мировом рынке энергоносителей. Экспорт нефти и газа был для СССР ос-

новным источником валюты. Она была необходима для приобретения 

продовольствия и других товаров повседневного спроса. Заметим, в 

настоящее время США заняты тем же, пытаются перекрыть кислород у 

своего геополитического конкурента. Очевидно, что и тогда, и сейчас 



9 

борьба Запада с нашей страной велась в сущности не по идеологическим, 

а геополитическим соображениям. 

Важно отметить, что 1980 год в истории СССР оказался своеобразной 

реперной точкой. В соответствии с программными заявлениями прежнего 

политического руководства СССР этот год должен был стать годом за-

вершения строительства коммунистического общества, о котором мечтали 

миллионы советских людей. В действительности восьмидесятые годы ока-

зались временем нарастания кризисных тенденций. Немаловажное значе-

ние имел человеческий, субъективный фактор. Престарелое руководство 

страны не только забыло о нереализованном социальном идеале, но и не 

предприняло действенных мер по блокированию возникших кризисных 

тенденций. Подобная политика посеяла у населения не только сомнения в 

дееспособности руководства страны, но и вызвала разочарование в преж-

них идеалах. Коммунистический идеал стал восприниматься не как осу-

ществимый проект, а как недостижимая мечта, как утопия.  

В условиях нарастающих кризисных тенденций потеря обществом 

притягательных смысложизненных ценностей способствует погружению 

населения в состояние аномии, сопровождаемое ощущением неопреде-

лённости и тревоги. Аномия способствует дезориентации масс, что делает 

их легкой жертвой идеологических манипуляций. Люди из субъектов, ак-

тивно созидающих собственную судьбу и историю, превращаются в объ-

екты враждебных экспериментов.  

Подобные изменения, произошедшие в общественном сознании стра-

ны, создавали для либеральной элиты России благоприятные условия для 

реализации своих замыслов. Существенную роль в победе контрреволю-

ции сыграла при этом художественная и научная интеллигенция, весьма 

далекая от повседневных забот основной массы населения страны. Приня-

то считать, что Б.Н. Ельцин пришёл к власти на плечах интеллигенции. 

И в этом есть большая доля истины. Но первыми, кого обманул президент 

демократической России, была интеллигенция. 

Перед новой российской элитой, пришедшей к власти, стояла задача в 

краткий срок реализовать либеральный проект. Реформы – это не только 

приватизация государственной (общенародной) собственности, но и фор-

мирование общества, скроенного по лекалам либерализма, воспитание но-

вых индивидов, принципиально отличающихся не только от «совков». Для 

этого нужно было создать в обществе мировоззренческий, идеологиче-

ский, духовно-нравственный вакуум, который можно было легко запол-

нить другими смысложизненными ценностями, моралью, существовавшей 

в так называемых цивилизованных странах Запада. Поэтому новые власти 



10 

России резко дистанцировались не только от «идеологии тоталитаризма», 

но и от исторических духовно-нравственных ценностей общества. 

Таким образом, демонстративный отказ от государственной идеоло-

гии и традиционных духовных ценностей России стал условием реализа-

ции либерального социального проекта. Заметим, что в настоящее время 

коллективный Запад не маскирует свою идеологию, свои смысложизнен-

ные ценности и геополитические интересы. Этого теперь не скрывают и 

российские либералы, единомышленники реформаторов 90-х годов, по 

большей части уехавшие после начала СВО за рубеж. Из сказанного сле-

дует, что из отрицания провозглашения государственной идеологии в Рос-

сии «де-юре» вовсе не следует, что её нет «де-факто». Писаное право само 

по себе идеологично. Это вытекает как из сущностных причин возникно-

вения права, так и из его природы. Отрицание необходимости государ-

ственной идеологии означает, что наше государство не опирается на Кон-

ституцию, а также что Основной Закон России не является для её граждан 

базовым правовым документом. И то, и другое – нонсенс. 

В Конституции Советского Союза указывалось, какая в стране уста-

новлена государственная идеология, какой тип общества учрежден, какое 

государство организовано. В современном Основном Законе России граж-

дане страны не найдут указания ни на то, ни на другое, ни на третье. Но 

любой человек, пробыв в России день-два, ответит на эти вопросы. Если 

бы в новой Конституции России было бы чётко прописано, какой тип об-

щества и государства устанавливаются в стране, то учитывая политиче-

скую ситуацию, которая была в конце 1993 года в стране, результаты ре-

ферендума вряд ли бы совпали с теми, о которых нам объявили. Примеча-

тельно и то, что высшие руководители России даже спустя тридцать лет 

после принятия Конституции избегают применять при характеристике 

своей страны идеологически и политически нагруженные понятия: капи-

тализм, буржуазное государство. Это можно объяснить инерцией полити-

ческого мышления элиты, которая в момент общественного перелома 

прибегала к политической и идеологической мимикрии, обещая россия-

нам привести их в «цивилизованный мир». Что представляет этот мир, мы 

теперь хорошо представляем. 

В настоящее время ситуация в мире, да и в стране существенно отли-

чается от той, которая существовала в декабре 1999 года. Тогда шла война 

на Кавказе и существовала угроза отторжения этой территории от России. 

В наши дни опасность сепаратизма осталась позади, но зато приобрела ре-

альность иная опасность, связанная с агрессией коллективного Запада 

против нашей страны. В настоящее время как никогда нужна консолида-



11 

ция, единение народов России, российской нации. Под российской нацией 

мы понимаем, прежде всего, политически самоорганизованные народы 

России. Однако непризнание существования в России государственной 

идеологии означает отрицание существования российской нации и нацио-

нальных, т.е. государственных, интересов. Но президент России не раз 

своих публичных выступлениях говорил о том, что страна в противостоя-

нии с Западом отстаивает национальные, государственные интересы Рос-

сии. И это действительно так. Что же мешает открыто заявить об этих 

национальных интересах, прямо сформулировав основные принципы гос-

ударственной идеологии? 

На переломных этапах истории, когда возникают экзистенциальные 

угрозы существованию государства, затрагивающие одновременно честь и 

достоинство его граждан, для них становятся актуальными ключевые во-

просы, на которые призвана ответить идеология. Эти вопросы давно из-

вестны философии. Их достаточно полно и точно описал недавно 

Х.Э. Мариносян. Кто мы? Откуда мы? Куда мы идём? Что мы хотим? Ка-

кие ценности мы проповедуем? Какое наследие оставим грядущим поко-

лениям? Ответы на некоторые из этих ключевых вопросов дает история 

страны. Поэтому необходимо отметить, что в последние годы по инициа-

тиве федеральных властей предпринимаются меры по формированию у 

населения, особенно у молодёжи, адекватных исторических знаний о 

прошлом нашей страны. Историческое сознание выполняет в настоящее 

время не только мировоззренческую, но в определённой мере и идеологи-

ческую функцию. В качестве государственных праздников отмечаются 

исторически значимые для государства события, которые произошли не 

только в середине ХХ, но и в начале XVII века. Эти реперные точки исто-

рии России дают возможность ответить на вопрос «Откуда мы?» и отчасти 

на вопрос «Кто мы?». Реализация Указа Президента «О сохранении и 

укреплении традиционных духовно-нравственных ценностей» 

(от 09.11.2022 № 809) также в определенной мере позволяет ответить на 

эти вопросы. 

Не имея возможности в данной статье анализировать культурно-

просветительскую политику властей, ставящую своей целью восстановить 

у населения, особенно у молодого поколения, адекватную картину исто-

рии страны и сохранить его культурно-исторический код, отметим, что 

выполнение этой задачи требует соблюдения баланса между светскими и 

религиозными, консервативными и прогрессистскими ценностями. 

Радикальный разрыв с советской идеологией и советскими смысло-

жизненными ценностями сопровождался третированием всякой научной 



12 

теории. Отторгнутое мировоззрение и научная картина мира требовали 

замены, на которую можно было бы опереться. Такая замена нашлась в 

религии, которая была не в фаворе в социалистическом обществе. Консер-

вативное религиозное мировоззрение эпохи средневековья и церковь ока-

зались, как ни странно, в конце ХХ – начале ХХI вв. союзниками либера-

лов, адептов западного образа жизни, основанного на безграничном инди-

видуализме, эгоизме, потребительстве. Либеральная идеология, превра-

щенная, в новую религию, признает лишь одного, господина, которому 

надо преклоняться, – мамону. Несмотря на противоположность отстаива-

емых ценностей, церковь, прежде всего РПЦ, охотно воспользовалась 

представленной государством возможностью. Не без поддержки властей 

идёт активная клерикализация общественной жизни. По каналам государ-

ственного телевидения в последнее время часто показываются видеороли-

ки якобы с передовой СВО. Нам показывают, как во время боевых дей-

ствий танкист (мусульманин), остановив танк, высунулся из смотрового 

люка механика-водителя, чтобы совершить намаз. Вот другая сцена: пехо-

тинец в траншее в грохоте взрывов, при стрекоте автоматных очередей, 

видимо, от ужаса втянув голову в плечи, быстро крестится, другой, преж-

де чем бросить гранату в траншею противника, осеняет себя крестом. По-

чему эти военнослужащие обращаются к Богу – из-за страха? В подобных 

ситуациях, где потеря каждой секунды может обернуться потерей жизни, 

военнослужащий должен стрелять, чтобы ликвидировать противника и 

остаться живым, а не молиться. 

Что рекламирует телевидение, какой смысл несут эти явно постано-

вочные ролики зрителю? Только один: нужно уповать на помощь бога. 

Подобная неуместная пропаганда религии дискредитирует и армию Рос-

сии, и, если вдуматься, саму церковь. Можно восхищаться мужеством 

священников разных конфессий, которые присутствуют на передовой и 

психологически поддерживают военнослужащих, однако опыт русско-

японской, первой мировой и Великой Отечественной войны свидетель-

ствует о том, что побеждают не те, кто во время боя неистово крестятся и 

молятся, а те, у кого более совершенное оружие и военная техника, у кого 

налажено бесперебойное обеспечение, существует единство фронта и ты-

ла, кто лучше обучен и, наконец, кто сознательно идёт на подвиги, защи-

щая притягательные социальные идеалы. Достижение счастья на небе че-

рез самопожертвование – это цель религиозного фанатика. При таком по-

ведении победа невозможна. Побеждает тот, кто движим патриотически-

ми идеалами, кто сражается ради жизни своих близких, своего народа, 

государства. Иначе говоря, важным духовным фактором победы, как об 



13 

этом писал Секретарь Совета безопасности Российской Федерации 

С. Шойгу, является идеология страны. Несомненно, восстановление исто-

рической памяти, сохранение и защита национального культурного кода – 

необходимое условие российской цивилизационной самоидентификации в 

цивилизационном противостоянии с Западом. Однако общественное со-

знание России все ещё находится под влиянием неолиберальной идеоло-

гии. Особенно это касается молодого поколения. Внедрение в сознание 

современного населения России консервативных идей, неоправданно ча-

сто отождествляемых с религиозными представлениями средневековья, 

если и даёт какой-то эффект, то ситуативный, но нашему государству 

нужно стратегическое преимущество в его борьбе с опасным и опытным 

противником. Более того, назойливое педалирование темы значимости ис-

ключительно консервативных ценностей может обернуться стратегиче-

ским поражением. В условиях турбулентности в мире нельзя двигаться 

вперёд, повернув голову назад. Нужен объективный взгляд на существу-

ющую в стране и в мире реальность и, самое главное, видение перспекти-

вы. Ведь в условиях глубокого глобального кризиса, как отмечалось ра-

нее, ключевым для страны и каждого человека является ответ на вопрос: 

кто мы? И куда мы идём? В Конституции страны не указывается ни тип 

общества, ни тип государства, в котором мы живём сегодня. Однако без 

такой самоидентификации адекватная социально-политическая ориента-

ция в современном мире весьма затруднительна, если вообще возможна. 

Но самое важное состоит в том, что в Основном Законе нет каких-то дан-

ных о векторе исторического движения России. Между тем, согласно ди-

намической теории информации, в условиях бифуркации имеют преиму-

щество в выживании те общества, которые обладают идеологией и циви-

лизационным проектом, позволяющим заглянуть в будущее [14]. Спаси-

тельная функция идеологии объясняется тем, что она включает в себя 

определённые представления о социальном идеале, то есть о желаемом 

будущем. Существование в идеологии притягательного достижимого со-

циального идеала организует людей, сплачивает их, мотивируя их на ак-

тивную деятельность, нацеленную, с одной стороны, на устранение суще-

ствующих угроз, с другой, – на приближение этого желаемого будущего. 

Идеология для государства нужна в настоящее времени не только из-

за существования внешних угроз, но и для решения сложных внутренних 

проблем. В упоминавшейся программной статье В.В. Путина, в которой 

им была выдвинута «российская идея», отмечалось, что «плодотворная 

работа, в которой нуждается наше Отечество, невозможна в обществе, 

находящегося в состоянии раскола, внутренней разобщенности, … где ос-



14 

новные социальные слои и политические силы придерживаются различ-

ных базовых ценностей и основополагающих идеологических ориенти-

ров» [10]. С этим трудно не согласиться. Однако с тех пор ситуация в об-

ществе если и изменилась, то в худшую сторону. «Российская идея» даже 

в период длительного президентства её автора не оправдала возлагавших-

ся на нее надежд. Тренд, который был задан реформаторами в 90-х годах с 

целью формирования нового типа общества и новых социальных индиви-

дов, усиливался. В результате к середине нулевых годов в России по мо-

дели западных стран, особенно США, сформировалось потребительское 

общество, состоящее из рыночно ориентированных индивидов – homo 

economicus. Как и в США, главным, если не единственным, критерием 

успеха человека в любой деятельности стало количество денег, которое 

она приносит. Деньги в таком обществе определяют успешность человека 

и его социальный статус. И это объяснимо, поскольку деньги при капита-

лизме легко конвертируются в политические, правовые, социальные и 

другие возможности человека. Поэтому в таком обществе человек без де-

нег – никто. Погоня за деньгами и статусное потребление превратились в 

смысл жизни огромных масс людей. Деньги приобрели статус высшей 

ценности, сбросив с пьедестала человека. Фактически произошло расче-

ловечивание социальных индивидов. Это привело к изменению нрав-

ственной атмосферы в стране и криминализации общества. Впрочем, эти 

негативные тенденции дали о себе знать уже в 90-х годах. Отчуждение (а 

по попросту воровство) государственной (народной) собственности, де-

монстративные убийства среди белого дня ради денег, открытое мздоим-

ство чиновников и работников правоохранительных органов – все эти де-

яния, совершавшиеся тридцать лет назад, продолжаются и в настоящее 

время, правда, в более «цивилизованных», точнее, изощрённых формах, 

подрывая устои государства. По авторитетному мнению В. Зорькина, в 

современных условиях, когда Россия находится в состоянии войны, кор-

рупция и многие другие виды имущественных преступлений – это преда-

тельство. Ради денег коррупционер может предать всё и всех [15]. Еже-

дневные криминальные сводки свидетельствуют о том, что некоторые 

граждане России в расчете на вознаграждение по указанию спецслужб 

враждебного государства совершают террористические акты, убивают 

участников СВО, передают противнику секретную информацию. Нередко 

совершают такие преступления и подростки школьного возраста. Из-за 

участившихся фактов такого рода Государственная Дума недавно снизила 

возраст наступления уголовной ответственности подростков за соверше-

ние подобных преступлений, а также ужесточила наказание взрослым, во-



15 

влекающим молодёжь в противоправную деятельность. Однако сомни-

тельно, что одними институциональными и нормативными изменениями в 

области права можно блокировать угрозу коррупции и справиться с 

нарастающим валом преступности [15]. Общество, состоящее в немалой 

своей части из расчеловеченных индивидов, обречено жить с такими яз-

вами, чтобы от них избавиться, требуется радикальное изменение смыс-

ложизненных ценностей людей, которые сформировались в результате 

либеральных реформ. 

В своих публичных выступлениях последних лет, как и в «Российской 

газете», В.В. Путин говорил о значении фактора единства для сохранения 

государственного суверенитета страны. Интегрирующим фактором, по его 

мнению, является патриотизм. Но может ли патриотизм сыграть эту роль 

при таком социально-экономическом расслоении общества, которое есть в 

России? Для абсолютного большинства населения реализация принципа 

справедливости остается неосуществимой мечтой. Но дело не только в 

этом. 

В начале настоящей статьи отмечалось, что Россия была и остается 

сложной в цивилизационном плане страной. Развал Советского Союза 

обернулся в определённой степени цивилизационным расколом страны. 

Реформы, проведённые на основе либеральных идей, фактически закрепи-

ли это раскол. С началом СВО раскол в стране усилился, и он разделил 

людей на тех, кто поддерживает внешнюю политику президента, и 

остальную часть населения, по большей части молодых людей, являю-

щихся продуктом проведённой реформаторами социальной инженерии. 

Это, как правило, экономически успешные люди, сформировавшиеся на 

идеях либерализма. Они разделяют западные ценности и являются евро-

филами. В противостоянии России с коллективным Западом могут ли эти 

люди стать патриотами и выступить против Запада? Вопрос риториче-

ский. С началом СВО многие из них уехали, оставшиеся затаились и вы-

жидают, чем закончится это смертельное противостояние их Родины с 

коллективным Западом. 

Раскол и разобщённость, существующие в нашем обществе, дают ос-

нование некоторым людям, входящим в политическую элиту страны, ак-

туализировать проблему принятия государственной идеологии. Показа-

тельна в этом плане статья С.А. Караганова и Н.И. Малютина «Российская 

идея – мечта 21-го века». Авторы справедливо отмечают, что если у стра-

ны нет своего идейного стержня, то пространство её идей и духа освобож-

дается для других [16]. По мысли авторов, Россия как цивилизация циви-

лизаций должна иметь свой идеологический и духовный стержень разви-



16 

тия. Не желая нарушить запреты Конституции РФ на существование госу-

дарственной идеологии, они прибегают к такому обозначению российско-

го пути развития как «идея – мечта XXI века». В условиях, когда запад-

ный проект глобального либерального империализма зашёл в тупик, они 

считают, что важнейшей целью национальной политики государства 

должна стать защита человеческого в человеке. Авторы считают, что со-

хранение и развитие Человека в человеке будет способствовать прибли-

жению справедливого будущего [16, с. 111–112]. Нам импонируют эти 

мысли. Но какое общество они видят в перспективе в России? Их ответ – 

народный капитализм. Авторы не объясняют, что это такое. Между тем, о 

чем-то подобном в первой половине XIX в. писал Ж. Прудон в своей ра-

боте «Философия нищеты». Маркс в «Нищете философии» показал иллю-

зорность мечтаний французского мелкобуржуазного экономиста и фило-

софа. Развитие капитализма подтвердило точку зрения и прогнозы Маркса 

и показало несостоятельность воззрений Прудона. Современные россий-

ские авторы свои взгляды на то, что должно заменить государственную 

идеологию в России, определили как «мечта XXI века». «Мечта» согласно 

толковым словарям русского языка, означает некую реальность, создан-

ную воображением, фантазией. Вероятно, к этому добавить нечего, харак-

теризуя суть указанного проекта и вспоминая несбывшуюся мечту 

Ж. Прудона. Существующие в нашем обществе расчеловеченные соци-

альные индивиды есть результат исторического отчуждения между родо-

вой и индивидуальной сущностью человека. В условиях глобального нео-

либерального капитализма это отчуждение рельефно проявляется во всех 

сферах общественной жизни: производственной, политико-правовой, ду-

ховной. Значит, политика государства должна быть ориентирована на по-

степенное преодоление этого отчуждения. Это и будет означать сохране-

ние и развитие Человеческого в человеке. Но как этого достичь? Для этого 

нужно определить вектор исторического движения России, направленного 

к высшей цели – построению справедливого общества, где «свободное 

развитие каждого является условием свободного развития всех» [17]. По-

степенная реализация этого принципа позволила бы не только преодолеть 

исторически возникшее отчуждение между индивидуальной и родовой 

человеческой сущностью, но и построить уникальное целостное евразий-

ское государство. 

 

 

  



17 

Список литературы: 
1. Пастухов В.Ю. Государство раскольников. Карма российской власти // Общественные 

науки и современность. 2011. № 5. С. 114. 

2. Шойгу С.К. Это наша Победа // Российская газета. 2025. 6 мая. 

3.Конституция Российской Федерации с комментариями Конституционного суда: редакция 

2021 года.  –  М.: Эксмо, 2021. – 128 с.  –  С. 10. 

4.Авакян С.А. Конституция и Парламент: размышления по поводу юбилея // Российская Фе-

дерация сегодня. 2008. № 23. С. 2–10. 

5.Авакян С.А. Конституционализм и бюрократия публичной власти // Вестник Московского 

университета. Серия 11. Право. 2014. № 1. С. 60–66. 

6.Авакян С.А. О роли конституционного права в условиях новых задач и концептуальных 

решений для политического будущего России // Вестник Московского университета. Се-

рия 11. Право. 2023. № 1. С. 3–21. 

7.Акулов Вл. Что такое идеология и нужна ли она России? [Электронный ресурс]. URL: 

https://vk.com/@patria_public-13 

8.Ершов Ю.Г. Идеологический миф в обществе сорванной вестернизации // Koinon. 

2022. Т. 3. № 2. С. 9–25. 

9.Мусаелян Л.А. К вопросу об отсутствии в России государственной идеологии // Вестник 

Пермского университета. Юридические науки. 2022. № 55. С. 6–21. 

10.Путин В.В. Россия на рубеже тысячилетия / Политика // Независимая газета. Интер-

нет-версия. 1999. 30 декабря. 

11.Медведев Дм. 25 лет Конституции: баланс между свободой и ответственно-

стью // Закон. 2018. С. 8–16. 

12. Зорькин В. Буква и дух Конституции // Российская газета. 2018. 10 октября. 

13.Зорькин В. Право России: альтернативы и риски в условиях глобального кризи-

са // Российская газета. 2022. 30 июня. 

14.Чернавский Д.С. Синергетика и информация. Динамическая теория информации. – М.: 

Ленанд, 2021.  –  304 с. 

15.Зорькин В. Коррупция – угроза цивилизации // Российская газета. 2025. 21 мая. 

16.Караганов С.А., Малютин П.Н. Российская идея –мечта XXI века // Политические иссле-

дования. 2025. № 4. С. 107–109. 

17.Маркс К., Энгельс Ф. Манифест коммунистической партии // К. Маркс, Ф. Энгельс. Соч. 

Изд. 2.  – М.: Изд-во полит. лит-ры, 1955.  –  С. 419–459. 

 

 

THE CIVILIZATIONAL PECULIARITIES OF RUSSIA, 

 THE RUSSIAN IDEA, AND STATE IDEOLOGY 

Leva A. Musaelyan  
Perm State University  

15, Bukireva St., Perm, 614068 

 

The double‑headed eagle on the Russian state emblem accurately symboliz-

es the civilizational complexity of Russia and its distinctiveness from both its 

Western and Eastern neighbors, whose influences the country has experienced 

over many centuries. For a state situated at the crossroads of civilizations – and 

constantly exposed to threats from the North, South, West, and East – safeguard-

ing sovereignty has been vitally important. This could only be achieved through 



18 

strong authority and a unified state. These political ideals are symbolized on the 

Russian coat of arms by the three crowns, the scepter, and the orb. It is evident 

that upholding these political values remains relevant for the Russian state today. 

The geographical specificity of Russia has given rise to a uniquely Russian phe-

nomenon in the country’s socio‑political thought: the Russian idea. Its propo-

nents have sought to articulate the country’s developmental prospects. This arti-

cle examines the “Russian idea” proposed by Vladimir V. Putin on Decem-

ber 30, 1999, in Nezavisimaya Gazeta (Independent Newspaper). Putin presented 

it as a concept intended to fulfill the functions of a state ideology, although he 

considered the formal adoption of an official ideology inadvisable. The article 

demonstrates why the “Russian idea” advanced by the then‑future president did 

not achieve the expected impact, and explains the rationale behind the inclusion 

of Article 13, Paragraph 2, in the country’s Constitution. The article argues that, 

given the emerging external and internal threats, adopting a state ideology – one 

that provides a vision of historical perspective and strengthens the unity and 

power of the state – has become a necessity. 

Keywords: civilization, Russian idea, Constitution, ideology, crisis, re-

forms, disunity. 

  



19 

УДК 101.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-19-26 

 

ФОРМИРОВАНИЕ НОВОГО МИРОВОГО ПОРЯДКА  

КАК ОТРАЖЕНИЕ ГЛОБАЛЬНОГО МИРА 

С.И. Рудаков2 
Доктор философских наук, профессор, 

Воронежский государственный университет 

394018, Россия, г. Воронеж, Университетская площадь, 1 

rudakovprof@mail.ru 

 

Рассматривается проблема формирования нового мирового порядка 

(далее – НМП) сквозь призму единства логики и истории капитала. Исходя 

из высказанной ранее гипотезы о глобализме как новой и последней стадии 

капитализма, дается анализ НМП как переходного процесса от капитали-

стического типа международных отношений к отношениям справедливым и 

неантагонистическим. Обсуждается проблема конца буржуазной обще-

ственно-экономической формации и роль БРИКС в современном мире. 

Анализируется ключевое значение Китайской Народной Республики как 

нового лидера в мире и роль России в формировании НМП. 

Ключевые слова: логика и история развития капитала, открытие логи-

ки «Капитала» В.А. Вазюлиным, глобализм и его сущностные черты, новый 

мировой порядок, роль БРИКС в становлении НМП. 

 

В современном мире происходят колоссальные изменения, следстви-

ем чего стало появление понятия новый мировой порядок. Сущность ны-

нешнего исторического сдвига нельзя раскрыть, не объясняя сути текущей 

стадии индустриального общества. 

Либералы называют эту стадию постиндустриальным обществом, ле-

вые – современным империализмом. Однако неправы ни те, ни другие, 

поскольку появились такие черты человеческой цивилизации, которые не-

объяснимы ни с позиций буржуазного позитивизма, ни с позиций класси-

ческого марксизма ХIХ–ХХ вв. Я не говорю здесь о русской религиозной 

философии, которая пытается объяснить все проблемы России из цивили-

зационной специфики России, стоящей как бы вне единого мирового по-

тока развития. 

Многолетние исследования логики и истории капитала, прежде всего 

в отечественном обществознании, подвели к гипотезе о глобализме как 

особой, новой и последней стадии индустриального буржуазного обще-

                                                            
2 © Рудаков С.И., 2025 

https://mail.yandex.by/lite/compose?to=rudakovprof@mail.ru


20 

ства. Характерно восклицание Дж. Сороса в одной из своих последних 

книг: «Я заявляю о завершении прежней эры» [1, с. 171]. 

В литературе появилось несколько фундаментальных исследований 

нового этапа в развитии индустриального общества. Назову прежде всего 

работы И.П. Фаминского (2010), коллективный труд «Мировая экономика: 

глобальные изменения за 100 лет» (2003), М. Кастельса (2000). Сюда же 

относятся работы Э. Тоффлера, Т. Фридмана, К. Шваба, Д. Рифкина, 

О.Т. Богомолова, А.В. Бузгалина, М.Г. Делягина и других авторов. Харак-

терно название фундаментального исследования И.П. Фаминского «Гло-

бализация – новое качество экономики» [см. 2]. То же подчеркивает 

М.Г. Делягин, утверждающий, что «человечество вступило в новую эпоху 

своего развития» [3, с. 11]. 

В чем качественная новизна глобализма? Главным признаком гло-

бального общества стало образование транснациональных корпораций. 

Они принципиально отличаются от национальных монополий. ТНК пере-

растают национальные рамки и становятся сравнивыми с отдельными гос-

ударствами первой тридцадки мира. Впервые в истории экономики ТНК 

производят за рубежом больше, чем дома. Следовательно, они развивают 

не только свою страну, но и весь мир, который становится «плоским» по 

образному выражению Т. Фридмана [4]. 

Транснациональный характер глобальной экономики стал возможен 

благодаря информационной революции. Всемирная информационная пау-

тина создает объективную возможность отслеживать движение товаров и 

капиталов в любой точке земного шара и в любое время. Возникли прин-

ципиально новые технологии: беспилотные транспортные средства, 3D-

печать, робототехника, новые материалы. Подрывается сама основа инду-

стриального производства [см. подробнее 5]. М. Кастельс справедливо 

пишет, что Калифорния (Университет Беркли) – это «место рождения Ре-

волюции информационных технологий так же, как Англия была родиной 

Революции индустриальной» [6, с. 3]. 

Третьим важнейшим признаком глобальной экономики является фи-

нансовая революция. Резкая интернационализация экономических связей 

вызвала потребность в быстрейшем росте кредитных ресурсов и доступ-

ность их в любой точке мирового экономического пространства. Авторы 

«Мировой экономики» пишут: «Такая потребность породила вненацио-

нальные рынки капитала на базе оффшорных операций в так называемых 

евровалютах (иностранных валютах по отношению к стране дислокации 

банка). Вскоре сложился по существу целостный мировой рынок еврова-

лют, масштабы которого выросли с 20 млрд долл. в 1964 г. до 6 трлн долл. 



21 

в начале 1990-х гг. К настоящему времени ежедневный объем валютных 

операций во всем мире составляет около 1,5 млрд долл., что превышает 

суммарные резервы всех стран и вдесятеро превосходит валютные резер-

вы, необходимые для обслуживания мирового товарообмена. Это суще-

ственно усилило процесс международного переплетения ссудного капита-

ла: в 1971 г. зарубежные активы национальных банков всех стран мира по 

депозитным вкладам составляли 208 млрд долл., в 1980–1839 млрд дол, в 

1990–6791 млрд. долл., а в 1995 г. свыше 8 трлн долл.» [7, с. 9]. За про-

шедшее время темпы развития глобальной экономики стали еще стреми-

тельнее. Ежедневный объем валютных операций в мире достиг рекордных 

7,5 трлн долл. (!). 

В своей статье 2014 г. мы писали: «Финансовый глобальный капитал 

– последняя стадия в истории капитала. Здесь он достигает абсолюта, как 

гегелевская идея, возвращенная в себя. И по своему понятию, и по своему 

реальному содержанию финансовый капитал есть завершенное превраще-

ние в единый рынок, на котором, однако, мировые акулы в виде ТНК пы-

таются поглотить друг друга. Централизация и концентрация капитала до-

стигают апогея. Так, 60 % всех инвестиционных контрактов приходится 

на 109 мегасделок (на начало нулевых годов! – С.Р.). В то же время «бро-

дячее» состояние сотен миллиардов долларов в мире подрывает эту кон-

центрацию. Мир стал единым, но фундаментом этого единства наряду с 

Интернетом является ядерная бомба» [8, с. 148]. 

Эмпирическая констатация глобализма как новой исторической ста-

дии капитала нуждается в более основательном теоретическом фундамен-

те. Таким фундаментом является концепция единства логического и исто-

рического в развитии капитала. Многолетний процесс изучения логики 

капитала в «Капитале» К. Маркса советскими учеными в итоге привел к 

выдающемуся научному результату, которого не было у самих классиков 

марксизма-ленинизма. Профессором Вазюлиным В.А. в его «Логике «Ка-

питала» К. Маркса» была открыта логическая схема «Капитала», каче-

ственно отличная от «Науки логики» Гегеля [см. 10]. Эта схема движения 

мысли Маркса включает в себя стадию формирования изучаемого предме-

та, затем стадию сущностного развития, которая переходит в стадию раз-

вернутой сущности (явления) и затем полностью зрелой сущности (дей-

ствительности). В «Капитале» эта схема включает в себя рассмотрение то-

вара и денег, производство капитала (1 том), обращение капитала (2 том) и 

полное воспроизводство капитала (3 том). 

Используя логическое открытие В.А. Вазюлина к историческому раз-

витию капитала, выделим стадию становления капитала (мануфактурный 



22 

капитал), внутренне единую с логикой товара и денег; домонополистиче-

ский капитал XIX века, внутренне единый с логикой производства приба-

вочной стоимости; монополистический капитал, описанный Лениным и 

внутренне единый с логикой обращения капитала. Отсюда вытекает, что 

новая стадия капитала внутренне едина с логикой 3 тома «Капитала», где 

анализируется прибыль, фиктивный капитал и другие проблемы [см. 8]. 

Всякая новая стадия в развитии буржуазного общества выводила в 

мировые лидеры новое государство. Вначале это были Нидерланды, затем 

в ХIХ веке Англия, в ХХ веке – США. И вот глобализация привела к ли-

дерству Китайскую Народную Республику во главе с Коммунистической 

партией Китая. Такого не было даже во времена СССР, так как Советский 

Союз, хотя и был второй сверхдержавой, по экономическим показателям 

на первом месте оставались США. Сегодня на наших глазах лидерство пе-

реходит к КНР. По паритету покупательной способности Китай уже опе-

редил США. Переход лидерства к государству, которое ориентировано на 

марксистско-ленинскую идеологию [см. 11] и построение социалистиче-

ского общества кардинально меняет ситуацию в мире. Глобальная инте-

грация ставит в практическую плоскость вопрос о завершении буржуаз-

ных производственных отношений и переходе к равноправным, справед-

ливым международным отношениям. В этом – и технологическая, и соци-

ально-экономическая потребность, потому что, например, китайский ин-

вестор, приходя в Африку, заинтересован в наличии технологической, со-

циальной, культурной инфраструктуры. Глобальный бизнес требует гло-

бально развитых условий его ведения. Неслучайно Си Цзиньпин во время 

визита в Россию в начале 2024 г. сравнил отношения между Россией и Ки-

таем на тот момент с событиями столетней давности. Тогда Великая Ок-

тябрьская революция взорвала мир, а сегодня на наших глазах рождается 

новый мировой порядок. Вот почему страны со всех концов мира потяну-

лись в БРИКС. 

Формирование НМП идет одновременно с осмыслением конца бур-

жуазной общественно-экономической формации. В фундаментальной мо-

нографии, посвященной этой теме [см. 12] и левые теоретики (проф. 

Йельского университета И. Валлерстайн, проф. Пенсильванского универ-

ситета Р. Коллинз), и либеральные теоретики (М. Манн, проф.  Универси-

тета Калифорнии в Лос-Анджелесе, К. Калхун, директор Лондонской 

школы экономики и политических наук) обсуждают разные аспекты за-

вершения индустриального общества. Лейтмотив книги один – капитал 

подходит к своему историческому пределу, исчерпывая все свои ресурсы. 

Процессы замещения живого труда в корне меняют производственные от-



23 

ношения, подрывая капитал. Одни авторы относят конец капитализма на 

середину ХХI века, другие на конец, третьи допускают длительное суще-

ствование капитала наряду с другими производственными отношениями, 

как это было с феодализмом. Похожие дискуссии ведутся в рамках Давос-

ского клуба. 

Фактически обсуждаются проблемы выхода общества за рамки инду-

стриализма. В этом свете формирование НМП есть не просто шаг к мно-

гополярному и полифоническому миру. Это шаг, подготавливающий пе-

реход мира в качественно новую стадию, которая придет на смену капита-

лу. Неслучайно Э. Тоффлер приводил высказывания известнейших уче-

ных о том, что мы подошли к исторической стадии, напоминающей рож-

дение цивилизации [13, с. 25]. 

Этот процесс идет, однако, сложными окольными путями. Мировая 

система социализма не развилась в НМП, призванный положить конец ка-

питализму. Ранний социализм погиб, и началась буржуазная Реставрация 

в стране. Если цивилизация идет к НМП, почему стал возможен такой от-

кат назад? Велико искушение свести объяснение Реставрации к преда-

тельству лидеров КПСС. Такое идеалистическое понимание доминирует и 

у профессиональных обществоведов, и у обывателей. Но оно ненаучно. 

Кризис раннего социализма внутренне связан с переходом человече-

ской цивилизации в стадию глобализма. Ранняя советская власть, закрыв-

шись от тлетворного Запада, смогла выжить в Гражданской войне, побе-

дить во Второй мировой войне, холодной войне с Западом. Но она оказа-

лась бессильной в условиях информационной революции и роста достат-

ка в 60-70-е годы. 

Россия, оказавшаяся слабым звеном в империалистической цепи в 

начале ХХ века, вновь стала таким же звеном в конце ХХ века. То, что со-

ставляло силу советского государства, в условиях информационной и фи-

нансовой революций стало тормозить его развитие. Вместе с тем инфор-

мационная доступность Запада изо всех сил разжигала мелкобуржуазные 

страсти вчерашних жителей деревни, взявшихся за строительство нового 

общества. Перерождение раннего социализма, принявшего глобализаци-

онные процессы за формирование единой человеческой цивилизации без-

относительно к социально-классовым различиям, стало губительным для 

республик бывшего СССР и всего соцлагеря. Начавшийся в 90-е годы 

процесс первоначального накопления капитала был попыткой повернуть 

историю вспять. И вместе с тем он открыл двери в глобальный мир. Пере-

плетение уродливого варварства с поступательным движением вперед от-

личало буржуазную Реставрацию на территории бывшего СССР. Рестав-



24 

рация стала болезненной глобальной прививкой к телу раннего социализ-

ма – прививкой, вызвавшей тяжелую болезнь. Эта болезнь не только не 

закончилась, но, наоборот, с войной на Украине она достигла апогея. 

Выясняется, что либо глобализация своей волной накроет Россию 

настолько, что она повторит трагическую судьбу Союза. Либо глобализа-

ция примет очертания нового мирового порядка. Первый сценарий хотел 

бы реализовать Запад и вернуть мир на сто с лишним лет назад. Но циви-

лизация – и технически, и социально, и психологически – не желает воз-

врата назад. Вот почему так стремителен рост БРИКС. Мир, подавляющее 

большинство человечества, хочет второго сценария глобализации – объ-

единения всех стран на принципах справедливого, равноправного и тех-

нически передового развития, что убедительно продемонстрировал 

XVI саммит БРИКС в Казани. 

Война на Украине – прямое следствие того, что до последнего време-

ни мир пытался двигаться по пути глобализации, не различая до конца эти 

два пути мировой интеграции. Оказалось, что западный вариант глобали-

зации хотел бы продолжить многовековую политику колониализма, рас-

пространив ее и на республики бывшего СССР. В 2007 году в знаменитой 

Мюнхенской речи В.В. Путин говорил: «Считаю, что для современного 

мира однополярная модель не только неприемлема, но и вообще невоз-

можна. И не только потому, что при единоличном лидерстве в современ-

ном – именно в современном – мире не будет хватать ни военно-

политических, ни экономических ресурсов. Но что еще важнее: сама мо-

дель является неработающей, так как в ее основе нет и не может быть мо-

рально-нравственной базы современной цивилизации» [5]. 

Запад не внял предложениям российского руководства и поддержал 

существующий режим на Украине и государственный переворот в Киеве. 

Вопрос встал ребром: или глобализация на условиях Запада, или форми-

рование НМП в рамках БРИКС. Поэтому СВО носит справедливый харак-

тер, так как направлена против попыток Запада скрутить весь мир в одно-

полярную схему в своих интересах. 

Однако едва начавшись, СВО выявила свое внутреннее противоречие. 

С одной стороны, это справедливая, антифашистская, патриотическая 

операция, силой отстаивающая право народов на НМП. С другой, сам 

НМП только зарождается, он не сформировался в зрелом виде, нет необ-

ходимых экономических и политических институтов в рамках БРИКС, 

способных перевести мир в режим НМП. Поэтому операция затягивается. 

Ее двойственность и половинчатость проявляется и внутри страны, и на 

международной арене. 



25 

В определенных патриотических кругах России популярна модель 

консервативной России, опирающаяся на мировоззрение русской идеали-

стической философии. Такая модель лишь тормозит формирование НМП. 

Стоит прислушаться к китайским марксистам, подчеркивающим вслед за 

своим лидером Си Цзиньпином, что Китай сегодня главный поборник 

глобализационных процессов в интересах всех народов [11, с. 310]. 

Спор славянофилов и западников в России на рубеже ХIХ и ХХ ве-

ков, как известно, разрешился их синтезом: революция, которую предрек 

на Западе Маркс, совершилась в специфических условиях, о которых 

твердили славянофилы. Аналогично и сегодня вместе с КНР Россия при-

звана проторить дорогу в новый мир без войн и эксплуатации. 

Научной методологией изучения современного мира должна быть не 

западная буржуазная философия – позитивизм или иррационализм, и не 

русская религиозная философия, а то общее, что сближает нас с КНР. Это 

методология современного марксизма, в который вносят свой вклад марк-

систы Китая, России и других стран мира. 

 

Список литературы: 
1. Сорос, Дж. Новая парадигма финансовых рынков. М.: Манн, Иванов и Фербер, 2008. – 

171 с. 

2. Фаминский, И.П. Глобализация – новое качество мировой экономики: учеб. пособие. М.: 

Магистр: ИНФРА-М, 2009. – 397 с. 

3. Делягин, М.Г. Мировой кризис: Общая теория глобализации. М.: ИНФРА-М, 2003. – 335 с. 

4. Фридман, Т. Плоский мир: краткая история XXI века; пер. с англ. М. Колопотина. М.: 

АСТ: Хранитель, 2006. – 601 с. 

5. Путин, В.В. Мюнхенская речь [Электронный ресурс] // Официальный сайт Президента 

России. 2007. URL: http://www.kremlin.ru/events/president/transcript/24034 

6. Кастельс, М. Информационная эпоха: экономика, общество и культура; пер. с англ. под 

науч. ред. О. И. Шкаратана. М.: ГУ ВШЭ, 2000. – 606 с. 

7. Мировая экономика: глобальные тенденции за 100 лет / Ю. Л. Адно, И. И. Александрова, 

Н. М. Байков и др.; под ред. И. С. Королева. Москва: Юристъ, 2003. – 603 с. 

8. Рудаков С.И. Глобальное общество в свете единства логического и исторического // Век 

глобализации. 2014. №2. С. 144–152. 

9. Рудаков С.И. О характере современной промышленной революции // Вестник ВГУ. Серия 

Философия. 2018.  № 33(19).  С. 134–141. 

10. Вазюлин В.А. Логика «Капитала» К. Маркса. 2-е изд. М.: Изд-во Моск. ун-та, 2002. – 

295 с. 

11. Чен Эньфу. Китайский новаторский марксизм. М.: Родина, 2021. – 1054 с. 

12. Валлерстайн И. Есть ли будущее у капитализма / И. Валлерстайн, Р. Коллинз, М. Манн, 

Г. Дерлугьян, К. Калхун. М.: Изд-во Института Гайдара, 2002. – 320 с. 

13. Тоффлер Э. Шок будущего; пер. с англ. М.: АСТ, 2002. – 557 с. 

 



26 

THE FORMATION OF THE NEW WORLD ORDER  

AS A REFLECTION OF THE GLOBAL WORLD 
 

Sergey I. Rudakov 

Voronezh State University  

1, Universitetskaya Square, Voronezh, Russia, 394018 

 

The problem of the formation of the new world order (hereinafter – NWO) 

is considered through the prism of the unity of the logic and history of capital. 

Based on the previously stated hypothesis about globalism as the new and final 

stage of capitalism, the analysis of the NWO is presented as a transitional process 

from capitalist international relations to just and non-antagonistic relations. The 

issue of the end of the bourgeois socio-economic formation and the role of 

BRICS in the modern world is discussed. The key significance of the People’s 

Republic of China as a new world leader and Russia’s role in the formation of the 

NWO are analyzed. 

Keywords: logic and history of capital development, V.A. Vazyulin’s dis-

covery of the logic of Capital, globalism and its essential features, new world or-

der, BRICS’ role in the formation of the NWO. 

  



27 

УДК 32 7.5/8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-27-43 

 

ВВЕДЕНИЕ В ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ ГИБРИДНОЙ ВОЙНЫ 

 

А.А. Бартош3  
Кандидат военных наук, доцент,  

эксперт/аналитик Отдела стратегического анализа  

и военно-политических исследований  

Московского института социологических исследований,  

член-корреспондент Академии военных наук  

107065, г. Москва, ул. Камчатская, 3, оф. 198 

aerointel@mail.ru  

 

Язык философии располагает уникальными возможностями для ис-

следования сложнейшего и крайне опасного феномена современности – ги-

бридной войны. Философский анализ гибридной войны, её инструментов, 

возможности и вероятности перехода конфликта в ядерную стадию позво-

ляет вскрыть различные функции философии проблемы военного конфлик-

та, её основные темы и проблемы, а также предложить методы философ-

ского познания реалий современности. Философия обладает инструмента-

рием для анализа науки в целом и анализа «классической» и гибридной 

войны, в частности, поскольку исследует фундаментальные вопросы чело-

веческого существования, морали, власти и природы конфликта. Филосо-

фия исследует природу войны и рассматривает войну не просто как воору-

жённый конфликт, а как продолжение политики иными средствами, что 

особенно актуально в гибридных войнах, где военные действия сочетаются 

с пропагандой, экономическим давлением и кибератаками. Некоторые фи-

лософы рассматривают войну как способ утверждения власти, причём ги-

бридная война использует не только силу, но и манипуляцию сознанием, 

создавая новые формы контроля.  

Ключевые слова: философия, гибридная война, анализ, симулякр, то-

талитаризм 

 

Типология классической и гибридной войны 

Гибридная война (далее ГВ) – это стратегия, сочетающая в себе ши-

рокий спектр методов: от обычных военных действий и нерегулярной так-

тики до кибератак, информационно-психологических операций, техноло-

гий контролируемого хаоса и цветных революций, экономического давле-

ния и использования дипломатических инструментов. Её цель – достиже-

ние политических целей при минимальном использовании собственных 

                                                            
3© Бартош А.А., 2025 



28 

регулярных сил и сохранении «правдоподобного отрицания» своей при-

частности. 

Сопоставительный анализ типологии классической и ГВ – это ключе-

вой шаг к философскому пониманию эволюции современных военных 

конфликтов. Понятие войны эволюционировало от четких, формализо-

ванных конфликтов между государствами к сложным, размытым и мно-

гомерным противостояниям. Классическая война – это устоявшаяся пара-

дигма, в то время как ГВ представляет собой синтетическую и адаптив-

ную модель, ставшую доминирующей в XXI веке. 

Заметим, однако, что в последние годы представление об устойчиво-

сти стратегии классической войны заметно поколебали реалии современ-

ных военных конфликтов, что отражено в работах ряда авторов, таких, 

например, как Ю.Н. Балуевский и Р.Н. Пухов. Они отмечают, что измене-

ния в военной техносфере приводят к радикальной трансформации страте-

гий «классической» войны, и России нужно срочно к ней адаптироваться. 

Одним из важнейших следствий описываемой революции стала прозрач-

ность поля боя, по сути, полное развеивание «тумана войны». Далее эта 

особенность будет только усугубляться за счёт развития как беспилотных, 

так и космических (боевые космические аппараты, в сущности, тоже дро-

ны) и сетевых информационных решений [1]. Сегодня специалисты гово-

рят о возникновении «цифровой войны» как новой реальности, фактиче-

ски новой революции в военном деле. 

 

Таблица 1. Сопоставительный анализ классической и гибридной войны 

Критерий Классическая война Гибридная война 

Сущность военного 

конфликта 

Четкое бинарное противосто-

яние: государство против гос-

ударства. Формальное объяв-

ление войны или очевидное 

начало боевых действий. 

Размытое, комплексное противо-

стояние: Сочетание военных, нево-

енных и асимметричных методов. 

Агрессор часто отрицает свое уча-

стие, ведёт «войну без объявления 

войны». 

Участники  Регулярные армии государств. 

Четкое разделение на комба-

тантов и некомбатантов. 

Множество акторов: регулярные 

войска (часто без опознавательных 

знаков), иррегулярные формирова-

ния, ЧВК, кибер-хакеры, пропаган-

дисты, гражданские активисты. 

Цели и задачи Военно-стратегические: раз-

гром вооруженных сил про-

тивника, оккупация террито-

рии, принуждение к капитуля-

ции. 

Политико-социальные: подрыв су-

веренитета, смена политического 

режима, раскол общества, подрыв 

легитимности власти, экономиче-

ская дестабилизация. 



29 

Окончание таблицы 

Критерий Классическая война Гибридная война 

Методы и средства Преимущественно военные: 

масштабные боевые действия, 

использование конвенцио-

нальных видов оружия (танки, 

авиация, флот). 

Комбинированные и синхронизи-

рованные: информационно-

психологические (пропаганда, дез-

инфомация, манипуляция СМИ); 

кибервойна (атаки на инфраструк-

туру) Экономическое давление 

(санкции, энергетический шантаж), 

дипломатическое давление, исполь-

зование прокси-сил (сепаратисты, 

наемники), ограниченное примене-

ние войск.  

Фактор пространства  Четко ограниченное: линия 

фронта, тыл, театр военных 

действий (ТВД). 

Всеобъемлющее и трансграничное 

в пределах «серой зоны» с приме-

нением военных и невоенных 

средств Война ведется в каждом 

доме через медиа. 

Фактор времени  Четкие временные рамки: 

начало (объявление войны) и 

окончание (акт о капитуляции, 

мирный договор). 

Размытые временные рамки: Мо-

жет длиться годами до возможного 

перехода к открытой фазе. 

Роль информации Вспомогательная: информация 

для поддержания морального 

духа войск и населения, под-

рыва морали противника 

Центральная: информационные 

операции – главный инструмент 

для деморализации населения,  

легитимизации своих действий и 

делегитимизации противника.  

Правовой статус Регулируется международным 

правом: Гаагские и Женевские 

конвенции, право вооружен-

ных конфликтов. Статус ком-

батанта. 

Намеренно размывает правовые 

нормы: отсутствие формального 

объявления войны и опознаватель-

ных знаков затрудняет квалифика-

цию конфликта и привлечение к 

ответственности. 

Целевая аудитория Правительство и вооруженные 

силы противника. 

Население страны, гражданское 

общество, международное сообще-

ство. Воздействие на волю и созна-

ние людей. 
 

Ключевые выводы и интегральные отличия типологии классической и 

гибридной войны: 

1. Переход от линейной стратегии классической войны к сетецен-

тричности. Классическая война – это линейная цепочка «вызов–ответ» на 

поле боя. Гибридная война – это сетевая атака на все узлы жизнедеятель-

ности государства и общества одновременно. 

2. От силовых форм воздействия к информационно-психологическим. 

В классической войне главное – физическое уничтожение. В гибридной – 

главная цель не физически уничтожить противника и оккупировать его 

территорию, а установить контроль над сознанием людей.  



30 

3. От ясности к неопределенности. Классическая война стремится к 

ясности исхода. ГВ использует неопределенность, контролируемый хаос и 

«туман войны» как свое основное оружие, чтобы противник не мог адек-

ватно среагировать [2]. 

4. Формирование «серой зоны» как театра ГВ. Она разворачивается в 

«серой зоне» ниже порога открытого военного конфликта, что делает тра-

диционные ответные меры (например, применение армии по статье 

51 Устава ООН) затруднительными или запоздалыми [3]. 

5. Не симметрия, а асимметрия. Если классическая война часто пред-

полагает симметричное противоборство армий, то ГВ – это инструмент 

более слабого (в военном смысле) субъекта против более сильного. Она 

позволяет нивелировать технологическое и военное превосходство. 

Таким образом, ГВ не отменяет классическую, а интегрирует ее в 

свой арсенал как один из возможных, часто финальных, инструментов. 

Пример: переход от гибридного противоборства консолидированного За-

пада против России на Украине к открытой войне чужими руками и мас-

штабной классической войне, которая, однако, продолжает сопровождать-

ся интенсивными гибридными методами (кибератаки, информационная 

война, экономическое давление). Сказанное превращает современный во-

енный конфликт в своеобразный континуум, где гибридные и классиче-

ские методы сосуществуют и взаимно усиливают друг друга. Понимание 

этой сложной типологии необходимо для формирования адекватной обо-

ронительной стратегии, устойчивости общества и развития новых видов 

сдерживания. 

В интересах философского анализа типологию ГВ можно строить по 

разным основаниям: по доминирующему инструменту (показан в табл. 1), по 

интенсивности конфликта, по стратегическим целям и некоторым другим. 

1. Типология по доминирующим инструментам и методам представ-

ляет собой самый распространенный способ классификации. Выделяются 

инструменты гибридного арсенала, воздействующие на административно-

политическую, финансово-экономическую и культурно-мировоззрен-

ческую сферы государства-объекта ГВ. 

2. Типология по уровню интенсивности и открытости конфликта де-

лит ГВ на несколько этапов или уровней эскалации.  

- В «серой зоне» конфликт ведется ниже порога открытого военного 

столкновения. Методы противоборства предусматривают информацион-

ные атаки, включая киберсферу, точечные санкции, подкуп элит, дипло-

матическое давление. Цель: ослабить противника, не вступая в прямую 

конфронтацию. 



31 

- «Гибридная кампания»: более агрессивная фаза с использованием 

нерегулярных сил. Осуществляются активная поддержка прокси-сил, 

масштабные кибератаки, координация пропаганды, создаются источники 

управляемых кризисов. 

- «Гибридное сопровождение» классической войны, когда гибридные 

методы используются как вспомогательные в рамках крупномасштабных 

(традиционных) боевых действий. Осуществляется информационное воз-

действие для демонизации противника и его лидеров с целью оправдания 

своих действий, проводятся кибератаки на систему управления и связи 

противника, предпринимаются шаги по дипломатической изоляции объ-

екта агрессии. 

3. Типология по стратегическим целям – это подрывная война по из-

менению политического курса страны, организации свержения власти из-

нутри без прямого вторжения. Пример – действия Запада против Сербии. 

Методы включают комплексное воздействие на общественное сознание, 

поддержку оппозиции, дестабилизацию экономики. 

В определённых случаях агрессор прибегает к попыткам аннексии и 

поддержки сепаратизма с целью отторжения от государства-жертвы тер-

ритории с последующим ее присоединением или созданием марионеточ-

ного государства. Пример – отторжение Косово от Сербии и создание не-

признанного марионеточного псевдогосударства, подрывная деятельность 

против Республики Сербской. Шаги по вытеснению России с Балкан. Ме-

тоды предусматривают создание и поддержку сепаратистских движений, 

проведение референдумов под внешним контролем, осуществление ин-

формационных шагов по прикрытию подрывных акций. Осуществляются 

шаги по сдерживанию и сковыванию сил, выступающих за внутреннюю 

интеграцию страны или её присоединение к противостоящему блоку госу-

дарств, ведётся ослабление ее международных позиций. Методы включа-

ют использование технологий контролируемого хаоса и цветных револю-

ций, экономическое и военное давление, кибератаки. 

Ключевые факторы, объединяющие различные типы ГВ: 

- Размытие границ между миром и войной: нет формального объявле-

ния войны, действия ведутся постоянно. 

- Размытие границ между военными и гражданскими: в конфликт во-

влекаются не только армии, но и всё общество. 

- Асимметричность: более слабая в военном отношении страна может 

эффективно противостоять более сильному. 

- Приоритет невоенных методов: военная сила часто является послед-

ним аргументом или используется опосредованно (прокси-война), в ин-



32 

формационно-психологической сфере ведется борьба за контроль над со-

знанием. 

- Правдоподобное отрицание: агрессор стремится сохранить види-

мость непричастности к происходящему. 

В целом, упомянутый широкий спектр типологии ГВ полезен для фи-

лософского анализа, расширяет его рамки, но на практике перечисленные 

типы почти никогда не встречаются в «чистом» виде. Современный кон-

фликт – это всегда комбинация различных методов, адаптирующаяся под 

конкретные условия. Понимание этой многогранности является ключевым 

для выработки эффективной стратегии противодействия, которая должна 

быть столь же комплексной, включая укрепление кибербезопасности, ме-

диаграмотности населения и его способности противостоять дезинформа-

ции, устойчивости экономики и политических институтов. 

Философское осмысление и анализ гибридной войны как сложного 

многомерного вида современного военного конфликта, сочетающего во-

енные, информационные, экономические, кибернетические и психологи-

ческие методы воздействия требуют учёта уникальных, присущих 

ГВ факторов. В отличие от классических войн, где противоборство проис-

ходит в четко очерченных форматах (армия против армии), гибридная 

война стирает границы между войной и миром, между военными и граж-

данскими, между правдой и дезинформацией [2, 3]. 

Этапы гибридной войны 

Концепция ГВ c начала XXI века является предметом активных дис-

куссий, но единого, закрепленного в документах стратегического плани-

рования государств, принятого деления ГВ на этапы не существует. Одна-

ко, анализируя современные конфликты можно выделить общую логику и 

этапы, которые часто повторяются. 

Важно понимать, что ГВ – это не линейный процесс, а скорее набор 

взаимосвязанных действий, которые могут применяться одновременно, 

циклически и адаптивно. 

Концептуальная модель этапов гибридной войны включает: 

Этап 1: подготовительный этап скрытой подготовки, который ведется 

в мирное время. Его цель – создать условия для будущей эскалации, осла-

бив государство-мишень изнутри. 

Критерии: 

- Информационно-психологическое воздействие: активная пропаганда 

через СМИ и социальные сети, создание и закрепление в сознании населе-

ния представлений о якобы нелегитимной власти, ее слабости, коррумпи-

рованности. 



33 

- Подрыв доверия к институтам: дискредитация правительства, судов, 

армии, правоохранительных органов, избирательной системы. 

- Разжигание внутренних конфликтов: активная поддержка радикаль-

ных политических сил, сепаратистских движений, социальных и этниче-

ских противоречий. 

- Создание «пятой колонны»: вербовка агентов влияния, формирова-

ние НКО, которые действуют в интересах агрессора. 

- Киберразведка и подготовка кибератак: сбор компромата, изучение 

критической инфраструктуры. 

Этап 2: скрытая дестабилизация и эскалация. На этом этапе скрытые 

действия перерастают в открытую, но еще «отрицаемую» дестабилиза-

цию. Агрессор сохраняет видимость неучастия. 

Критерии: 

- Активизация «гибридных» сил, когда на территорию государства-

мишени начинают проникать военнослужащие сил специальных операций 

без опознавательных знаков, скрытно перебрасывается оружие и боепри-

пасы. 

- Организация протестов и беспорядков с применением технологий 

контролируемого хаоса и цветных революций, в том числе финансирова-

ние и координация масштабных акций, которые могут перерастать в 

столкновения с силами правопорядка. Все эти действия маскируются под 

якобы стихийный процесс. 

- Начало кибератак: целенаправленные атаки на правительственные 

сайты, системы связи, энергетическую инфраструктуру. 

- Экономическое давление: введение торговых барьеров, энергетиче-

ский шантаж. 

- Создание марионеточных администраций: провозглашение «народ-

ных республик», «правительств в изгнании» или иных неподконтрольных 

центральной власти образований. 

Этап 3: открытая, но отрицаемая агрессия – «Активная фаза». 

Конфликт перерастает в активные боевые действия, но агрессор про-

должает отрицать свое прямое участие, используя прокси-силы и дезин-

формацию. 

Критерии: 

- Ведение боевых действий силами «добровольцев» и ЧВК. Регуляр-

ные войска агрессора могут участвовать, но их присутствие тщательно 

маскируется. 

- Отрицание и дезинформация: официальные лица агрессора отрица-

ют причастность, называя происходящее «гражданской войной». Ограни-



34 

ченное применение регулярной армии: точечное использование авиации, 

ракет, БПЛА, артиллерии, ПВО с территории агрессора или приграничных 

районов. 

- Информационная война используется на полную мощность для со-

здания альтернативной реальности для внутренней и внешней аудитории. 

Этап 4: принуждение к урегулированию и закрепление результатов 

(«Заморозка конфликта» и легитимизация результатов). 

Цель этого этапа – заставить противника принять новые реалии, за-

крепив достигнутые успехи на политическом и дипломатическом уровне. 

На данном этапе осуществляется создание «замороженных конфликтов» 

посредством установления нестабильного перемирия, которое позволяет 

агрессору сохранять контроль над территориями и иметь рычаг влияния 

на противника. Усиливается политическое и дипломатическое давление с 

целью принуждения к прямым переговорам с марионеточными режимами, 

что де-факто означает их легитимизацию. Применяется экономическое и 

политическое удушение за счёт поддержки санкций против государства-

мишени, изоляции его на международной арене. Организуется юридиче-

ское и псевдоисторическое обоснование аннексии: проведение «референ-

думов», принятие законов о включении территорий, переписывание исто-

рии. 

Этап 5: Долгосрочная консолидация влияния («Нормализация»). 

После закрепления результатов агрессор стремится нормализовать 

ситуацию, представить ее как свершившийся факт и сделать возможный 

отказ от достигнутого слишком дорогим и неприемлемым для междуна-

родного сообщества. 

С этой целью ускоренными темпами проводится военно-

экономическая интеграция захваченных территорий, включение их в свою 

экономическую, правовую и военную систему. Продолжается информа-

ционная война, направленная на закрепление в сознании людей новой 

«политической реальности». Создаются «санитарные кордоны» с целью 

использования захваченных территорий как плацдарма для дальнейшего 

давления. Делается расчёт на ослабление международной реакции из-за 

усталости партнеров и развала санкционных коалиций. 

Следует учитывать следующие факторы предложенного деле-

ния ГВ на этапы: 

- Нелинейность: этапы могут накладываться друг на друга, возвра-

щаться назад или пропускаться. Например, переход от этапа 3/4 к класси-

ческой конвенциональной войне будет свидетельствовать о неудаче ги-

бридных методов достижения целей. 



35 

- Адаптивность: агрессор постоянно учится и адаптирует тактику в 

зависимости от реакции противника и международного сообщества. 

- Универсальность: инструменты ГВ используются как государства-

ми, так и негосударственными субъектами. 

Таким образом, общими этапами являются подготовка, скрытая де-

стабилизация, открытая (но отрицаемая) агрессия, принуждение к урегу-

лированию и долгосрочная консолидация результатов. Ключевым сквоз-

ным элементом на всех этапах является информационно-психологическое 

воздействие. 

Вклад диалектики в теорию гибридной войны 

Вклад диалектики как учения о всеобщей связи, развитии и борьбе 

противоположностей в изучение законов ГВ заключается не в том, чтобы 

дать готовые ответы, а в том, чтобы предоставить метод мышления и ана-

лиза, который позволяет вскрыть внутренние противоречия, динамику и 

сущность этого сложного феномена. Применяя её принципы к ГВ, мы по-

лучаем мощный аналитический инструмент. 

Ключевые законы диалектики  в проекции на теорию ГВ охватывают 

следующий спектр вопросов: 

1. Главный закон диалектики о единстве и борьбе противоположно-

стей как ядро диалектического подхода. ГВ по своей сути – это разреше-

ние фундаментального противоречия: 

- Противоречие: традиционная «классическая» война и мир. В клас-

сическом понимании это два противоположных состояния. ГВ снимает это 

противоречие, создавая новую реальность. 

- Борьба противоположностей: в ГВ одновременно и в крайней степе-

ни ожесточенности присутствуют оба фактора противоборства: примене-

ние насилия (диверсии, удары, кибератаки) с целью ослабления противни-

ка на основе использования военной логики. 

- Элементы мира: отсутствие официального объявления войны, со-

хранение дипломатических и экономических отношений, ведение внешне 

«нормальной» политической и информационной деятельности. 

- Единство: агрессор сознательно использует единство понятий 

«мир-война» за счёт действий в предварительно сформированной «се-

рой зоне», где формально сохраняется мир, а по сути ведётся война. Это 

позволяет ему пользоваться преимуществами мира (доступ к финансо-

вым системам, ведение пропаганды на территории противника) для ве-

дения ГВ.   



36 

Чтобы понять ГВ, нужно изучать не отдельно «военные и мирные» 

акции, а их взаимосвязь и взаимопереходы. Например, как экономические 

санкции (инструмент «мира») подготавливают почву для информацион-

ной кампании (инструмент «войны»). 

2. Переход количественных изменений в качественные. 

ГВ редко начинается с одного масштабного события. Она развивается 

через накопление малых, часто незначительных самих по себе действий и 

ведётся в расчёте на длительную стратегию изнурения. При этом количе-

ственные изменения включают постоянные кибервзломы, единичные слу-

чаи дезинформации, точечные акции протеста, финансирование марги-

нальных политических групп, небольшие нарушения границы диверсион-

но-разведывательными группами и т.д. 

Качественный скачок происходит в определенный момент, когда со-

вокупность этих малых действий приводит к системному кризису в 

стране-мишени: смена власти, потеря территориального контроля, кол-

лапс доверия к институтам, масштабный вооруженный конфликт. Война 

из «гибридной» может перерасти в «классическую» с сохранением веро-

ятности ядерного конфликта [4]. 

Таким образом, нельзя игнорировать «мелкие» инциденты, которые 

являются частью единой стратегии. Задача политиков, дипломатов и во-

енных – отслеживать тренды и накопление этих количественных изме-

нений, чтобы предсказать момент качественного скачка c возможным 

переходом агрессора к стратегии сокрушения, например, цветной рево-

люции. 

3. Закон отрицания отрицания и появление нового качества конфлик-

та проявляется в том, что ГВ – это не просто новая стратегия межгосудар-

ственного противоборства, а новый качественный этап в развитии самого 

феномена войны. 

- Тезис: традиционная межгосударственная война (например, Вторая 

мировая) с четкими фронтами, объявлением войны и правилами ведения. 

- Антитезис: холодная война – отрицание традиционной, где прямое 

столкновение ядерных держав было сведено до минимума, а основными 

стали идеологическая, экономическая и прокси-войны. 

- Синтез (отрицание отрицания): ГВ объединяет в себе черты и тради-

ционной войны (применение насилия), и холодной войны (идеологическая 

борьба, использование третьих сторон), но на новом технологическом и 

информационном уровне. Результат – принципиально новая форма кон-

фликта, стирающая границы между войной и миром, военным и граждан-

ским, правдой и ложью.  



37 

Вывод – ГВ нельзя анализировать по старым, классическим военным 

доктринам. Требуются новые концепции, термины и правовые нормы, что 

и является вызовом для государств, ООН и других организаций обеспече-

ния международной безопасности. 

4. Принципы всеобщей связи явлений и системного подхода в диалек-

тике требуют рассматривать объект во всей совокупности его связей. ГВ 

это не набор разрозненных действий, а единая система, которая характе-

ризуется следующими факторами: 

- Связи между элементами: информационная кампания по дискреди-

тации власти готовит население к восприятию экономических трудностей 

как вины правительства. Экономическое давление (например, манипуля-

ции с ценами на газ) создает социальное недовольство, которое использу-

ется для организации протестов. Кибератаки на критическую инфраструк-

туру подрывают экономику и деморализуют население. 

- Целостность: эффект от ГВ возникает именно из синергии всех её 

компонентов. По отдельности это просто пропаганда, хулиганство или 

мелкие диверсии. Вместе – это мощное оружие. 

Таким образом, для противоборства в ГВ необходима столь же ком-

плексная и скоординированная стратегия, объединяющая усилия военных, 

дипломатов, экономистов, инженеров, специалистов по кибербезопасно-

сти и психологов. 

В целом, вклад диалектики в изучение законов ГВ состоит в следую-

щем: 

1. Раскрытие сущности: она показывает, что ГВ – это способ разре-

шения фундаментального противоречия между войной и миром в совре-

менную эпоху. 

2. Объяснение динамики: она объясняет, как война развивается через 

накопление малых изменений и последующие качественные скачки.  

3. Систематизация: она заставляет рассматривать ГВ как целостную, 

взаимосвязанную систему, а не как набор тактик. 

4. Прогностическая функция: понимание её законов позволяет не 

только описывать уже произошедшие события, но и прогнозировать раз-

витие конфликта и выявлять уязвимости. 

Таким образом, диалектика предоставляет философско-методологи-

ческий фундамент для превращения изучения ГВ из простого перечисле-

ния «асимметричных» методов в глубокую науку о законах развития со-

временного конфликта. 



38 

Философские аспекты гибридной войны 

Философия войны востребована как направление философии полити-

ки и дипломатии для выработки концепций развития военной теории и 

практики, для анализа причинно-следственных связей в военно-

политической деятельности на национальном и международном уровнях, 

для формирования долгосрочных и среднесрочных перспектив развития 

миро-военных отношений между современными государствами и т.д.  

Попытка провести философский анализ гибридной войны продикто-

вана жёсткими реальностями современности. Анализ позволяет добраться 

до корней этого феномена, увидеть в нем не просто сочетание военных и 

невоенных форм и способов противоборства, а экзистенциальный вызов 

самим основам современного человеческого бытия, познания и сосуще-

ствования. Масштабность феномена «гибридная война» требует, чтобы 

анализ её был тотальным (охватывал все сферы), критическим (разоблачал 

манипулятивные стратегии) и нормативным (отстаивал гуманистические 

идеалы перед лицом нового типа угрозы). 

Структурированные требования к такому анализу, которые можно 

рассматривать как методологическую основу, включают фундаменталь-

ные (метафизические и онтологические) требования, эпистемологические 

требования, касающиеся познания и истины, которые формируют ядро 

философского анализа гибридной войны, этические и антропологические 

требования, касающиеся природы человека и морали в условиях гибрид-

ной войны, и, наконец, политико-философские требования, охватывающие 

анализ воздействия войны на политические структуры и концепты. 

Методология формирует отдельную группу требований к самому ана-

лизу и его организации. 

Это, прежде всего, междисциплинарность – способность интегриро-

вать данные из политологии, теории и практики международных отноше-

ний, социологии и психологии (особенно социальной психологии), когни-

тивных наук и исследований искусственного интеллекта, медиа-

исследований и теории коммуникации. 

Философский анализ гибридной войны должен опираться на приме-

нение классического философского инструментария, включая диалектику 

Гегеля (противоречие как двигатель конфликта), мифологию и архетипы, 

концепцию «воли к власти» Ницше, поскольку ГВ представляет собой 

радикальное проявление воли к власти в сфере информации с опорой 

на идеи современных философов о тоталитаризме и «банальности зла» 

применительно к дегуманизации противника в информационном про-

странстве. 



39 

И, наконец, нормативный и критический подход не позволяет сосре-

доточить анализ только на описательных оценках и должен способство-

вать выработке стратегии сопротивления, защите ценностей.  

Перечисленные и некоторые другие факторы обусловили достаточно 

широкий охват различных философских концепций от античных времён и 

до нашего времени, привели к переосмысливанию многих факторов, свой-

ственных классическому военному конфликту. 

Философский анализ ГВ и её инструментов позволяет вскрыть раз-

личные функции философии проблемы военного конфликта, её основные 

темы и проблемы, а также предложить методы философского познания 

реалий современности.  

Возможности философии позволяют раскрыть многие ключевые 

свойства гибридной войны, с использованием для анализа её призму онто-

логии, эпистемологии, этики и социальной философии. 

Для анализа философии и стратегии гибридной войны имеют важное 

значение упомянутые выше аспекты гибридного военного конфликта, в 

том числе размытость границ войны и мира (онтологический аспект), по-

скольку гибридная война стирает традиционные различия между войной и 

миром, военными и гражданскими сферами, а политика, экономика, ин-

формация и культура сами становятся полем боя. 

Многомерность и комплексность ГВ обусловливают необходимость 

системного подхода, так как в отличие от классических войн, гибридная 

война использует нелинейные методы: кибератаки, пропаганду, экономи-

ческое давление, прокси-конфликты. Философия (например, теория слож-

ности, диалектика) помогает понять, как эти элементы, включая военную 

техносферу, взаимодействуют, создавая так называемые «эмерджентные 

свойства» (эффекты, непредсказуемые по отдельности). 

Важным элементом стратегии ГВ является манипуляция сознанием 

(эпистемологический аспект), который позволяет учесть применяемые в 

информационно-психологической войне дезинформации и создание аль-

тернативных реальностей, что отражено в постмодернистских концептах 

Бодрийяра о симулякрах) [5]. Ряд философов (например, Ханна Арендт) 

исследуют, как тоталитарные режимы используют ложь для разрушения 

объективной истины [6]. 

Отсутствие четких правил (в отличие от Женевских конвенций) дела-

ет гибридную войну аморфной в моральном плане, ведёт к трансформации 

этики и появлению двойственных стандартов в гибридных военных дей-

ствиях. Философская этика ставит вопрос: допустимы ли любые средства 

для достижения целей? 



40 

Гибридность рассматривается философами как новая форма бытия 

конфликта. 

Ряд философов (например, Ж. Делёз и Ф. Гваттари) говорят о так назы-

ваемой «ризоморфной, корнеподобной структуре» гибридной войны – она 

не имеет центра, распространяется как сеть [1]. Такой подход соответствует 

концепции, «войны без войны», выдвинутой Зигмунтом Бауманом [7, 8]. 

Социальная философия обращает внимание на вызываемые гибрид-

ной войной кризисы идентичности и ценностей в процессе разрушения 

культурных кодов и коллективной идентичности, а манипуляция инфор-

мацией разрушает публичную сферу. 

Таким образом, к числу важнейших свойств ГВ, требующих внима-

тельного изучения при философском анализе феномена, относятся: 

Стирание границ и хаотизация, поскольку гибридная война основана 

на принципе неопределенности: противник часто действует анонимно 

(кибератаки, пропаганда через манипулируемые СМИ), что затрудняет от-

ветные меры. Размываются также традиционные категории войны: нет 

формального объявления войны, но на противника оказывается постоян-

ное подрывное воздействие. 

Новый стратегический размах и масштабность приобретает использо-

вание информации как оружия: тот, кто контролирует информацию, фор-

мирует восприятие мира, в разветвлённой системе дезинформации «прав-

да» становится относительной – важнее не факты, а их интерпретация 

(пример: использование ложных новостей). 

В отличие от жестких доктрин классических войн, ГВ присущи высо-

кая гибкость и адаптивность, что позволяет использовать любые доступ-

ные инструменты: от санкций до хакерских атак, от протестов до эконо-

мического давления. В философском контексте это можно рассматривать 

как «войну без правил», где моральные ограничения минимальны [5]. 

Стратегии ГВ построены на использовании факторов асимметрии и 

дестабилизации, что позволяет слабым участникам гибридного военного 

конфликта (негосударственные группировки, прокси-силы) эффективно 

противостоять сильным с опорой на нетрадиционные методы, например, 

за счёт использования терроризма, проведения киберопераций, экономи-

ческого саботажа вместо прямых военных столкновений. 

ГВ часто направлена на раскол общества через поляризацию (этниче-

скую, политическую, религиозную). Война идентичностей в философском 

контексте соотносится с технологиями контролируемого хаоса и цветных 

революций, смысл которых заключается в разрушении стабильных струк-

тур для установления нового порядка. 



41 

Философия показывает, что ГВ – это не просто стратегия, оператив-

ное искусство и тактика, а новый способ существования конфликта в гло-

бализированном мире, где сливаются реальное и виртуальное, военное и 

гражданское, истина и ложь. Её понимание требует междисциплинарного 

подхода, включая философию войны, теорию коммуникации и этику. 

Применение философских законов к теории гибридной войны позво-

ляет глубже понять её природу, механизмы и последствия.  

Диалектический закон единства и борьбы противоположностей под-

чёркивает, что развитие происходит через противоречия между противо-

положностями. ГВ сочетает в себе противоположные методы межгосудар-

ственных противоборств: военные и невоенные, открытые и скрытые, тра-

диционные и нетрадиционные. 

Гибридный военный конфликт возникает из противоречий между 

государствами (суверенитет против внешнего влияния, демократия против 

авторитаризма), а разрушение стабильности общества происходит через 

усиление внутренних противоречий, таких как социальные, этнические, 

религиозные, политические. 

Закон перехода количественных изменений в качественные демон-

стрирует, как накопление малых изменений приводит к резкому скачку 

(революция, кризис). В ходе информационно-психологической войны 

осуществляется постепенное наращивание информационного влияния с 

целью установить контроль над различными формами и способами дез-

информации, что ведёт к утрате доверия к институтам власти. Наращи-

вание масштабов кибератак от серии мелких взломов до комплексного 

воздействия на критическую инфраструктуру может привести к её кол-

лапсу. В соответствии с технологиями контролируемого хаоса и цветной 

революции накопление протестных настроений в ходе системной соци-

альной дестабилизации общества перерастает в массовые беспорядки.  

Закон отрицания отрицания, суть которого применительно к анализу 

ГВ сводится к тому, что развитие гибридного военного конфликта проис-

ходит через смену форм, где новое отрицает старое, но сохраняет его эле-

менты. ГВ отрицает классическую войну (открытое военное столкновение), 

но использует её элементы (кибератаки, информационную войну, прокси-

войны). В ГВ традиционная пропаганда эволюционирует в цифровую ин-

формационную войну (ботнеты, дезинформация), а традиционные методы 

ведения разведки используются в сочетании с новыми возможностями до-

бывания сведений о противнике путём кибершпионажа и хакерских атак.  

Опора на принцип системности при разработке стратегии ГВ преду-

сматривает планирование любого шага как части целостной системы, по-



42 

скольку гибридная война представляет собой комплексное воздействие на 

все сферы общественной жизни страны – административно-полити-

ческую, финансово-экономическую, культурно-мировоззренческую. Пра-

вильный выбор ключевых элементов поражения позволяет осуществлять 

контролируемый переход от одного элемента (например, энергосистемы) 

к коллапсу всей системы. 

В свою очередь, защита от гибридных угроз требует системного под-

хода и учёта важных элементов стратегии обеспечения безопасности, 

включая кибербезопасность, контрпропаганду, обеспечение экономиче-

ской устойчивости государства и отдельных предприятий. Экономическая 

устойчивость государства – это стабильность и постоянство всех эконо-

мических процессов, происходящих внутри государства. Устойчивым 

называют государство, которое, несмотря на изменения внутри или во 

внешней среде, продолжает функционировать стабильно и независимо от 

внешних и внутренних факторов. 

Суть принципа причинности (детерминизм) сводится к тому, что всё 

имеет причину и следствие. Поэтому следует исходить из того, что 

ГВ возникают не случайно, а из-за геополитических, экономических, 

идеологических, межцивилизационных (Мировая гибридная война) про-

тиворечий между отдельными государствами и их коалициями [9]. В рам-

ках конкретной стратегии ГВ каждая атака (дезинформация, санкции, ки-

бератака) преследует определённую цель и развивается в соответствии с 

собственной логикой. Отсюда следует, что эффективная защита требует 

анализа глубинных причин гибридного военного конфликта, а не только 

реакций на отдельные гибридные угрозы. 

Диалектика части и целого подразумевает, что часть влияет на целое, 

а целое определяет роль части. Следовательно, отдельные кибератаки или 

дезинформационные операции представляют собой части общей страте-

гии ГВ, нацеленные на разрушение доверия в одном сегменте общества 

(СМИ, суды, выборы) с расчётом на подрыв стабильности всей системы 

государства-объекта гибридной войны. 

Таким образом, философские законы и принципы служат своеобразным 

компасом в кажущейся хаотичности, порождаемой ГВ и в своей совокупно-

сти помогают понять, что ГВ – это не случайный набор атак, а системный 

процесс, основанный на противоречиях, постепенной эскалации и ком-

плексном воздействии. Защита от неё требует не только технологических 

решений, но и глубокого анализа социальных, военно-политических и ин-

формационных процессов, прогнозирования вероятных исходов, стратегиче-

ского планирования ответных мер и устойчивого управления. 



43 

Список литературы: 
1. Балуевский Ю.Н., Пухов Р.Н. Цифровая война – новая реальность // Россия в глобальной 

политике. 2025. Т. 23. №. 6. С. 60–68. 

2. Бартош А.А. Туман гибридной войны. Неопределенности и риски конфликтов XXI века. 

монография. – М.: Горячая линия-Телеком, 2019. – 324 с.  

3. Бартош А.А. Серая зона: театр гибридной войны: монография. – М.: Горячая линия-

Телеком, – 2021. – 308 с. 

4. Бартош А.А. Эскалация гибридной войны. – М.: Горячая линия-Телеком, 2025. – 263 с. 

5. Бодрийар Ж. Симулякры и симуляции. – СПб.: Изд. Спб, 2024. – 198 с 

6. Арендт Х. Истоки тоталитаризма / пер. с англ. И.В. Борисовой, Ю.А. Кимелева, А.Д. Ко-

валева, Ю.Б. Мишкенене, Л.А. Седова; послесл. Ю.Н. Давыдова; под ред. М.С. Ковалёвой, 

Д.М. Носова. – М.: ЦентрКом, 1996. – 672 с.  

7. Бауман З. Глобализация. Последствия для человека и общества / пер. с англ. М.Л. Коро-

бочкиной; ред. Е.В. Янковской. – М.: Весь Мир, 2004. – 185 с. 

8. Бауман З. Текучее зло: Жизнь в мире, где нет альтернатив / пер. с англ. А.И. Самариной. – 

СПб.: Издательство Ивана Лимбаха, 2019. – 296 с. 

9. Бартош А.А. Мировая гибридная война: монография. – М.: Горячая линия-Телеком, 2023. 

– 544 с.  

 

INTRODUCTION TO THE PHILOSOPHICAL ANALYSIS  

OF HYBRID WARFARE 

 

Alexander A. Bartosh  
Moscow Institute of Sociological Research,  

Corresponding Member, Academy of Military Sciences  

107065, Moscow, Kamchatskaya st., 3, of. 198 

 

The language of philosophy offers unique opportunities for exploring the 

complex and highly dangerous phenomenon of hybrid warfare. A philosophical 

analysis of hybrid warfare, its tools, and the potential for conflict to escalate into 

a nuclear phase allows us to uncover the various functions of philosophy in ad-

dressing military conflict, its core themes and challenges, and to propose meth-

ods for philosophical understanding of contemporary realities. Philosophy pro-

vides a framework for analyzing science in general and hybrid warfare in particu-

lar, as it explores fundamental questions about human existence, morality, power, 

and the nature of conflict. Philosophy explores the nature of war and views it not 

just as an armed conflict, but as an extension of politics through other means, 

which is particularly relevant in hybrid wars where military actions are combined 

with propaganda, economic pressure, and cyberattacks. Some philosophers view 

war as a means of asserting. 

Keywords: philosophy, hybrid war, analysis, simulacrum. totalitarianism 

  



44 

УДК 165.12 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-44-60 

 

ПРОБЛЕМА СУЩНОСТИ КОМПЬЮТЕРНОЙ ТЕХНИКИ 

 КАК ПРОЯВЛЕНИЕ ПОНИМАНИЯ И РАЗВИТИЯ ЧЕЛОВЕКА  

 

В.В. Корякин4 
Кандидат философских наук, доцент кафедры философии 

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15 

E-mail: vvkorkfnpsu@yandex.ru 

 

Компьютерная техника – универсальное средство реализации и само-

развития человека. Однако отношение к ней складывается различное. Осо-

бенно рельефно оно раскрывается в дискуссиях о возможности создания 

машины, которая способна мыслить и трудиться. Причины различных отве-

тов кроются как в абстракциях и формах логики, которые используются при 

постановке и решении проблем искусственного интеллекта и роботизации, 

так и в самих объективных основаниях общественного существования лю-

дей. Абстракции классической философии и науки, формальная логика, 

господствующий в обществе частичный труд вынуждают часть участников 

дискуссии признавать, что создание мыслящей и трудящейся машины 

принципиально возможно. Напротив, использование диалектико-

материалистической логики и ее базовых абстракций, нарождающийся и 

распространяющийся в обществе всеобщий труд порождают убеждение, 

что сознание и труд – исключительные свойства человека, а машина же 

есть лишь средство их всестороннего развития. 

Ключевые слова: труд, частичный и всеобщий труд, сознание, машина, 

компьютер, искусственный интеллект, формальная и диалектическая логика  

 

С каждым новым шагом в развитии автоматизированного производ-

ства (его роботизации, электронизации, цифровизации в т.ч.) человечество 

вновь и вновь возвращается к вопросам, которые, если вдуматься, в той 

формулировке, в которой они ставятся, не имеют смысла, но зато красно-

речиво свидетельствуют о понимании человеком себя и мира, а в конеч-

ном счете, о характере существования современного человека. Важней-

шими из таковых стоит признать вопросы о возможности создания машин, 

которые окажутся способны заменить человека в сфере как непосред-

ственного материального производства, так и интеллектуальной и худо-

жественной деятельности. Может ли машина мыслить, может ли она тру-

диться, что станет с человеком, когда искусственный интеллект и роботы 

                                                            
4© Корякин В.В., 2025 



45 

отодвинут его на второй план, или, того хуже, подчинят себе, заставят 

жить в ритме с собой согласно своим законам? 

Компьютер – наиболее радикальное изобретение человечества, мак-

симально в данный исторический период проявляющее сущность индиви-

да и общества. Он является универсальным средством производства чело-

веком себя во всем многообразии сторон его жизни, свойств и отношений. 

Компьютерная техника может быть использована как средство труда в 

любых его формах (общего и конкретного, абстрактного и частичного, 

умственного и материального, физического, всеобщего), как средство 

производства знаков, опосредующих развитие мышления так же во всех 

его формах (научного и религиозного, философского и эстетического, 

нравственного, правового, мифологического и т. д). Она может выступать 

в качестве средства общения, управления и насилия и опять же во всем 

многообразии их форм. Компьютер и компьютерные системы позволяют 

человеку совершать любые формы и виды деятельности как в их непо-

средственном единстве, так и в различных их комбинациях, и по отдель-

ности. Но означает ли то, что свойства, которые компьютерная техника 

позволяет реализовать человеку, присущи ей самой? 

Может ли машина мыслить? 

Проблема создания искусственного интеллекта была поставлена в 

начале 50-х гг. прошлого века. Первым задался вопросом о том, можно ли 

создать машину, способную мыслить, А. Тьюринг, который откровенно 

признавался, что у него на момент написания статьи нет однозначного от-

вета, но возможно, со временем такую машину все же удастся произве-

сти [1]. Следом было введено и само понятие искусственного интеллекта 

(Д. Маккарти), и предпринят ряд попыток дать ему определение. 

В связи с весьма широко распространившейся критикой возможности 

создания «мыслящей» машины Д. Серл предложил различать два смысла 

понятия «искусственный интеллект» – «сильный» и «слабый». В «силь-

ном» значении искусственный интеллект есть некое аналоговое человече-

скому или тождественное ему мышление, вырабатываемое машиной, в 

«слабом» – совокупность операционных систем (программ) и баз данных, 

функционирующих на основе машины и позволяющих человеку решать 

конкретные задачи. Создание «сильного» искусственного интеллекта 

Д. Сёрл считал принципиально невозможным [2]. 

Проблема создания мыслящей машины в современной научной лите-

ратуре рассматривается с различных теоретико-методологических пози-

ций. Сторонники возможности создания искусственного интеллекта в его 

«сильном» значении (например, представители т.н. «плоской» онтологии), 



46 

как правило, придерживаются близких вульгарному материализму пози-

ций, и сводят, пусть и с некоторыми оговорками, процесс мышления к 

различным естественным (природным) процессам – физическим (механи-

ческим, электромагнитным), химическим, биологическим (нейронным). 

А поскольку машины имеют непосредственно природный субстрат, по-

средством них организуются и преобразуются различные природные про-

цессы, а их «работа» с течением времени приобретает все более автоном-

ный от людей характер, то делается однозначный вывод о возможности 

создания машины, которая будет способна мыслить сама по себе, без пря-

мого вмешательства человека.  

В виде примера можно привести рассуждения Д. Деннета, который в 

качестве единственной реальности, по сути, признает лишь информацию, 

реализующуюся в природных (физических) процессах, по отношению к 

которой сознание предстает как своего рода ее эпифеномен [3]. При таком 

подходе Д. Деннет полагает, что если природа в ходе эволюции смогла 

сформировать мозг человека – естественную «машину» мысли, то человек 

вполне в состоянии создать искусственную (кремневую, в частности) 

мыслящую машину [3, с. 193]. Близкими Д. Деннету можно признать рас-

суждения Д. Чармелса, который полагает, что информация проявляется в 

двух формах – физической и ментальной, и потому создание мыслящей 

машины вполне возможно [4].  

Надо отметить, что сторонники «сильного» искусственного интеллек-

та выстраивают свои позиции исключительно прибегая к различным фор-

мам редукционизма. Типичным для них становится сведение идеального к 

материальному (психических процессов к физиологическим, духовной 

информации к природной), сложного к простому (социального к биологи-

ческому, биологического к физическому), содержания к форме (семантику 

к синтаксису, смыслы к языку), целого к частному, общего к особенному 

(материальные процессы к информационным, сознание к логике, логику к 

формальной логике) и т.д. Необоснованные допущения и редукционизм – 

излюбленные способы обоснования возможности создания «сильного» 

искусственного интеллекта. Сторонники создания мыслящей машины по-

средством подобных нехитрых «трюков», по сути, превращают машину в 

человека, а человека в машину, стирают все границы между ними, и, чест-

но говоря, одинаково делают содержательно неопределенными и то, 

и другое. Стирание качественных различий лишает определенности и 

смысла все явления сразу, порождая порою самое безумное псевдонауч-

ное фэнтези вроде «квантового сознания» Р. Пенроуза или «цифрового 

бессмертия» В. Сметаны. 



47 

Сторонники создания мыслящей машины поражают крайней степе-

нью невежества, нарочитого нежелания разбираться с сущностью созна-

ния и его субъекта – человека. Сторонники создания искусственного ин-

теллекта в его «слабом» значении, напротив, стремятся погрузиться в ана-

лиз идеальных форм человеческого существования, т.е. человеческой 

мысли. Теоретико-методологические основания при этом также заметно 

разнятся. Стоит отметить, что проблема создания искусственного разума, 

в данной связи, во многом является производной от психофизиологиче-

ской проблемы. Решение вопроса – «мыслит ли мозг, а если мыслит, то 

каким образом?» – выступает в качестве теоретического основания разра-

ботки проблемы создания машины, действующей аналогичным мозгу об-

разом? При этом речь идет именно о природных (например, физических) 

аналоговых мозгу структурах, которые в буквальном смысле мыслить ни-

когда не смогут. Сторонники концепции «слабого» искусственного интел-

лекта безусловно признают, что сознание – это исключительное свойство 

человека и его мозга. В зависимости от того, признается сознание свой-

ством человеческого мозга или человека в целом, вырабатываются раз-

личные подходы к определению и возможности создания искусственного 

интеллекта. 

В отечественной литературе хорошо известна дискуссия об отноше-

нии психики и физиологии, начало которой в 60-е гг. прошлого века по-

ложили Д.И. Дубровский и Э.В. Ильенков. Стоит отметить, что в нашей 

литературе спор о возможности создания искусственного интеллекта по 

большей части укладывается в рамки намеченных данными авторами ва-

риантов решения психофизиологической проблемы. Д.И. Дубровский по-

лагает, что сознание (как субъективное) продукт деятельности человече-

ского мозга, но связано, тем не менее, с трудом и общением [5]. Созданная 

автором к началу нынешнего века информационная концепция сознания 

во многом углубила это понимание. По его мнению, информация содер-

жится в мозге, но она инвариантна по отношению к его свойствам. Субъ-

ективное во многом раскрывается в его способности разнообразно интер-

претировать (особым образом превращать) сигналы мозга и отвечать на 

них [6; 7]. С таких позиций автор приходит к выводу, что субъективность 

– важнейшая характеристика сознания – может существовать лишь на ос-

нове человеческого мозга, и даже создание аналоговых человеческому 

мозгу природных структур (своего рода мозга-машины) не позволит ро-

диться искусственному интеллекту в его «сильном» значении. Однако ис-

кусственный интеллект поможет существенно расширить возможности 

естественного [8, с. 24–42]. 



48 

Э.В. Ильенков, напротив, полагал, что сознание связано не с мозгом 

(хотя данную связь он не отрицал), а в первую очередь с трудовой дея-

тельностью человека [9; 10; 11]. Труд Э.В. Ильенков трактовал близко к 

гегелевскому пониманию как процесс опредмечивания и распредмечива-

ния сознания [10, с. 221–222; 11, с. 214–228]. Приняв логику автора, стоит 

заключить, что машина сможет начать мыслить, как только научится тру-

диться. 

Может ли машина трудиться? 

О способности машины (например, роботов) трудиться в массовом 

сознании бытует устойчивое мнение. Роботы оказываются чуть ли не 

лучшими во всем. Они точнее и быстрее обрабатывают материалы, акку-

ратнее водят машины, лучше человека играют в шахматы, проводят юри-

дические консультации, они становятся «дизайнерами» и «журналиста-

ми». Роботизация, сопряженная с электронизацией, все больше создает 

конкуренцию человеку, и порою возникает ощущение, что вот-вот маши-

на полностью его заменит. 

Во второй половине прошлого века в отечественной литературе шла 

оживленная дискуссия о сущности средств производства, уже – средств 

труда (техники, машины в т.ч.). Первоначально было высказано предпо-

ложение о социальной природе средств производства, чуть ли не равно-

значной социальной сущности самого человека [12; 13]. Логика тут была 

простая: если средства производства являются необходимым элементом 

(пусть и вещественным) общественного бытия, они возникают, существу-

ют и функционируют только в обществе, то они, стало быть, обладают со-

циальной сущностью, как и его ведущий (личный) элемент – человек. 

Впоследствии был сделан вывод, что, как составная часть обществен-

ного бытия, средства производства в целом социальны, обладают челове-

ческой сущностью, но лишь в широком смысле слова, как существующие 

в обществе. Они есть преобразованные человеком природные объекты, не 

включенное низшее человека, его непосредственная среда, которая изме-

няется сообразно сложности труда [14; 15, с. 9, с. 49–51]. Как не включен-

ное низшее, внешним образом интегрированное в общественную жизнь 

материальное образование, средства производства обладают собственным, 

отличным от человека содержанием, собственными законами существова-

ния и развития, оказывают влияние на человеческую жизнь, но, в конеч-

ном счете, сами развиваются лишь при определяющем воздействии на них 

человека. 

Между человеком и средствами производства существуют отноше-

ния взаимозависимости. Человек не может оперировать средствами про-



49 

изводства, не учитывая их содержания, функций, законов, которые есть 

ни что иное, как превращенные содержание, функции и законы самой 

природы. Однако и средства производства не могут возникнуть и реали-

зовать себя как таковые, то есть как превращенные природные элементы, 

естественным путем, без созидающего вмешательства человека. Тот 

факт, что средства производства не возникают в ходе естественного раз-

вития природы, а порождаются исключительно человеком, означает, что 

основанием их существования является не сама природа как таковая, а 

человек, преобразующий природу. В этом смысле средства производства 

всецело зависимы от человека, и только в этом смысле являются соци-

альными образованиями, неотъемлемой частью общественного бытия. В 

средствах производства человеческая сущность обретает свое внешнее, 

природное выражение. 

Как преобразованная человеком природа, средства производства мо-

гут быть исследованы в двух аспектах: естественном, как природные объ-

екты особого рода и социальном, как выражение человеческой сущности. 

В философской литературе часто эти линии исследования берутся в отры-

ве друг от друга или параллельно друг с другом, что приводит к не совсем 

верному представлению о двойственной природе средств производства. 

Представители неклассической философии, в конечном счете, сводят со-

циальное в технике к сознанию, которое якобы в ней овеществляется. Ха-

рактерное для неклассической философии абсолютное противопоставле-

ние духа природе приводит в данной связи к соответствующему противо-

поставлению естественного и социального при анализе техники. В частно-

сти, обнаруживается попытка раскрыть самодвижение сознания, которое 

овеществляется в технике, или самодвижение техники, которое проявля-

ется в изменениях самих средств труда (усложнении структуры, кинема-

тики, размеров, изменении механических узлов, технических устройств – 

механических, пневматических, электрических, электронных и т.д.). По-

скольку представителям неклассической линии не удается вывести техни-

ку из сознания или ее самой, они неизбежно приходят к выводу о парал-

лелизме социальных и природных факторов в развитии средств труда. 

В историческом материализме попытки увязать развитие техники с 

изменениями ее структуры, раскрыть самодвижение техники, встречаются 

крайне редко. А если и встречаются, то с оговорками о том, что, в конеч-

ном счете, все изменения средств труда связаны с определенными соци-

ально-экономическими условиями (трудом и производственными отноше-

ниями) [16]. Стремление отыскать самостоятельные импульсы развития в 

технике не лишено смысла, поскольку средства труда есть ни что иное, 



50 

как преобразованный природный процесс, и как природный процесс они 

обладают независимым от человека содержанием, собственными законами 

существования. Но поскольку техника – это не просто природа, а преобра-

зованная человеком природа, ее движение определяется развитием самого 

человека. В данном плане все структурные изменения средств труда вы-

зревают не в них самих, а инициируются трудом и, следовательно, сооб-

разно с ним они должны быть исследованы.  

В марксистской литературе в качестве критерия (но никак не источни-

ка) развития труда и техники нередко выделяется предмет труда, или об-

ласть преобразуемой действительности. Обращение к предмету труда поз-

воляет выделить в самом труде, как и в средствах труда, опосредующих 

преобразование данного предмета, естественное содержание. Сложность 

преобразуемых природных объектов является показателем сложности тру-

да и техники [15, с. 52–53; 17, с. 94–110]. Более того, она влияет на масшта-

бы и характер реализации человеческой сущности, человеческого труда. 

Говоря об относительной самостоятельности в развитии средств про-

изводства (предмета и средств труда), необходимо учитывать законы со-

отношения высшего (в данном случае человека) и не включенного низше-

го (природы и преобразованной природы). Они находятся во взаимодей-

ствии, но определяющее воздействие оказывает все же высшее на низшее. 

В данной связи необходимо в первую очередь обратить внимание на ха-

рактер развития самого труда. 

В «Нищете философии» и «Капитале» К. Маркс пришел к выводу, что 

исторические формы труда и средств производства сменяют друг друга по 

мере эмансипации и опредмечивания основных функций самого тру-

да [18, с. 156; 19, с. 384–385]. Эта идея получила свою развернутую реали-

зацию в 60–70-е гг. XX в. в советской философской литературе [17, с 217–

237; 20, с. 39–40]. Труду присущи различные функции – двигательная 

(энергетическая), передаточная, рабочая (исполнительная), управления, 

регулирования, контроля и т.д. На этапе развития ручного труда и соот-

ветствующих ему ручных орудий все функции осуществляются челове-

ком. На этапе машинного труда от человека обособляются и передаются 

машине (объективируются в ней) рабочая, передаточная, энергетическая 

функции. При автоматизированном труде происходит эмансипация и пе-

редача автоматическим устройствам функций управления, регулирования 

и контроля. Средства труда, таким образом, развиваются по мере объекти-

вации в них функций труда, а стало быть, сущности самого человека. 

Однако подобная интерпретация движения техники все же имеет 

существенную ограниченность. Общий вывод об объективации челове-



51 

ческой сущности в средствах труда представляется в принципе верным, 

однако его не стоит толковать буквально, поскольку это может привести 

к неправомерному редуцированию сложности техники к сложности са-

мого человека. Техника – это преобразованная природа. Какую бы форму 

она не принимала исторически, она всегда будет непосредственно обла-

дать исключительно природным субстратом. Социальным субстратом, а 

стало быть, и социальными функциями (в данном случае функциями 

труда как сущностного свойства человека) она обладать в принципе не 

может. В противном случае неизбежно проявится парадокс несоответ-

ствия субстрата и атрибутов. Окажется, что простой (природный) суб-

страт способен обладать сложными (социальными) свойствами, что ло-

гически не верно. Данная смысловая трудность привела ряд авторов к 

выводу, что функции труда в их наиболее творческой, сложной форме 

всегда остаются за человеком, технике же передаются лишь наиболее 

простые, рутинные из них [15, с. 52–53]. Впрочем, и данная оговорка 

представляется недостаточной. Трудится все же не техника, а человек 

при помощи техники. Функции труда, таким образом, могут быть прису-

щи только человеку. 

Буквальное толкование объективации сущности человека в технике 

как передачи ей функций труда, хотя и является следствием применения 

исторического материализма к анализу средств производства, все же в 

корне противоречит ему. Резонным является вопрос: если по мере исто-

рического развития все функции труда эмансипируются, передаются 

технике, то что же остается в самом труде? Созданная на базе советско-

го исторического материализма концепция НТР в большинстве своих 

вариантов содержит вывод о том, что труд в современную эпоху, в 

преддверии будущего коммунистического общества, постепенно утра-

чивает свой материальный характер, одухотворяется, превращается в 

сложную (научную) духовную деятельность. Общество будущего будет 

строиться на основе научной деятельности и научном знании. Нетрудно 

заметить, что подобный вывод идентичен выкладкам теоретиков пост-

индустриального общества. Такой вывод вполне естественен при бук-

вальном толковании развития техники как процесса обособления функ-

ций труда, но он ударяет по базовому положению материалистического 

понимания истории, согласно которому общественное бытие (и труд как 

способ его существования и развития) определяет характер обществен-

ного сознания, общества в целом. Авторы же концепции НТР, по сути, 

объявляли субстанцией будущего общества мыслящего индивида, а суб-

станциальным свойством – сознание.  



52 

С 60-х годов прошлого века в отечественном материализме начала 

формироваться биосоциальная концепция человека, согласно которой че-

ловек есть двойственное существо, в котором его социальный и биологи-

ческий уровни организации находятся во взаимном развитии, опосредуют 

и в равной мере определяют друг друга. При таком подходе субстрат че-

ловека понимался как биологический, что возвращало отечественный ма-

териализм к натуралистическому толкованию человека и свойственному 

ему парадоксу несоответствия субстрата и атрибутов: простому (биологи-

ческому) субстрату приписывались сложные (социальные) свойства. 

В рамках такого понимания человека происходила и дискуссия 

Д.И. Дубровского и Э.В. Ильенкова об отношении психики и физиологии. 

Положение о биологическом характере человеческого субстрата оставляет 

теоретическую лазейку для признания возможности создания мыслящей и 

трудящейся машины, если она будет произведена на основе биологиче-

ского субстрата. 

Во избежание парадокса несоответствия субстрата и атрибутов в кон-

це прошлого века была создана концепция социального материального 

интегрального субстрата человека [21; 22]. Социальные свойства могут 

быть присущи только социальному субстрату. При этом социальный суб-

страт имеет интегральную материальную природу: в нем все известные 

уровни материальной организации (физический, химический, биологиче-

ский и социальный) представлены в соподчиненном, иерархизированном, 

не дифференцированном в пространстве и времени виде. Биология чело-

века в корне отлична от биологии любого другого живого, поскольку она 

является социальной. Данное уточнение позволяет заключить, что, если 

признать способность человеческого мозга мыслить (хотя это вновь вер-

нет нас к парадоксу несоответствия субстрата и атрибутов), то искус-

ственная машина-мозг (если получится ее создать) мыслить никогда не 

будет, поскольку она никогда не будет социально-биологическим образо-

ванием. Подобный вывод будет справедлив и относительно «вживления» 

механических или биологических (животных) имплантов.  

Непосредственный субстрат человека – социальный, именно по этой 

причине человек способен мыслить и трудиться. Непосредственный суб-

страт техники – природный, а стало быть, мыслить и трудиться она не 

сможет никогда. Однако стоит заметить, что техника проявляет новые 

свойства, которые в ее непосредственном материальном бытии никогда 

принципиальным образом не реализуются лишь благодаря человеку. 

В данной связи можно заключить, что подлинными субстанцией и суб-



53 

стратом техники в момент ее реализации являются люди, в связи с чем 

стоит внести некоторое уточнение в понимание человеческого субстрата. 

Человек обладает социальным материальным интегральным субстратом, 

а сама интеграция реализуется в единстве двух ее форм – внутренней и 

внешней. Внутренняя интеграция уровней материальной организации 

представлена в самом человеке непосредственно и не имеет простран-

ственно-временной дифференциации. Физическое, химическое, биологи-

ческое в человеке – это своего рода его включенное низшее. Внешняя 

интеграция уровней материи реализуется в единстве человека со сред-

ствами производства, которые обладают различным в пространстве и 

времени существованием и при определенных обстоятельствах могут 

быть отделены от человека, теряя при этом свою определенность как со-

ставные части его субстрата (т.е. как средства производства). При данном 

типе интеграции природные уровни организации выступают в качестве 

не включенного низшего человека. Обладая непосредственно природным 

субстратом, техника в момент ее использования оказывается составной 

частью субстрата человека. Техника, таким образом, – это природный 

преобразованный объект, обладающий непосредственно природным суб-

стратом, но встроенным в интегральный субстрат человека. Человек  

реализует свои свойства и новые свойства технических средств – состав-

ных его, но внешних ему частей. Трудится и мыслит человек посред-

ством техники и в связи с ней, но не техника – ни сама по себе, ни в свя-

зи с человеком. 

Гносеологические и социальные корни вопроса  

«может ли техника трудиться и мыслить?» 

Несмотря на то, что техника объективно не мыслит и не трудится, 

многие наши современники (включая часть представителей научного со-

общества) искренне полагают, что есть (или во всяком случае рано или 

поздно удастся создать) машины, которые производят вещи и обладают 

знанием и способностями мышления (в действительности мыслящие и 

трудящиеся машины существуют лишь в идеальной форме, т.е. в голове 

человека и нигде более). На чем строится подобная убежденность – от-

дельная важная проблема.  

Вопросы, которые мы задаем, порою куда больше раскрывают суть 

нас самих и общества, в котором мы живем, нежели предмета вопроса. За-

давая вопрос о внешнем нам предмете, мы одновременно задаем вопрос 

о самих себе, рассуждая о нем, мы рассуждаем о себе, оценивая его, мы 

одновременно даем оценку себе. Даже когда мы ставим в центр внимания 



54 

самих себя и пытаемся себя себе объяснить, мы неизбежно раскрываем 

наше реальное отношение к себе и собственное реальное состояние, кото-

рые далеко не всегда совпадает с мнимым. И чем фантастичнее, а порою – 

бессмысленнее наше понимание вещей, тем рельефнее проявляется наше 

подлинное существование. 

В первом приближении представление о мыслящей и трудящейся 

машине отчасти напоминает весьма архаические мифологическое и рели-

гиозное отношения к действительности. Архаические формы сознания, 

кстати, продолжают существовать и развиваться в современном обществе, 

причем как среди невежественных, так и вполне эрудированных, и даже 

профессионально занимающихся наукой его представителей. Эти формы 

могут иметь новое содержание, но демонстрировать при этом типические 

для них способы объяснения и описания реальности. Приписывание спо-

собности мыслить машине, например, напоминает первобытный фети-

шизм, рассуждение о квантовой или информационной природе сознания – 

античный гилозоизм, который хоть и был результатом ранней философ-

ской рефлексии, но имел прочную генетическую связь с мифологически-

ми представлениями. 

Рассуждения о цифровых личности, сознании, идентичности, о циф-

ровом мире человека в целом (в буквальном их понимании) напоминают 

свойственное религиозному сознанию стремление к удвоению мира. Мир 

раскалывается на реальный и цифровой. На место бога встает компьютер 

и сеть. Им, как богу, приписываются способности, в которых человек се-

бе отказывает: человек знает и может немногое, сеть может и знает все. 

Человек смертен, сеть – нет, и вот уже умами многих овладевает идея 

цифрового бессмертия. В сети, как в раю, есть все, в реальном же быту 

человека многого не хватает. В сети человек свободен, он может быть в 

ней кем угодно, в своей реальной повседневности он ограничен в выборе 

жизненного пути. Причем выгодное преимущество цифрового «рая» пе-

ред божественным заключается в том, что в него можно попасть здесь и 

сейчас, при этом не утруждая себя исполнением заповедей и не зная ни 

одной молитвы. Достаточно включить компьютер, войти в сеть, попасть 

на желанный сайт, скачать необходимую программу. Сети, как богу, 

приписываются способности за всем следить и все контролировать, всем 

управлять и наказывать (блокировать пользователя, например). 

Удвоение реальности, стремление заместить свое существование 

цифровым – очередная форма духовного отчуждения, которое демон-

стрирует современное общество. И как любая форма духовного отчужде-



55 

ния, она может быть снята лишь посредством реалистического взгляда на 

мир, науки и научной философии в первую очередь. Они становятся тем 

заметнее, чем сложнее становится реальность, с которой сталкивается 

человек, которую он стремится описать и понять. В качестве таковых, в 

первую очередь, стоит отметить историческую ограниченность исполь-

зуемых форм логики и абстракций. Вопрос о том, может ли машина мыс-

лить и трудится, мог возникнуть лишь в условиях господства недиалек-

тической (формальной) логики и абстракций старой (классической) фи-

лософии. 

Формальная логика в состоянии схватить тождество и различие явле-

ний в их абсолютной определенности, но не связь тождества и различия 

(последнее доступно лишь диалектике). Формальной логике чужд исто-

ризм: все явления мира (будь то сознание и материя, человек и машина) 

мыслятся с определенностью (но и эта определенность раскрывается лишь 

в перечислении признаков предмета, где каждый признак мыслится также 

как нечто отдельное), но вне внутренней (генетической и функциональ-

ной) их связи, их внутреннего единства, предполагающего данные разли-

чия. Все вещи берутся таковыми, как будто они никогда не меняются, т.е. 

не содержат в себе внутренних противоречий. В данной связи одинаково 

допустимыми становятся представления о тождестве, либо абсолютном 

различии материального и духовного, человека и машины, вообще любых 

явлений и их сторон, что открывает дорогу всевозможным формам логи-

ческих допущений и редукционизма. 

Сдерживающим фактором выступают устаревшие абстракции. Базо-

выми абстракциями классической философии и ее неклассических моди-

фикаций стали природа, дух и человек как духовно-природное существо, 

или мыслящее животное. Природа понимается как совокупность всех ве-

щей. Любая попытка найти общий всем вещам признак превращается в 

стремление свести все вещи к какой-либо одной, все признаки к одному из 

них. По сути, общее сводится к особенному. Типичным для натурфилосо-

фов Нового времени было, например, сведение всех материальных 

свойств к механическим. Для современного физикализма типичным явля-

ется сведение всего материального к элементарной физике. Сведение 

сложного к простому, а простого к сложному – единственный способ об-

наружить общее во всем многообразии вещей, который задается смысло-

вой «рамкой» определения природы.  

Понятию духа (сознания) как совокупности идей (понятий, образов, 

переживаний и т.д.) дается столь же перечислительное определение, как и 



56 

природе. При попытке обнаружить общее идеям срабатывает тот же эф-

фект: идеальное общее сводится к особенному – к ощущениям 

(Д. Беркли), понятию (Г. Гегель), воле (А. Шопенгауэр). Подавляющее 

большинство сторонников возможности создания искусственного интел-

лекта в его «сильном значении», к примеру, сводят сознание к его логиче-

ским формам, как будто они существуют сами по себе и не имеют никако-

го отношения ни к прочим формам мысли, ни к их носителям (что было 

свойственно и многим представителям классической философии). 

Попытка выработать содержательное определение природы и духа 

путем их противопоставления не снимает редукционистских «эффектов», 

поскольку противопоставление духа природе заканчивается либо сведени-

ем одного к другому, либо полным отрицанием какой-либо связи между 

ними (и негативными их определениями, следовательно). Во всех вариан-

тах осуществляется возврат к перечислению признаков с последующим их 

редуцированием. 

Понимание человека как мыслящего животного порождает все те же 

эффекты, что и понятия природы и духа, но в довесок усугубляет все па-

радоксом несоответствия субстрата и атрибутов. Представление о том, что 

природное существо способно мыслить изначально содержит в себе до-

пущение, что любой природный объект способен к тому же. Более того, 

открывается дополнительный «логический мост» к сведению любых фе-

номенов мысли к любым явлениям природы и наоборот. Вопрос о воз-

можности создания мыслящей или трудящейся машины мог возникнуть и 

быть сформулирован лишь на основании архаических базовых абстракций 

и порождающей их формальной логики. 

Смысловая ограниченность старой логики в широком смысле (т.е. с 

учетом ее форм, законов и процессов) может быть снята лишь путем ее 

углубления, превращения в диалектико-материалистическую логику, в ко-

тором формальная логика не устраняется, а сохраняется в снятом виде.  

Базовые категории современного материализма – материи, сознания, че-

ловека позволяют преодолеть все ограниченности старых абстракций. По-

нятие материи как объективной реальности позволяет учесть содержа-

тельное единство мира (его объективность) и одновременно его внутрен-

ние различия – простые и сложные формы материи, выработать понима-

ние мира как развивающейся материи, в которой вещи разной степени 

сложности находятся в генетическом и функциональном единстве. Данное 

понимание ставит жесткий запрет на сведение сложного к простому и 

наоборот. Понимание сознания как отражения объективной реальности, 



57 

идеального, субъективного способствует определению тождества и разли-

чия сознания и материи и не допускает сведение одного к другому. Опре-

деление человека как социального материального существа, производяще-

го собственные сущность и существование, приводит к выводу, что созна-

ние и труд – исключительные свойства человека, они могут быть присущи 

только социальному субстрату. Современный материализм, таким обра-

зом, позволяет не то чтобы решить проблему искусственного интеллекта в 

его сильном значении, а утвердиться во мнении, что мыслящая или тру-

дящаяся машина – такая же выдумка, как и голем, машина времени или 

вечный двигатель. Стоит отметить, что и само понятие искусственного 

интеллекта (именно интеллекта!) в любом его значении, с точки зрения 

современного материализма, оказывается крайне неудачным, сбивающим 

с толку. Понятие искусственного интеллекта, по сути, было выработано на 

основе старой логики и явно нуждается в снятии. 

Все попытки преодолеть духовное отчуждение духовными средства-

ми (более глубокой, адекватной теорией) все же не в состоянии упразд-

нить его в принципе. Истоки духовного отчуждения кроются не в самой 

мысли, а в объективном общественном существовании человека, в фор-

мах его материального отчуждения. В своих материальных (производ-

ственных) основаниях современное общество оказывается весьма проти-

воречивым образованием. Оно строится на т.н. частичном, узкоспециали-

зированном, доведенном до элементарного предметного действия труде. 

Общее в нем – абстрактный труд является субстанцией товарной стоимо-

сти. Частичный труд производит прибавочную стоимость, которая  

отчуждается без всякого эквивалента. Рост многообразия (сложности) 

общества, представленного в совокупном многообразии частичных видов 

труда, осуществляется при капитализме за счет обеднения (упрощения) 

навыков подавляющего большинства непосредственных производителей 

[25]. 

Предприниматель извлекает прибавочную стоимость в двух формах – 

абсолютной и относительной. Абсолютная прибавочная стоимость произ-

водится путем нещадной эксплуатации наемного работника (частичного 

труда) и имеет естественные пределы. Относительная прибавочная стои-

мость образуется путем применения на производстве технических нови-

нок и рационализации кооперации частичного труда [19, с. 169–479]. При 

этом изобретения создаются не частичным рабочим, а субъектом т.н. все-

общего труда – рабочим-рационализатором, инженером, ученым. Всеоб-

щий труд – это сложный материальный труд. Как таковой, он требует 



58 

непосредственного сложного интеллектуального сопровождения. Он – од-

новременно сложный материальный и умственный труд. Он – сложно ко-

оперированный (и потому обобществленный) и одновременно существен-

но индивидуализированный труд [19, с. 116; 23, с. 207–211; 24; 25; 26, 

с. 150–205]. 

Частичный труд является объективной основой всякого отчуждения. 

В нем человек не способен себя реализовать целиком, во всем многообра-

зии своих свойств, сторон и отношений, а потому приписывает все богат-

ство человеческого рода не себе, а некоей неведомой ему реальности – бо-

гу, мировым элитам, машине. Частичный труд является объективной ос-

новой и любого редукционизма: как частичному, а потому простому, мак-

симально бедному, «одномерному» существу, индивиду оказывается 

свойственно все упрощать, сводить многообразие сторон своего суще-

ствования к одной из них. 

Ограниченность существования человека снимается при переходе от 

частичного труда ко всеобщему. Именно во всеобщем труде обнаружива-

ется относительное совпадение индивида и рода, и человек оказывается 

способным увидеть и реализовать все богатство общественных сил в себе, 

уяснить, что в обществе он – единственная творческая, мыслящая и про-

изводящая сила. Представления о машине, способной мыслить и трудить-

ся, вызревают в процессе отражения жизни частичных индивидов, убеж-

дение, что мыслить и трудиться может только человек, становится след-

ствием отражения всеобщего труда и всего многообразия трудовых дей-

ствий общества в целом в связи со всеобщим трудом. 

Компьютер – продукт всеобщего труда. Посредством него человек 

может реализоваться во всем многообразии своих свойств, сторон жизни 

и отношений. Однако в обществе, в котором, помимо всеобщего труда – 

занятия скромного меньшинства, массово представлен частичный труд, 

способы использования компьютерной техники существенно разнятся. 

Применение к компьютеру всеобщего труда позволяет человеку разви-

ваться во всех планах и потому отношение к нему вырабатывается как 

техническому средству, не более. Частичное практическое отношение к 

компьютеру, напротив, утверждает и закрепляет «одномерность» пользо-

вателя, вынуждает человека отчуждать свою сущность и приписывать ее 

машине. 

  



59 

Список литературы 
1. Тьюринг А. Вычислительные машины и разум. – М.: Издательство АСТ, 2018 – 128 с. 

2. Сёрл Д. Разум, мозг и программы // Глас разума. – Самара: Бархах-М, 2003. – С. 314–331. 

3. Деннет Д. Разум от начала и до конца. – М.: ЭКСМО, 2021. – 528 с. 

4. Чалмерс Д. Сознающий ум: в поисках фундаментальной теории. – М.:URSS, 2013 – 512 с. 

5. Дубровский Д.И. Мозг и психика (о необходимости философского отрицания психофи-

зиологической проблемы) // Вопросы философии. 1968. № 8. С. 145–155. 

6. Дубровский Д.И. Зачем субъективная реальность, или почему информационные процессы 

не идут в темноте (ответ Д. Чалмерсу) // Сознание, мозг, искусственный интеллект. – 

М.: Стратегия-центр, 2007. – С. 139 – 163. 

7. Дубровский Д.И. Проблема «сознание и мозг»: информационный подход // Знание. Пони-

мание. Умение. 2013. № 4. С. 92–98. 

8. Дубровский Д.И. Задача создания общего искусственного интеллекта и проблема созна-

ния // Философские науки. 2021. № 1. С. 13–44. 

9. Ильенков Э.В. Психика и мозг (Ответ Д.И. Дубровскому) // Вопросы философии. 1968. 

№ 11. С. 145 – 155. 

10. Ильенков Э.В. Идеальное // Философская энциклопедия. В 5 т. – М.: Советская энцикло-

педия, 1962. – Т. 2. – С. 219–227. 

11. Ильенков Э.В. Философия и культура. – М.: Политиздат, 1991. – 446 с. 

12. Барулин В.С. Отношение материального и идеального в обществе как проблема истори-

ческого материализма. – Барнаул: Алтайское книжное изд-во, 1970 – 327 с. 

13. Оконская Н.Б. О сущности средств труда // Философия пограничных проблем науки. 

Пермь: изд-во Пермского ун-та, 1972. Вып. 5. С. 63–74. 

14. Орлов В.В. Средства труда как искусственные (преобразованные) природные элементы 

социального // Философия пограничных проблем науки. Пермь: изд-во Пермского ун-та, 

1972. Вып. 5. С. 79–114.  

15. Орлов В.В., Васильева Т.С. Труд и социализм. – Пермь: изд-во Пермского ун-та, 1991. –

 203 с. 

16. Зворыкин А.А., Осьмова Н.И., Чернышев В.И., Шухардин С.В. История техники. – М.: 

Изд-во социально-экономической литературы, 1962. – 772 с. 

17. Товмасян С.С. Философские проблемы труда и техники. – М.: Мысль, 1972. – 279 с. 

18. Маркс К. Нищета философии // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 4. – М.: По-

литиздат, 1955. – С. 65–185 

19. Маркс К. Капитал. Т.1 // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 23. – М.: Политиз-

дат, 1960. – 907 с. 

20. Волков Г.Н. Эра роботов или эра человека? – М.: Политиздат, 1965 – 159 с. 

21. Орлов В.В. К понятию человеческой природы // Философия пограничных проблем науки. 

– Пермь: Изд-во Перм. ун-та, 1968. Вып. 2. С. 87–101. 

22. Орлов В.В. К общей философской концепции человека // Философия пограничных про-

блем науки. Пермь: Изд-во Перм. ун-та, 1974. – С. 72 – 93. 

23. Орлов В.В., Васильева Т.С. Философия экономики. – Пермь: Изд-во Пермского ун-та, 

2005. – 265 с. 

24. Корякин В.В., Орлов В.В. Труд, стоимость и собственность в современном обществе // 

Вестник Вятского гос. гум. ун-та. 2009. Т. 4. № 4. С. 46 – 55. 

25. Корякин В.В. Современный мир и философия // Новые идеи в философии. 2013. Вып. 21. 

С. 11 – 30. 

26. Гриценко В.С. Труд в постиндустриальном обществе. – Пермь: Изд-во Пермского унта, 

2013. – 210 с. 



60 

COMPUTER TECHNOLOGY AND HUMAN ESSENCE:  

UNDERSTANDING AND DEDELOPMENT 

 

Vyacheslav V. Koryakin 
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 

 

Computer technology is a universal tool for human self‑actualization and 

development. However, attitudes toward it are divided. This divergence becomes 

especially apparent in debates about the possibility of creating a machine capable 

of thinking and working. The reasons for these differing viewpoints lie both in 

the abstractions and forms of logic employed in framing and solving problems of 

artificial intelligence and robotization, and in the objective foundations of human 

social existence. The abstractions of classical philosophy and science, formal 

logic, and the prevalence of partial labor in society lead some scholars to argue 

that creating a thinking and working machine is fundamentally possible. Con-

versely, the application of dialectical‑materialist logic and its core abstractions, 

alongside the rise of universal labor as a social phenomenon, fosters the convic-

tion that consciousness and labor are uniquely human attributes. Machines, in 

this view, are but a tool for the full realization of these human capacities.  

Keywords: labor, partial labor, universal labor, consciousness, machine, 

computer, artificial intelligence, formal logic, dialectical logic 

  



61 

УДК 330.161; 316.4; 140.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-61-68 

 

ПРИРОДА ОНЛАЙН-ИДЕНТИЧНОСТИ 

К.Д. Соболева5 
Студентка 3 курса направления «Философия» 

Пермский государственный национальный исследовательский университет  

614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

kirilchukksu@gmail.com  

 

Онлайн-идентичность становится одной из центральных проблем со-

временной философии, поскольку без ее анализа невозможно осмыслить 

природу субъекта в условиях цифровой эпохи. В статье показано, что в 

рамках диалектико-материалистического подхода онлайн-идентичность 

имеет четко выраженный онтологический статус как форма отражения и 

воспроизводства общественных отношений в цифровой среде. Развитие ка-

питализма радикально трансформирует субъективность: онлайн-

идентичность дробится в результате необходимости постоянной адаптации 

к изменяющимся экономическим и технологическим условиям, диктуемым 

рыночными отношениями. Особое внимание уделено анализу концепции 

архитектуры выбора Е. Иллуз, содержание которой в цифровой среде пере-

стает быть следствием классовой предопределенности и приобретает форму 

алгоритмического контроля. При этом идентичность становится участни-

ком производства и обмена, превращается в перформативный акт, опреде-

ляемый логикой рынка.  

Ключевые слова: онлайн-идентичность, идентичность, капитализм, 

отчуждение. 
 

Онлайн-идентичность – это один из ключевых вопросов, без которого 

сегодня тяжело осмыслить природу субъекта в условиях цифровой эпохи. 

Современные технологии не просто расширяют пространство коммуника-

ции, а фундаментально изменяют социальные механизмы формирования 

личности, делая границы между «реальным» и «виртуальным» все менее 

заметными. В интернете субъект может существовать сразу в нескольких 

ролях, демонстрируя фрагментированное, гибкое «Я», которое меняется в 

зависимости от контекста, платформы и аудитории. В отличие от офлайн-

идентичности, жестко закрепленной в социальных институтах и матери-

альных отношениях, онлайн-идентичность существует в динамике, посто-

янно адаптируясь к различным средам, цифровым нормам и культурным 

кодам сетевого взаимодействия. 

                                                            
5 © Соболева К.Д., 2025 

mailto:kirilchukksu@gmail.com


62 

Начиная с XVII века, проблема самости занимала центральное место в 

философской мысли, претерпевая значительные изменения по мере разви-

тия онтологических и гносеологических представлений эпох. В новоевро-

пейской философии центральное место в исследовании субъекта было за-

нято Р. Декартом, определившим «Я» как мыслящую субстанцию, гаран-

тирующую достоверность знания. Кант продолжил эту линию, вводя 

трансцендентальное «Я» как априорное условие возможности опыта. Ге-

гель, в свою очередь, преодолевает абстрактность картезианской и кан-

товской моделей, помещая субъективность в контекст исторического раз-

вития через диалектику признания.  

Согласно современным представлениям исторического материализма, 

человек – это общественное существо, чья сущность заключается в прак-

тической деятельности. Он не просто осознает мир, но производит свое 

собственное бытие, а вместе с ним – и форму своего сознания [1]. Именно 

через призму материального производства становится возможным рас-

крытие природы субъективности, ведь труд является пространством для 

самореализации и саморазвития человека [2, с. 195]. Личность есть инди-

видуальное бытие социально значимых качеств человека как родового со-

циального существа, обладающего родовыми социальными признаками 

(родовой социальной сущностью) [2, с. 288]. Субъективность человека 

складывается из представлений, которые он усваивает в обществе, то есть 

из знаний, деятельности и самосознания, но эти представления сами по 

себе формируются не стихийно, а в рамках определенных механизмов 

общественного производства. Поскольку сама социальная действитель-

ность постоянно трансформируется, меняются и формы сознания. С точки 

зрения диалектико-материалистического подхода, онлайн-идентичность 

обретает четко выраженный онтологический статус как форма отражения 

и воспроизводства общественных отношений в цифровой среде.  

Изучая онтологический статус онлайн-идентичности невозможно 

обойти работу Ж. Бодрийяра [3], обращающую внимание исследователей 

на природу симуляций. Однако В.В. Корякин отметил важную для марк-

систского понимания характеристику данного феномена – лишенность 

производственного содержания [4, с. 121–122]. Если в условиях матери-

ального производства идентичность выступает результатом труда – как 

практики, через которую человек осваивает природу и производит соб-

ственную сущность, – то в условиях интернет-среды идентичность может 

становится функцией обращения знаков, не связанных с реальностью. Та-

ким образом, онлайн-идентичность может формироваться в ходе инфор-

мационной деятельности, в которой субъект утрачивает свое преобразу-

ющее отношение к миру и к самому себе [4, с. 122].  



63 

Это выражает более широкую тенденцию, описанную Бодрийяром: 

вытеснение труда как созидательного отношения к миру «активностями», 

мышления – манипулированием знаками, общения – присутствием. Субъ-

ект циркулирует как знак, встраиваясь в управляемые цепи репрезента-

ций, лайков и метрик, которые задают форму без содержания [3]. Как и 

всякая форма симуляции, онлайн-идентичность, утрачивая связь с трудом 

как сущностной формой бытия человека, порождает не просто дублирова-

ние реальности, а инволюцию субъекта – его постепенное упрощение, 

обезличивание и функционализацию в рамках цифрового капитала. 

В то же время, либеральные теории утверждают, что личность сейчас 

предстает как свободная игра различных масок и ролей, которые индивид 

волен выбирать и варьировать, ориентируясь на текущий контекст [5]. 

В рамках цифрового пространства данная концепция преобразуется в вос-

приятие субъекта как смеси раздробленных онлайн-образов, функциони-

рующих, якобы, вне зависимости от властных структур, социальных ин-

ститутов и экономических реалий. Такое толкование многообразия иден-

тичности основывается на идеалистическом допущении автономного и не-

зависимого "Я", не скованного материальными и социальными рамками. 

С точки зрения диалектического материализма, данная концепция – лишь 

идеологическое прикрытие, маскирующее реальные процессы формиро-

вания идентичности в рамках экономической структуры [6, с. 173–177]. 

Идентичность подвергается дроблению не в силу внутренней множе-

ственности субъекта, а вследствие необходимости постоянной подстройки 

под меняющиеся экономические и технологические реалии, которые дик-

туются рыночными отношениями. В комментарии П.Н. Кондрашова к 

концепции Е. Иллуз рассматривается процесс порождения способами 

производства общественных отношений, социальных норм и институтов, 

в рамках которых формируются конкретно-исторические условия – инсти-

туциональные культурные матрицы [7]. Этот процесс рассматривается ав-

тором при помощи диалектики общего, особенного и единичного, где об-

щее – это формационные условия, которые особенным образом воплоща-

ются в разных странах, и оседают в повседневной жизни людей, обретая 

конкретные единичные формы, в зависимости от формальных или нефор-

мальных статусных и ролевых факторов. 

Далее автор рассматриваемой Кондрашовым концепции вводит поня-

тие архитектуры выбора [7, с. 153], то есть внутренних механизмов, сфор-

мированных культурой, которые касаются как критериев оценки какого-

либо объекта (блюдо в ресторане, картина в галерее или будущий супруг), 



64 

так и способов самоконсультации, с помощью которых человек сверяется 

со своими эмоциями, интересами, знаниями и общепринятыми нормами 

для принятия решений. Докапиталистические формации, в этом контексте, 

формировали социальную среду, которая заставляла человека делать вы-

бор в определенном направлении, например, при выборе супруга, девушка 

из более высокого по статусу сословия не могла выйти замуж за предста-

вителя низшего сословия. Капиталистическая же формация представляет 

более свободные условия выбора, однако выбивает человека из системы 

установленных норм и лишает понимания собственного места в обществе, 

что порождает кризис идентичности и сложность для индивида с опреде-

лением собственной ценности. 

Следовательно, если в докапиталистических формациях коммодифи-

кация затрагивала материальные и нематериальные объекты, то в услови-

ях капитализма товарной формой наделяются не только эмоции, но и сама 

идентичность. В среде, где переживания становятся объектами рыночного 

обмена, онлайн-идентичность оказывается включенной в ту же систему: 

платформа [8, с. 75–77] предъявляет к субъекту определенные требования, 

он вынужден реагировать и конструировать себя таким образом, чтобы 

соответствовать запросу Другого, выраженному в алгоритмически форми-

руемых тенденциях, рейтингах и механизмах обратной связи. 

В цифровой среде архитектура выбора, в отличие от традиционных 

форм социального детерминизма, переходит с предопределенности клас-

сового положения к алгоритмическому контролю деятельности (доступ-

ности контента и способов самовыражения). Если в докапиталистических 

обществах роль механизма отбора выполняли социальные институты и 

материальные ограничения, то в интернете эту роль берут на себя алго-

ритмы платформенного капитализма [8]. Экономическое неравенство со-

храняется, но перестает быть единственным фактором, структурирующим 

социальные отношения. Теперь принудительная организация выбора осу-

ществляется посредством интерфейсов, рейтинговых механизмов, цензур-

ных алгоритмов, которые формируют не только предпочтения, но и саму 

модель субъективности. Таким образом, популярный тезис о демократи-

зации производства контента в цифровой среде (предполагающий, что 

каждый пользователь может участвовать в создании и распространении 

информации) [9] на деле оборачивается механизмом тотальной коммоди-

фикации. Простота доступа к инструментам цифрового производства 

(смартфоны, социальные сети, видеохостинги) приводит не к устранению 

власти капитала, а к ее реорганизации: теперь не только труд, но и сама 



65 

идентичность вовлекаются в процесс рыночного обмена. Это не просто 

расширение спектра самовыражения, а систематическая эксплуатация 

личности как производственного ресурса. В этом смысле цифровой капи-

тализм продвигает дальше концепцию эмоционального труда, о которой 

писала Иллуз. В традиционной экономике капитализируются человече-

ские переживания (например, в индустрии услуг, медиа или маркетинге), 

тогда как в цифровой сфере товаром становится не просто эмоция, а ее 

программируемая структура. Пользователь не просто выражает пережива-

ния – он вынужден оптимизировать их под рыночные алгоритмы, созда-

вать контент, который получит наибольший отклик, конструировать иден-

тичность, соответствующую заданным платформой трендам. Более того, 

механизмы цифровой социализации (лайки, репосты, подборки рекомен-

даций) формируют систему нормативного контроля за самовыражением. 

Платформа не просто предлагает пользователю возможность говорить – 

она определяет, что и как будет услышано. В итоге формируется иллюзия 

выбора: пользователь волен конструировать себя, но только в рамках за-

данных рыночных механизмов одобрения. Следовательно, цифровая 

идентичность оказывается интегрированной в систему эксплуатации не 

только на уровне потребления контента, но и на уровне его производства. 

Это не расширение свободы, а ее новая форма ограничения, где рыночные 

механизмы диктуют не только, что человек может делать, но и кем он мо-

жет быть. 

В цифровом пространстве, даже если сам пользователь не стремится к 

монетизации, алгоритмы платформ стимулируют формы самопрезента-

ции, способные обрести обменную ценность и стать вписанными в эконо-

мику внимания [10, с. 277–279]. Монетизация идентичности выражается в 

феномене «брендинга себя» [11], при котором субъективность превраща-

ется в товарный образ. Личность становится объектом маркетинговой 

стратегии, где ценность субъекта определяется уровнем вовлеченности 

аудитории и экономической отдачей. В условиях платформенного капита-

лизма монетизируемая личность вынуждена функционировать как бренд, 

в котором субъективность сводится к набору маркетинговых характери-

стик и показателей эффективности. В этой системе субъект сталкивается с 

двойной формой отчуждения: во-первых, личность теряет внутреннюю 

целостность, поскольку идентичность становится объектом рыночного 

моделирования [12]; во-вторых, субъект оказывается втянутым в беско-

нечный цикл самопрезентации и самооптимизации, в котором ценность 

субъекта определяется его способностью соответствовать требованиям ал-



66 

горитмов. Это ведет к радикальному сужению субъективного простран-

ства, в котором личность утрачивает автономию и становится объектом 

экономического использования. Монетизация идентичности в цифровом 

пространстве выражает не свободу субъекта, а его включенность в рыноч-

ную систему эксплуатации, в которой личность функционирует как дина-

мический товар. 

Категория же коллективной идентичности всегда находилась в центре 

материалистического анализа общества. Идентичность субъекта опреде-

ляется не только индивидуальными характеристиками, но прежде всего 

его местом в системе общественного производства [13]. Однако с развити-

ем цифровых технологий и платформенного капитализма коллективные 

формы идентичности оказываются под давлением процессов фрагмента-

ции и индивидуализации. Алгоритмы социальных сетей подталкивают 

субъекта к индивидуализированным моделям поведения, усиливая меха-

низмы персонализированного опыта и дробления коллективного восприя-

тия. В результате общественные связи перестают функционировать как 

органические структуры, превращаясь в фрагментарные цифровые объ-

единения, лишенные реальной материальной основы. Этот процесс фор-

мирует новый тип социальной атомизации, при которой субъект чувствует 

себя вовлеченным в информационные процессы, но при этом остается 

изолированным от реальной общественно-политической практики, от сво-

ей родовой сущности [12, с. 27]. Ключевой вопрос заключается в том, воз-

можно ли восстановление коллективной идентичности в условиях цифро-

вого капитализма.  

Таким образом, цифровизация не устранила механизмы власти и 

контроля, а лишь изменила их форму: власть больше не нуждается в 

прямом подавлении, она функционирует через цифровые инструменты 

и механизмы саморегуляции [10, с. 173–174]. Однако это не означает, 

что субъект полностью лишен возможности сопротивления. Напротив, 

осознание цифрового труда, критическое отношение к алгоритмическо-

му управлению и развитие коллективных форм субъективности откры-

вают перспективы борьбы за подлинное освобождение. В этом смысле 

марксистский анализ цифровой идентичности не только выявляет меха-

низмы ее отчуждения, но и указывает пути к ее революционному преоб-

разованию. 

Капитализм, стремящийся к непрерывному расширению сфер товар-

ного обмена, вынужден создавать и навязывать новые образы и идентич-

ности, стимулируя потребление не только материальных благ, но и симво-



67 

лов. Множественность идентичностей в либеральных теориях зачастую 

трактуется как показатель эмансипации, предоставляющий субъекту воз-

можность свободного выбора и смены идентичности в соответствии с 

личными предпочтениями. Однако, по сути, эта свобода выбора жестко 

обусловлена экономическими условиями. Субъект не просто выбирает 

идентичности – он вынужден репродуцировать образы, соответствующие 

ожиданиям цифровых платформ, алгоритмов и рыночных механизмов. 

В итоге субъективность теряет свою онтологическую целостность и 

трансформируется в перформативный акт, определяемый капиталистиче-

ской эксплуатацией.  

 

Список литературы: 
1. Маркс К., Энгельс Ф. Немецкая идеология // Сочинения. 2-е изд. М.: Политиздат, 1955. 

Т. 3. С. 7–544. 

2. Васильева Т.С., Орлов В.В. Социальная философия. Пермь: Изд-во Пермского ун-та, 

2007. – 352 с. 

3. Бодрийяр Ж. Симулякры и симуляция. М.: Изд. дом «Постум», 2015. – 240 с. 

4. Корякин В.В. Труд, игра и симуляция. К вопросу об их объективном отношении // Новые 

идеи в философии. 2024. Вып. 14 (35). С. 111–127. 

5. Кошелева Ю.П. Теоретические подходы к ролевому поведению и межролевой конфликт // 

Вестник МГЛУ. Образование и педагогические науки. 2018. Вып. 1 (790). С. 132–151. 

6. Давыдов Д.А. Личность и государство в терниях посткапитализма: На пути к новой анта-

гонистической общественной формации. М.: ЛЕНАНД, 2019. – 218 с. 

7. Кондрашов П.Н. Основные идеи экономико-социологической концепции эмоций Евы Ил-

луз. Реплика на рецензию Нины Любинарской // Экономическая социология. 2023. № 1. 

С. 151–159. 

8. Срничек Н. Капитализм платформ // Экономическая социология. 2019. Т. 20, № 1. С. 72–

82. 

9. Stuedahl D. David Gauntlett Making is connecting. The Social Meaning of creativity, from DIY 

and knitting to YouTube and Web 2.0. // MedieKultur. 2011. № 54. P. 203–205. 

10. Зубофф Ш. Эпоха надзорного капитализма. Битва за человеческое будущее на новых ру-

бежах власти / Ш. Зубофф; пер. с англ. А.Ф. Васильева; под ред. Я. Охонько и А. Смирнова. 

М.: Издательство Института Гайдара, 2022. – 784 с. 

11. Kleppinger C., Cain J. Personal Digital Branding as a Professional Asset in the Digital Age // 

Am J Pharm Educ. 2015. Aug 25; no. 79(6). P. 79.  

12. Краснов А.С. Диада «Идентичность-отчуждение» в синтагме К. Маркса: история и совре-

менность // Известия Саратовского ун-та. Нов. серия. Сер. Философия. Психология. Педаго-

гика. 2013. Вып. 3. С. 26–29. 

13. Журавлева Ю.В. Проблема «Я» в современной философии: специальность 09.00.01 – он-

тология и теория познания: автореф. дис. … канд. филос. наук. Пермь, 2005. – 20 с. 

  



68 

THE NATURE OF ONLINE IDENTITY 

 

Kseniya D. Soboleva  
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 

 

Online identity emerges as one of the central problems of contemporary 

philosophy, since without its analysis it is impossible to grasp the nature of the 

subject in the digital age. The article demonstrates that within a dialectical-

materialist framework, online identity possesses a distinctly articulated ontologi-

cal status as a form of reflection and reproduction of social relations in the digital 

environment. 

The development of capitalism radically transforms subjectivity: online 

identity becomes fragmented as a result of the necessity of constant adaptation to 

shifting economic and technological conditions dictated by market relations. 

Special attention is devoted to the analysis of Eva Illouz’s concept of the archi-

tecture of choice, whose content in the digital environment ceases to be a mere 

consequence of class determination and instead assumes the form of algorithmic 

control. In this process, identity itself enters the sphere of production and ex-

change, becoming a performative act determined by the market logic. 

Keywords: online identity, identity, capitalism, alienation. 

  



69 

УДК 122 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-69-76 

 

СЛОЖНОСТНОСТЬ  

КАК ОСНОВАНИЕ КРИТИЧЕСКОГО МЫШЛЕНИЯ 
 

Е.Г. Чегодаева6  
Старший преподаватель кафедры философии  

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

614068, Пермь, ул. Букирева, 15 

egchegodaeva@mail.ru 

 

В статье рассматривается феномен сложностного мышления как фак-

тор развития критического мышления в современном обществе. Актуаль-

ность исследования обусловлена возрастающей ролью аналитических ком-

петенций в условиях информационного общества и необходимости форми-

рования навыков комплексного анализа сложных систем. Цель исследова-

ния заключается в выявлении особенностей сложностностного мышления, а 

также его влияния на формирование критического мышления. В статье ана-

лизируется взаимосвязь между уровнем сложности решаемых задач и каче-

ством формирования аналитических навыков. Основные результаты иссле-

дования демонстрируют, что систематическое взаимодействие со сложными 

системами способствует развитию критического мышления через формиро-

вание способности к многофакторному анализу, выявлению причинно-

следственных связей, работы с нарративом, построению комплексных ре-

шений. Сделано предположение, что усложнение когнитивных задач явля-

ется эффективным инструментом развития аналитических компетенций. 

Перспективы исследования связаны с дальнейшим изучением влияния 

усложняющихся цифровых технологий на процессы формирования крити-

ческого мышления в условиях повышенной сложности информационного 

пространства.  

Ключевые слова: сложностность, система, процесс познания, 

сложностное мышление, критическое мышление, нарративное мышление, 

рефлексивное мышление. 

 

Комплексное решение сложных проблем, требует умения схватывать 

динамику, которая пронизывает все сферы человеческой деятельности, что 

в свою очередь называется специалистами сложностным типом мышления 

или сложностностью. Постоянное увеличение объемов информации тре-

бует её критического осмысления или применения критического мышле-

ния. Таким образом, сложностное и критическое мышление являются теми 

навыками, которые, по мнению исследователей [1, с. 15], будут востребо-

                                                            
6 © Чегодаева Е.Г., 2025 



70 

ваны в самом ближайшем будущем. Примечательно, что названные типы 

мышления получили свое развитие в науке как особые объекты изучения в 

XX веке, что может говорить об их общих основаниях. Цель данного ис-

следования – выявление связи сложностности и критического мышления.  

Сложностность как объект исследования получила свое развитие от-

носительно недавно. Понятие сложностности следует отличать от близко-

го к нему понятия сложности или богатства содержания предмета, которое 

выражается в интегрированном множестве и многообразии его частей, их 

взаимных связей, отношений с другими предметами, а также присущих 

ему возможностей и других характеристик [2, с. 19]. По мнению Э. Море-

на [3, с. 110], понятие сложностности выступает универсальным инстру-

ментом для анализа различных сфер человеческого бытия и познания. 

В этой связи, сложностность приобрела статус междисциплинарной кате-

гории, обозначающей парадигму мышления, способной описывать разно-

образные сложные системы, в числе которых социокультурные и социои-

сторические процессы. Подобное описание социальных процессов мы 

можем увидеть в работе Ж. Делеза и Ф. Гваттари «Тысяча плато» [4]. Ав-

торы вводят термин «ризома», описывающий вариант открытой системы, 

разнородной сети действий и противодействий, которая не подразумевает 

конечной цели и даже хронологии. В свою очередь, ризома, как методоло-

гия сложностного мышления, представляет собой нелинейный подход к 

познанию мира, основанный на принципах множественности и взаимосвя-

занности. В отличие от иерархического мышления, ризоматическое мыш-

ление строится на горизонтальных, равноправных связях, где нет единого 

центра или доминирующей точки зрения, а любая идея может стать от-

правной точкой для развития мысли. Такая методология позволяет созда-

вать неожиданные связи между явлениями, генерировать нестандартные 

решения и работать с противоречиями, не стремясь их устранить, что осо-

бенно эффективно в условиях современной неопределенности. Таким об-

разом, ризоматическая сеть противоположна центрированной системе, и в 

то же время она формирует особое видение мира, иную философскую си-

стему без точки отсчета. Такое описание характерно для многих открытых 

систем, в том числе и социальных структур. Схватывание подобной разно-

родности явлений познающим субъектом подразумевает введение не ме-

нее важного понятия «сборка». Именно сборка как концепт, по мнению 

специалистов [5, с. 42], предполагает любые формы соединений. Для от-

крытых систем сборка проявляется как «вмешательство» в физический, 

биологический и социальный миры. Подобный подход обозначает одну из 

стратегий формирования системы – складывание её из отдельных элемен-



71 

тов. Такая версия сложностности механистична и предполагает, что мир 

состоит из отдельных частиц, которые вступают друг с другом в опреде-

ленные отношения.  

Второй сценарий формирования сложностной системы – машинный, 

предполагающий, что трансформируемые системы обладают виртуальны-

ми возможностями, которые метафорично можно представить как машин-

ный филум, или такую систему процессов, которая предполагает возник-

новение упорядоченного целого через кооперацию различных элементов 

хаоса, что в конечном итоге затрагивает проблему фундаментальной не-

стабильности [5, с. 45].  

По замечанию Аршинова В.И., Свирского Я.И. и тот, и другой сцена-

рии формирования сложностности как парадигмы мышления характери-

зуются рядом важнейших свойств. К таким свойствам можно отнести осо-

бенную роль познающего различного рода системы субъекта – сложност-

ного наблюдателя, поскольку мера сложности становится зависимой от 

наблюдателя. Наблюдатель представляет собой триединство различения, 

способности к символизации, и разделение пространства на означенную и 

неозначенную стороны или рефлексию [6, с. 74]. Таким образом, слож-

ностное мышление основано на идее, что процесс наблюдения за сложно-

стью неизбежно включает в себя самого наблюдателя. При этом возникает 

особая символика, которая одновременно описывает ситуацию как про-

цесс и участвует в её создании. Ключевым понятием здесь выступает кон-

тингентность – «механизм понимания смыслопорождающей активности 

мышления» [6, с. 75], неотъемлемая часть современного мышления, обо-

значающая случайность как противоположность необходимости. В совре-

менном понимании контингентность характеризуется отражением неодно-

значности реального мира, неопределенностью общественных процессов, 

а также саморефлексией и самообращенностью систем. 

Отсюда вытекает ещё одно основное свойство сложностного мышле-

ния – эмерджентность или появление новых системных качеств, превосхо-

дящих простую сумму качеств компонентов. Поскольку сложностность 

возникает в темпорально развернутой последовательности, в контексте 

взаимодействий, это приводит к проблеме их соединения и получения 

фрагментарности. Формально сложностность нередуцируема, но при этом 

содержательно она всегда существует в определенном контексте и нераз-

рывно с ним связана, то есть она обладает внутренней контекстуально-

стью, выражающейся в психологических особенностях субъекта, сформи-

рованная на основе накопленного опыта, определяющая способы восприя-

тия информации, и влияющая на процессы познания и принятие решений. 



72 

Контекстуальность выступает самым важным аспектом, который связыва-

ет наблюдателя и сложность. С одной стороны, наблюдатель имеет дело со 

связями между разными контекстами, а с другой стороны, он должен по-

нимать, что последние всегда могут поменять свою конфигурацию. В этом 

случае задачей сложностного наблюдателя является осуществление семио-

тического сшивания контекстов в постоянно эволюционирующем мире. 

Таким образом, «идея контекстности подразумевает переход к нарративно-

сти» [6, с. 80], что делает особенно важным роль художественного творче-

ства в различных познавательных процессах. Кроме того, в указанной па-

радигме существует проблема создания метанаблюдателя сложностности 

[6, с. 81], который был бы эквивалентен универсальному искусственному 

интеллекту, а не просто системе распознавания образов или речи.  

Решение обозначенных проблем, возникающих на уровне сложностно-

го мышления, возможно только через задействование критического мышле-

ния, которое позволяет анализировать связи между контекстами, выявлять 

паттерны изменений, формировать целостное понимание системы.  

Интерес к критическому мышлению в истории философии присут-

ствует у многих мыслителей, но в контексте изучения родового понятия 

«мышление», являющегося базовой философской категорией [7, с. 76]. 

Особый статус критическое мышление приобретает в XX веке в связи с 

усложнением реальности, развитием технологий и информационным ро-

стом. В середине 60-х годов XX века техника критического мышления по 

большей мере была связана с развитием педагогики. Истоки критической 

педагогики восходят к идеям Франкфуртской школы в области критиче-

ского образования. Позже сформировалось новое течение в образовании, 

основанное на развитии критического мышления и неформальной логики. 

Развитие критического мышления стало одним из самых динамично раз-

вивающихся направлений в реформировании современной системы обра-

зования. 

Значительный вклад в развитие концепции критического мышления 

внес американский философ Джон Дьюи [8], который определял критиче-

ское мышление как рефлексивное, а также подчеркивал значение критиче-

ского мышления не только для демократического общества, но и для лич-

ностного развития.  

В 1989 году Р. Эннис [Цит. по 9, с. 6] дал определение критического 

мышления как логического и рефлексивного, которое ориентировано на 

принятие решений во что верить и что делать. Д. Халперн определяет 

критическое мышление как направленное, взвешенное и логичное 

мышление, основанное на когнитивных навыках [10, с. 13]. 



73 

Аналитические функции критического мышления предполагают: вы-

явление структуры рассуждений, проверку связи между аргументами и те-

зисами, оценку выдвинутых положений, учет особенностей всех участни-

ков коммуникативного процесса (автора и читателя, оппонента, пропонен-

та) [9]. Исследователи определяют критическое мышление как комплекс-

ный процесс, объединяющий различные аспекты мыслительной деятель-

ности и направленный на глубокое понимание и анализ реальности. Мыс-

лительные операции критического мышления по замечаниям ученых ха-

рактеризуются «критичностью восприятия, развитостью когнитивных 

процессов и способностью рефлексии, предполагающей возможность по-

лучать новые знания благодаря собственным умозаключениям, в результа-

те возникновения сомнений и актуализации целеполагания на выработку 

рефлексивных гипотез» [1, с. 17]. 

Кроме того, критическое мышление представляет собой особую рабо-

ту сознания, основанную на открытом диалоге как с собой, так и с други-

ми. Оно предполагает формулировку новых вопросов, нахождение баланса 

между ранее известным и ещё неизвестным, подготовку к возможным рис-

кам, а также формирование обоснованных выводов. Критическое мышле-

ние основывается на открытой рациональности, которая даёт возможность 

проводить глубокий рефлексивный анализ различных познавательных прак-

тик. Такой подход способствует развитию диалога, что позволяет критиче-

ски мыслящему человеку не только анализировать существующие концеп-

ции, но и обогащать их новыми идеями, создавая более полное и много-

гранное понимание реальности. В этом смысле критическое мышление вы-

ступает одним из оснований философствования, предполагая целостное ви-

дение мира, а также определяя место человека и его отношение к миру.  

Подходы, описывающие феномен критического мышления [11], фор-

мируют разнообразные его определения, смысл которых можно свести к 

характерным чертам критического мышления. К таким чертам относятся: 

самостоятельность в принятии решений, скептицизм при оценке аргумен-

тов, умение задавать вопросы для глубокого понимания, рефлексивность в 

анализе собственных мыслей, способность к смыслообразованию, а также 

аналитические навыки – умение выявлять структуру рассуждений, всесто-

ронний подход к анализу, интеллектуальную открытость – способность ви-

деть контекст. 

Перечисленные черты критического мышления требуют от познающе-

го субъекта вдумчивого рассмотрения проблемы, опираться на собствен-

ный опыт, сопоставлять новые знания с уже имеющимися, формулировать 

вопросы дальнейшего осмысления, исходя из собственного опыта.  



74 

Критическое мышление, согласно исследователю Д. Клустеру [12], 

начинается с постановки вопросов, стремится к убедительной аргумента-

ции, имеет социальный характер, базируется на информации как отправ-

ной точке, является полностью самостоятельным процессом.  

Кроме того, критическое мышление носит активный и творческий ха-

рактер, который проявляется в активном восприятии информации, посто-

янной рефлексии, умении подвергать сомнению полученные данные, спо-

собности формулировать вопросы, вынесении обоснованных суждений. 

Таким образом, критическое мышление представляет собой комплекс-

ный процесс, объединяющий различные когнитивные способности, 

направленный на глубокое понимание и анализ информации, а также со-

здание новых смыслов.  

В определенном смысле критическое мышление выполняет важные 

функции, схожие с функциями нарративного мышления. Так, оно позволя-

ет связывать информацию из различных источников, анализировать осо-

бенности полученных данных и на этом основании формировать причин-

но-следственные связи. Между критическим и нарративным мышлением 

существует тесная взаимосвязь. Критическое мышление фокусируется на 

анализе информации, оценивает идеи и убеждения, проверяет достовер-

ность знаний, нарративное мышление – упорядочивает опыт, создает 

смысловые связи, помогает структурировать информацию. Взаимное до-

полнение двух типов мышления происходит следующим образом: нарра-

тивное мышление стимулирует критическое через создание контекстов, 

формирование вопросов, побуждение к анализу. В свою очередь, критиче-

ское мышление обогащает нарративное через проверку достоверности 

информации, анализ логических связей, выявление скрытых предположе-

ний, осмысление мира через призму повествования. Таким образом, кри-

тическое и нарративное мышление образуют единый механизм познания, 

где каждый тип мышления усиливает и дополняет другой, создавая це-

лостное понимание реальности. 

Одно из самых важных свойств критического мышления – рефлексив-

ность. Наличие рефлексивного свойства позволяет критическому мышле-

нию выполнять множество сопутствующих функций. Выявление смыслов 

предполагает анализ исходных культурных знаний, работу с базовыми 

ценностями, изучение регулятивных принципов. Функция обработки ин-

формации раскрывается через интерпретацию данных и анализ получен-

ных результатов. Организация опыта происходит за счет формирования 

эффективных способов описания, разработки методов объяснения и со-

здание систем организации знаний. Разрешение противоречий позволяет 

устранять конфликты в процессе познания. 



75 

Кроме того, что рефлексия в философии играет важную роль, являясь 

основным способом существования философского знания, она является 

мышлением, направленным на осмысление собственных предпосылок. 

Здесь мы можем проследить сложный характер самого рефлексивного 

мышления, поскольку сам процесс рефлексии предполагает взращивание 

сложности, а именно возникновение нового из старого [13, с. 18]. 

Таким образом, рефлексия представляет собой сложный механизм че-

ловеческого мышления, позволяющий не только воспринимать информа-

цию, но и анализировать собственные мыслительные процессы, что явля-

ется основой критического мышления. 

В отличие от многообразия, фиксируемого сложностным типом мыш-

ления, критическое мышление предполагает некоторое единство, обуслов-

ленное интеллектуальной работой сложностного наблюдателя, и его воз-

можной коммуникацией с оппонентом. Таким образом, мы можем сделать 

вывод о том, что критическое мышление, имея в качестве основания ин-

формацию, схваченную сложностным мышлением, дополняет его и слу-

жит для представления наиболее полной картины динамично развивающе-

гося мира.  

Современное состояние мира требует от мыслящего субъекта не 

столько умения работать с большим объемом данных, сколько умения 

быть интеллектуально подготовленным к разнообразию полярных и раз-

нородных высказываний, среди которых можно обнаружить фальсифици-

руемую и манипулятивную информацию. Подобные ситуации лишний раз 

подчеркивают значимость развития компетенции критического мышления 

как наиболее важного навыка и инструмента познания.  

 

Список литературы 
1. Бродовская Е.В., Домбровская А.Ю., Пырма Р.В., Азаров А.А. Специфика критического 

мышления российской молодежи в условиях цифровизации // Гуманитарные науки. Вестник 

финансового университета, 2019. № 1. С. 14–23. DOI: 10.26794/2226-7867-2019-9-1-14-23 

2. Барг О.А. Системный подход, философия и естествознание. Пермь: ПГНИУ, 2018. – 112 с. 

3. Морен Э. О сложностности / пер. с англ. Я. И. Свирского; Институт философии РАН. М.: 

Институт общегуманитарных исследований, 2021. – 284 с. 

4. Делез Ж. Тысяча плато: капитализм и шизофрения / пер. с франц. и послесл. 

Я.И. Свирского; науч. ред. В.Ю. Кузнецов. Екатеринбург: У-Фактория; М.: Астрель, 2010. – 

895 с. 

5. Свирский Я.И. «Сложностное» мышление в контексте философских стратегий Ж. Делеза и 

Ф. Гваттари // Вестник РУДН, серия Философия, 2012. № 1. С. 37–47.  

6. Аршинов В.И., Свирский Я.И. «Сложностный мир и его наблюдатель. Часть первая // 

Философия науки и техники, 2015. Т. 20. № 2. С .70–84. 

7. Королева А.В. Философские основания исследования проблемы критического мышления // 

Вестник Тамбовского университета. Серия: Гуманитарные науки, 2013. Вып. 5 (121). С. 76–82.  



76 

8. Дьюи Дж. Психология и педагогика мышления. (Как мы мыслим). М.: Лабиринт, 1999. – 

202 с. 

9. Некрасова Н.А., Некрасов С.И. Философские основания становления метода критического 

мышления // Гуманитарные ведомости ТГПУ им. Л.Н. Толстого, 2021. № 3 (39). С. 5–14. 

DOI 10.22405/2304-4772-2021-1-3-5-16  

10. Халперн Д. Психология критического мышления. М.: Издательство: Питер, 2000. – 503 с. 

11. Муякина В.П. Критическое мышление: генезис и эволюция понятия в воззрениях 

западных исследователей // Вестник Ставропольского университета, 2010. № 2. С. 86–89.  

12. Клустер Д. Что такое критическое мышление? // Русский язык, 2002. № 29. 

13. Хачатрян А.А. Рефлексия как принцип философского мышления // Вестник ВолГУ. 

Серия 7. 2003–2004. Вып. 3. С. 13–22.  

 

 

COMPLEXITY AS THE FOUNDATION OF CRITICAL THINKING 

 

Ekaterina G. Chegodaeva  
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 

 

The article examines the phenomenon of complex thinking as a factor in the 

development of critical thinking in modern society. Current relevance of the 

study is determined by the growing role of analytical competencies in the context 

of the information society and the need to develop skills for comprehensive 

analysis of complex systems. The objective of the research is to identify the 

characteristics of complex thinking and its impact on the formation of critical 

thinking. Present article analysis the relationship between the level of complexity 

of tasks being solved and the quality of development of analytical skills. The 

main findings of the study demonstrate that systematic interaction with complex 

systems contributes to the development of critical thinking through the formation 

of the ability to conduct multi-factor analysis, identify cause-and-effect 

relationship, work with narrative, and develop comprehensive solutions. It is 

suggested that the complication of cognitive tasks is an effective tool for 

developing analytical competencies. Research prospects are associated with 

further study of the impact of increasingly complexity of the information space.  

Keywords: complexity, system, the process of cognition, complex thinking, 

critical thinking, narrative thinking, reflexive thinking. 

  



77 

УДК 140.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-77-88 

 

ОСОБЕННОСТИ СОЦИАЛЬНО ЗНАЧИМЫХ  

МИФИЧЕСКИХ КАЧЕСТВ ПОЛИТИЧЕСКИХ ЛИДЕРОВ  

 

Т.В. Лемаев7  
Аспирант 3 курса направления «Социальная и политическая философия»  

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

lemaev.tim@yandex.ru 

 

Современные политические лидеры для укрепления власти использу-

ют мифологические мотивы в своих обликах. Однако политические лидеры 

современности отличаются от правителей древности, поэтому актуальным 

становится рассмотреть мифологические качества в лидерах архаики и со-

временности, составить требования к мифическому статусу политического 

лидера. Выводами являются присутствие архаических мотивов в современ-

ной политике и доказательство сознательного обращения к мифу. 

Ключевые слова: политика, миф, мифология, политическая мифоло-

гия, архаика, лидер 

 

Введение 

В рамках изучения политических процессов одной из востребованных 

тем для анализа становится миф – основной источник формирования по-

литической мифологии. Мифы присутствуют во всех сферах жизнедея-

тельности людей, миф позиционируется как объективное и необходимое 

средство хранения и использования общественного опыта [1, c. 47]. Стоит 

учитывать тот факт, что общество не статично, оно развивается, мифиче-

ские темы адаптировались под реалии времени и подверглись внешним 

изменениям, объект анализа сместился с традиционных сюжетов на со-

временные проблемы, где изучается влияние мифов на общественно-

политические процессы. Мифы в политической среде часто позициони-

руются как искажение реальности с целью выполнения определённых за-

дач, обоснование специфических практик власти. Политические мифы 

представляют собой способ определения поведения человека и возмож-

ность осмысления политической реальности. Политический миф является 

аллегорически выраженным социальным опытом, это упрощённое отра-

жение в индивидуальном и массовом сознании политической реальности, 

                                                            
7 © Лемаев Т.В., 2025 



78 

он доносит до получателя основные общественные ценности, служит сим-

волическим способом восприятия общества и мира в целом, а также реа-

лизует определённые политические задачи. Поэтому в современных поли-

тических процессах политиками, средствами массовой информации и по-

литическими партиями формируются и создаются различного рода поли-

тические мифы. Большинство политических мифов сосредоточены на од-

ной из ключевых тем существования общества – образе правителя. Прави-

тель, как человек, руководящий конкретной страной, становится героем 

современных политических мифов. Подобно персонажам мифов древно-

сти, современный политик воплощает в себе ряд социально значимых ка-

честв, способствующих укреплению его власти в действующем социуме. 

Однако образ политика древности и современного правителя отличается 

рядом деталей, поэтому возникает необходимость в рамках исследования 

определить значение политического мифа в архаическом обществе и на 

современном историческом этапе, выявить действующие значимые харак-

теристики мифического образа правителя и то, каким образом эти свой-

ства способствуют укреплению и сохранению общества. 

Значение мифа в архаическом обществе 

Важно отметить, что миф всегда зависел от уровня развития общества 

и социального контекста. Сравнивая традиционный и современный мифы, 

стоит учитывать, что у них разный контекст и целевая аудитория. Арха-

ичное мифотворчество было нацелено на осмысление окружающего мира 

и познание реальности, когда человек был лишён возможности прибег-

нуть к рациональным гипотезам. Главным способом освоения действи-

тельности становилось мифологическое мышление – люди придавали 

конкретную форму неизвестным явлениям для дальнейшего взаимодей-

ствия с природой. Через мифы человек объяснял действительное бытие и 

регулировал порядок внутри социума. Миф, как компонент для существо-

вания общества, становился необходим. При этом мифологический мате-

риал для народного мифотворчества становился не только формой само-

выражения и формой мышления, но и формой жизни [2, c. 15] 

Особо значимыми среди мифических сюжетов становились легенды о 

героях. У каждого народа существовали свои защитники, которые боро-

лись против чудовищ, оберегали род людей и общество в целом от гибели 

и служили базовым элементом для понимания реальности. Мудрый царь 

Гильгамеш был почитаем у шумеров; для евреев героями стали Моисей и 

Иосиф Прекрасный, для воинственных скандинавов и германцев героями 

выступали Сигурд или Зигфрид, кельты уважали легендарного короля Ар-

тура и его рыцарей круглого стола [3, c. 7]. Самое большое количество ге-



79 

роев известно в греческой мифологии – Ясон, Одиссей, Геракл, Тесей 

и Персей. 

Мифологические герои обладали сверхъестественными способностя-

ми и с их помощью могли делать то, что было не под силу обычным лю-

дям. Герой всегда побеждал чудовищ, олицетворяющих первозданный ха-

ос и необузданную силу природы, тем самым сохраняя установленный в 

социуме порядок и защищая людей от угроз существованию. Тем самым 

герой воплощал в себе общественный идеал [4, c. 171].  

Важным фактом является то, что многие из легендарных героев были 

правителями или становились ими вследствие своих подвигов. Среди 

классических мифологических примеров – Одиссей, Рама, король Артур, 

Персей, Беллерофонт и Гильгамеш, поэтому образ героя очень часто пе-

реплетался с другим важным образом – с образом правителя. В отличие от 

современных политических лидеров правители древности были зависимы 

от существующей мифологической картины мира: их власть базировалась 

на покровительстве божественных сил. Они назначались наместниками 

богов в земном мире и являлись их доверенными лицами, которые обес-

печивали соблюдение социальных норм, ценностей и обязанностей в об-

ществе [5, c. 90]. Правитель обеспечивал справедливость в социуме, за-

щищал народ от внешних угроз и обеспечивал членам общества стабиль-

ное существование под его покровительством. Архаический правитель 

имел божественную природу в глазах народа и должен был поддерживать 

свой священный мифологический статус через сакральные ритуалы и 

практики. Правитель укреплялся в мифическом образе богочеловека и по-

этому становился олицетворением главы пантеона, а общество иерархиче-

ски строилось в соответствии с устройством мира небесного. Это объяс-

няет то, что даже у самых примитивных форм социальной жизни можно 

проследить жесткую организацию, учитывая тот факт, что у примитивных 

обществ жизнь не регулировалась юридическими статусами, биллями о 

правах, конституциями, политическими хартиями или письменными зако-

нами [6]. Именно мифический статус правителя становился гарантией от 

разрушения и регресса, выполнял защиту общества от врагов, воплощал 

идеалы членов социума и регулировал основы нравственного поведения. 

Правитель находился на вершине пирамиды социальной иерархии, но 

между тем оказывался первой жертвой в моменты социальных кризисов. 

Архаическому правителю было важно вести ритуализированный образ 

жизни, который обеспечивал ему божественный ареол в глазах народа и 

даровал власть над людьми. Самым ярким примером являются правители 

Древнего Египта. Фараон считался воплощением бога Ра, и для поддержа-

ния власти божественная природа фараонов давала лучшую гарантию. 



80 

Политик древности – это полубожественная фигура, полномочия ко-

торой поддерживаются сверхъестественными силами. Правитель отвечал 

за функционирование общества по заветам предков и гарантировал суще-

ствование вверенного ему народа, поэтому архаические лидеры в первую 

очередь обеспечивали защиту общества от кризисов и экзистенциальных 

угроз. В том случае, если политик древности своих функций не выполнял, 

то утрачивал доверие народа и мог лишиться своего титула.  

Мифологические качества политического героя 

В рамках действующих политических процессов роль мифов по-

прежнему востребована, но их значение сильно изменилось по сравнению 

с архаическим периодом. Как отмечал британский философ Т. Карлейль, 

такие образы, как герои-боги и герои-пророки являются продуктами древ-

них веков. В последующие эпохи данные формы героизма перестают су-

ществовать. Они могли существовать только в более примитивном обще-

стве, когда мифическое понимание действительности тотально охватыва-

ло все сферы человеческой жизнедеятельности и человек находился под 

властью мифа. Однако действующий прогресс научного знания делает 

данные образы невозможными в современных условиях [7 c. 83]. Прежние 

мифологические образы правителей не работают в более поздних веках, 

изменился контекст и вместе с ним изменились образы правителей. 

В рамках современных исследований политический миф позиционируется 

как сконструированная форма мировосприятия, которая призвана заме-

нить политические факты вымыслом или символическими образами в ма-

нипулятивных целях. Однако в своей основе это не совсем так. Политиче-

ские мифы представляют собой не искусственно созданные формы, а 

единство двух форм мифов – современных и архаических. С одной сторо-

ны, они создаются политическими структурами и ориентированы на со-

здание мифологизированного образа правителя, который олицетворяет 

собой саму политическую власть. В то время как с другой стороны, 

политические мифы используют прежние устоявшиеся мифические идеи 

и конструкции, которые идут от архаики. Самой важной фигурой в поли-

тической мифологии остаётся герой-правитель, сохранивший своё значе-

ние и в современную эпоху. Меняется его внешний образ и окружающий 

мир, но времени неподвластны извечные функции и содержание.  

Современные политики воспроизводят мифологический облик героя 

как покровителя общества, который сохранился с архаических времён и 

должен присутствовать в каждом представителе власти, при этом не исче-

зая с изменением истории. Образ героя формирует неизменные атрибуты 

власти, передаёт актуальные для существования социума ценности и ста-



81 

новится символом преемственности эпох. В современном обществе со-

храняется концепция о переходящих мифических характеристиках поли-

тических лидеров, поэтому стоит говорить о том, что складываются опре-

делённые представления о лидере, в основе которых проявляются общие 

черты, вне зависимости от эпохи. 

Политики целенаправленно используют образ правителя как культур-

ного героя с целью вызвать расположение у аудитории, тем самым опери-

руя коллективным бессознательным. Современный политик, посредством 

использования мифических сюжетов (выполнения ритуалов, исполнения 

конкретных функции) воспроизводит облик героя архаики, что становится 

важным фактором восприятия политика в общественном сознании. В об-

разе героя самым главным остаётся то, что народ видит в нём свой идеал, 

и любому политику в своём имидже важно отразить этот момент, соответ-

ствовать тем идеалам, которыми живут люди. В современном обществе 

люди избирают того лидера, который соответствует мифическим пред-

ставлениям о правителе. 

Многие известные мыслители в своих трудах изучали образ героя и 

рассуждали о присущих политикам атрибутах и характеристиках, которые 

формировали и закрепляли их мифологический образ. В основании фило-

софских размышлений о реальных лидерах лежит образ архаических геро-

ев, как избранниках человечества, великих личностях прошлого, внёсших 

вклад в развитие общества [8, c. 69]. Платон полагал в качестве важней-

ших добродетелей политика справедливость и мудрость, Аристотель – 

мужество, наличие опыта управления, гуманность, Конфуций – бесхит-

ростность, умение прислушиваться к мнению людей, Августин – следова-

ние заповедям Бога, Фома Аквинский – направление людей к общему бла-

гу. Английский философ XIX в. Т. Карлейль выделил шесть типов героев, 

где в образе героя-вождя отмечал повторение мифологических концептов. 

Он относил к свойствам вождя деятельность во благо народа, мудрость в 

определении цели, искренность, мужество, благородство и прямоту, уме-

ние вести за собой и действие согласно законам природы. Архетип прави-

теля и героя повлияли на портрет великой личности, в который, по мне-

нию другого великого философа Ф. Ницше, включаются такие качества 

как энергия, целеустремлённость, уверенность в себе, упорство, крепкая 

воля, выдержка, сила духа, интеллектуальное и нравственное превосход-

ство, ум, мужество и духовная одарённость. Немецкий философ Г. Гегель 

под героями понимал практических и политических деятелей. Он отмечал, 

что они были мыслящими людьми, которые понимали, что нужно, а что 

своевременно [9, c. 30]. Среди других достоинств героев-политиков, таких 



82 

как Цезарь и Александр Македонский, философ выделял умение видеть 

то, что другие не видят, упорство, волю и целеустремлённость, радика-

лизм мышления в деятельности, харизму, организаторские способности и 

честолюбие. Российский философ Г.В. Плеханов отмечал в политике как 

великой личности умение действовать в соответствии с потребностями 

времени, которые отражают необходимость общественного развития. Тем 

самым политик способствует решению великих общественных за-

дач [10, с. 334]. 

Авторы отмечают различные качества героя, однако можно выделить 

его главные черты, которые сохраняются с архаических времён и, видимо, 

должны присутствовать в каждом политике.  

1. Обязательная характеристика любого лидера состоит в том, что он 

должен учитывать историю общества, его образ должен соответствовать 

реалиям времени и затрагивать конкретный круг зрителей, а не иной [11]. 

У каждого народа свои национальные герои и важно учитывать этот факт 

при воспроизводстве образа, ведь если ориентировать на подвиги неиз-

вестных обществу персоналий, произойдёт общественное непонимание и 

отторжение. 

2. Современный политический миф отличается от архаического. Ар-

хаический миф ставил своей целью повторение былых устоев, то есть был 

обращён к прошлому. В политических процессах современности главным 

становится решение сиюминутных противоречий и проблем путём созда-

ния подходящей стратегии поведения в рамках текущего момен-

та [5, c. 87]. Поэтому современный политик в своём образе и поведении 

должен отражать память о прошлом, заботу о настоящем и надежду на 

успешное будущее. 

3. Ключевой мифологический критерий для формирования образа ар-

хаического или современного политического лидера заключается в обес-

печении гарантий существования общества. Ещё в архаические времена 

правитель должен был защищать социум от угроз – внешних врагов или 

внутренних. Он обязан был хранить устои прошлого, оберегать общество 

в настоящем и обеспечивать существование народа в будущем. Мифы о 

подвигах героев отражали представления масс о желаемом лидере как о 

защитнике, они обращались к чувствам, а не к разуму. Поэтому устойчи-

вым становится представление о лидере как в первую очередь защитнике 

общества. Это представление присутствует во всех политических мифоло-

гиях мира разных времён. В архаике статус правителя подразумевал 

власть над обществом, но только при условии обеспечения социуму ста-

бильного состояния без кризисов. В противном случае, когда архаический 



83 

правитель игнорировал вверенные ему от сверхъестественных сил обязан-

ности, то терял свои властные полномочия – народ мог перестать ему под-

чиняться, ибо не чувствовал себя в безопасности. Данные критерии объ-

единяют образ правителя древности и современного периода, позволяя 

сказать, что политический деятель в первую очередь тот, кто обеспечивает 

обществу безопасное существование, иначе члены социума не станут ока-

зывать ему поддержку. Эта функция защиты в облике политического ге-

роя остаётся неизменной в его образе, она служит гарантией его власти и 

учитывается народным восприятием, так как люди определяют каждое со-

бытие на основе аналогии, сходства с мифическими формами [12, с. 92].  

Образ героя накладывает на правителя функции защитника социума, 

и данный статус диктует свои условия. Реальный современный политик 

становится носителем образа мифического правителя, и если он его не 

придерживается, то утрачивает доверие народа и власть, поэтому необхо-

димо говорить о мифе не только как об искусственном продукте, но и как 

об особой архетипической конструкции, которая обосновывает существо-

вание определённой политической системы [13, с. 51]. 

Мифический образ современных правителей 

В современном мире образ политического лидера, как наследника ар-

хаических традиций, востребован в действующих политических процес-

сах. Он является общественным идеалом, и поэтому политики, реализую-

щие данный образ и выполняющие соответствующие функции, пользуют-

ся расположением у народных масс, так как символизируют собой ста-

бильность и благополучие социума. Образ героя становится воплощением 

желаний обычных людей, мечтающих о защите и отстаивании интересов 

социальных групп. 

Стоит учитывать тот факт, что чаще всего политическая мифология в 

своей основе ориентируется на реальные факты исторического, культур-

ного или социального характера. Однако возникают и такого роды мифы, 

которые стоит классифицировать как мифы-иллюзии. Они создаются как 

искусственные конструкты, описывающие события, которых никогда в 

действительности не существовало. Главное их предназначение заключа-

ется в достижении конкретных прагматических целей политиков, поэтому 

мифы-иллюзии особо востребованы в пропаганде [14, c. 190]. 

В современных политических процессах встречаются как сохранив-

шиеся с архаики мотивы, подобные образу героя, так и создаваемые про-

фессиональными деятелями мифы-иллюзии. Оба вида мифов в рамках по-

литической мифологии становятся способом достижения и овладения вла-

стью, однако в случае мифов-иллюзий можно говорить об имитации усто-



84 

явшихся структур. Они повторяют функции и черты классических мифов, 

но на деле оказываются методом манипуляции общественным сознанием. 

Мифы-иллюзии воспроизводят архаические сюжеты с желанием осуще-

ствить личные выгоды создавших их профессиональных групп. Имидж 

подобных политиков держится на внешнем образе и временно выполняе-

мых функциях образа. Однако после получения политических полномо-

чий через некоторое время миф-иллюзия оказывается фальшивым фаса-

дом для захвата власти. Вместо действительного соответствия мифологи-

ческим мотивам, политик, использующий миф-иллюзию, вынужден под-

держивать своё правление силовыми методами, так как в приоритете ока-

зываются личные цели, а не выполнение функций по защите народа и обе-

реганию социума от разрушения. В случае мифов-иллюзий можно гово-

рить об имитации устоявшихся структур, но на некий период времени, 

чтобы реализовать нужные цели, после чего миф оказывается неустойчи-

вым из-за несоответствия действительности. Можно утверждать, что ар-

хаические образцы вплетены в существующую ткань культуры [5, c. 91] и 

становятся стандартом для определения политического лидера. Если по-

литик соответствует образу и выполняет вверенные функции, то народ 

поддерживает его, и общество находится в стабильном состоянии. Когда 

политик только пользуется своим статусом, имитирует облик героя и не 

выполняет своих обязанностей, то народ не поддерживает его власть, и 

общество пребывает в упадке. Из этого следует, что архетипические кон-

структы – не просто иллюзорные обоснования политической власти, это 

проверка того, соответствует ли политик своему статусу. Мифологические 

архетипы прошли проверку временем и являются важным показателем 

коллективных представлений, с которыми любому политику стоит счи-

таться. В современной политике формируется ориентация на образы из 

прошлого для успешной деятельности социума в настоящем времени и его 

успешной дальнейшей жизни. Главнейшим образом остаётся герой, кото-

рый может защитить общество от хаоса и гарантирует выживание социу-

ма посредством стабилизации общества в кризисных ситуациях. Архетип 

героя считывается общественным сознанием как укрепляющий общество 

фактор. 

Даже если миф создаётся искусственно определённой группой людей 

с политическими целями, с намерением упрочнения собственной власти 

или формирования определённого мышления, они не могут игнорировать 

образ героя-правителя. За политиком, который отказался от образа героя и 

не выполняет свои функции по защите общества, не пойдёт народ, и в об-

ществе наступает хаос. Такой правитель теряет авторитетный статус, и в 



85 

лучшем случае его отстранят от власти. Он рискует потерять свои полно-

мочия, поэтому современная политическая мифология оперирует вечными 

сюжетами, существующими со времён архаики, помещая их в действую-

щий контекст. Образ политика повторяет образ древних правителей, когда 

политическая мифология осуществляет функции, идентичные функциям 

древних мифов. 

Подтверждением актуальности образа мифологического героя-

правителя становятся действующие политические процессы XXI века в 

ряде стран. Такие мировые лидеры как правители России, Белоруссии, 

Китая, Индии отвечают архетипу героя для своих стран, являются защит-

никами общества и успешно охраняют народ от различного рода опасно-

стей. Они обеспечивают безопасность своих стран, их независимость, 

внешние границы и развитие экономики, поэтому граждане вышеперечис-

ленных стран уверены, что их интересы и спокойная жизнь под надёжным 

присмотром. 

Рассматривая европейских правителей, ситуация диаметрально про-

тивоположна. Если брать в качестве примера царящую атмосферу в Гер-

мании, то действующий канцлер Ф. Мерц полностью не соответствует об-

разу героя-правителя. Вместо защиты общества он его разрушает и толка-

ет на верную гибель своей линией в политике, что достоверно отражают 

рейтинги: на данный момент шестьдесят процентов немцев не одобряют 

его агрессивную политику, и рейтинг канцлера каждый месяц обновляет 

антирекорды. В то время как партия «Альтернатива для Германии» поль-

зуется народным расположением, так как она желает делать то, что вы-

годно и полезно самим немцам: прекратить участие страны в военных 

конфликтах, остановить нелегальную миграцию, сделать Германию снова 

спокойной страной. Подобную ситуацию можно проследить в Англии и 

Франции. Несоответствие политических лидеров их функции можно уви-

деть на Украине, Израиле, в Молдавии и ранее в США при президентстве 

Дж. Байдена. Политики данных стран не интересовались потребностями 

народа, стремились удовлетворить только личные политические амбиции 

и игнорировали функции по защите общества. Они не являлись предста-

вителями своего населения, а лишь временно соответствовали образу ге-

роя, чтобы обрести политические полномочия и власть для реализации 

своих намерений. В итоге в подвластных им государствах нет порядка, 

господствуют масштабные кризисы, население не доверяет своим лидерам 

и способно поднять бунт. 

Можно проследить объективную тенденцию: те лидеры, которые со-

ответствуют своему мифологическому образу и выполняют функции, при-



86 

сущие архаическим правителям, защищают общество от угроз, получают 

общественную поддержку и воспринимаются как народные герои; а лиде-

ры, которые игнорируют образ героя и не учитывают архетипических пла-

стов общественного сознания, воспринимаются как источник угрозы для 

социума и могут лишиться своих политических полномочий. Соответ-

ствие облику героя-правителя в политических процессах становится опре-

деляющим фактором для восприятия лидера членами общества.  

Выводы 

1. Мифологические сюжеты и архетипы востребованы в современных 

политических процессах. Однако изменилось значение мифа, миф превра-

тился из феномена, описывающего мир, способного определить границы 

человеческого познания, в инструмент устранения противоречий в поли-

тической сфере и используется для легитимации политических деятелей 

[5, c. 87]. 

2. Архаический образ героя правителя становится необходимым эле-

ментом в формировании действующего образа политика как воспроизвод-

ство общественного идеала. В этих архаических образах запечатлелись 

значимые обязанности и правила поведения, которые позволяли правите-

лю пользоваться расположением народных масс и успешно реализовывать 

свою власть в соответствии с общественными нормами. Основным источ-

ником для зарождения мифов в архаике оказывалась потребность обще-

ства в стабильности. Образ правителя как наместника богов являлся га-

рантом защиты социума от кризисных ситуаций. Если правитель отходил 

от мифологического образа хранителя общества или не выполнял соответ-

ствующие титулу функции, он терял свои полномочия.  

3. Миф как свод правил древности сохраняет своё значение в совре-

менных условиях и служит ориентиром для существующих политиков. 

Политик – это в первую очередь лидер, способный защитить общество и 

обеспечить выживание народа. Только при соответствии образу героя по-

литик способен заслужить расположение аудитории, а в случае несоответ-

ствия политик может потерять властные полномочия. Политический миф 

наследует от архаического функции и конкретные элементы, среди кото-

рых стоит выделить основы существования и связанность с чувственными 

образами, также политический миф зависит от конкретно-исторической 

среды и адаптируется к реалиям времени. 

4. Современный миф – не искусственная конструкция, а переработан-

ная вариация архаического мифа с сохранением его структуры, функций и 

особенностей, но данный миф ориентирован на конкретный исторический 

период и является актуальным для установленного общества. 



87 

Современный политический миф в своём функционировании опира-

ется на архаические структуры и поэтому зависим от них, ведь когда 

представители власти игнорируют мифологические структуры, сложив-

шиеся с архаических времён, и не соответствуют мифологическим идеа-

лам защитника социума, то лишаются мифологических источников фор-

мирования своего образа и могут потерять власть и полномочия лидера. 

Стоит говорить о том, что в политической мифологии всегда присутствует 

ориентация на образцы прошлого, ключевым из которых становится образ 

героя. Это свидетельствует о том, что в политических целях стоит учиты-

вать мифологические элементы при формировании общественного мне-

ния. 

 

Список литературы 
1. Полосин, В.С. Миф, Религия, Государство: исследование политической мифологии. – М.: 

Ладомир, 1999. – 440 с. 

2. Юнг К.Г. Душа и миф: шесть архетипов / пер. с англ. – К.: Государственная библиотека 

Украины для юношества, 1996. – 384 с. 

3. Кэмпбелл Д. Герой с тысячью лицами: Миф. Архетип. Бессознательное / ред. И. Старых; 

пер. с англ. К. Семёнов. – СПб.: София, 1997. – 336 с.  

4. Элиаде М. Аспекты мифа / пер. с фр. В. Большакова. – М.: Инвест-ППП, 1995. – 240 с. 

5. Рязанова С.В. Политический миф как явление: вчера, сегодня и всегда // Вестник Перм-

ского научного центра. 2016. Вып. 5. С. 86–92. 

6. Кассирер Э. Техника современных политических мифов // Вестник МГУ. Серия 7: Фило-

софия. 1990. № 2. С. 58–65. 

7. Карлейл Т. Герои, почитание героев и героическое в истории. – М.: Эксмо, 2008. – 864 с. 

8. Ананченко М. Ю. Влияние архетипов на представления о лидере и лидерстве // Известия 

Российского государственного педагогического университета им. А. И. Герцена. 2009. № 

107. С. 68–75. 

9. Гегель Г.В.Ф. Лекции по философии истории. – СПб.: Наука, 2005. – 480 с. 

10. Плеханов Г.В. Избранные философские произведения: в 5 т. Т. 2. – М.: Политиздат, 1956. 

– 824 с. 

11. Барт Р.  Избранные работы:  Семиотика.  Поэтика. – М.: Издательская группа "Про-

гресс",  "Универс", 1994. –  С. 72–130. 

12. Хиллман Дж. Архетипическая психология. –  СПб.: Б. С. К., 1996. –  157 с. 

13. Корниенко Т.А. Сущность и структура политического мифа // Власть. 2009. № 10. С. 49–

53. 

14. Балахонская Ю.В. Отличительные особенности политической мифологии // Вестник 

Санкт-Петербургского Университета МВД России. 2015. № 3 (67). С. 189 – 194. 

  



88 

MYTHICAL QUALITIES OF POLITICAL LEADERS FEATURES  

OF SOCIALLY SIGNIFICANT 

Timofey V. Lemaev 
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 

 

Modern political leaders use mythological motifs in their guises to strength-

en their power. However, the political leaders of modern times differ from the 

rulers of antiquity, it becomes relevant to consider the mythological qualities in 

the leaders of the archaic and modern times, to draw up requirements for the 

mythical status of a political leader. The conclusions are the presence of archaic 

motives in modern politics and evidence of a conscious appeal to myth. 

Keywords: politics, myth, mythology, political mythology, archaic, leader 

  



89 

УДК 300.3 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-89-100 

 

МЕДИАФИЛОСОФИЯ ПЕРЕД ВЫЗОВОМ РЕАЛЬНОСТИ:  

ПРЕДЕЛЫ КОНСТРУИРОВАНИЯ  

И СОПРОТИВЛЕНИЕ СОЦИАЛЬНОГО 

 

А.Д. Данилов8 
Аспирант 2-го курса направления «Социальная и политическая философия»  

Пермский государственный национальный исследовательский университет  

614068, Пермский край, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

rsndanilov@yandex.ru 

 

Медиафилософия представляет собой новую, активно развивающуюся 

область философского знания, сосредоточенную на исследовании медиа как 

посредников в восприятии и конструировании реальности. Современные 

медиапрактики выходят за пределы традиционного понимания СМИ, пре-

вращаясь в самостоятельные технологические субъекты, формирующие 

культурные и социальные процессы. В основе медиафилософии лежат идеи 

М. Маклюэна, Ж. Бодрийяра, В. Беньямина и других мыслителей, пере-

осмысленные в контексте цифровой эпохи. Особое внимание уделяется 

анализу медиа как физических и символических носителей коммуникации, 

их роли в формировании мировоззрения и коллективной памяти. 

В российской медиафилософии прослеживается стремление интегрировать 

западные подходы и адаптировать их к национальным реалиям, что способ-

ствует формированию уникального философского дискурса. Исследование 

медиасобытий, медиабрендов и феномена гиперреальности раскрывает ме-

ханизмы влияния медиа на общественное сознание и человеческую иден-

тичность, подчеркивая их автономность и способность к самовоспроизвод-

ству. Медиафилософия открывает новые горизонты философской рефлек-

сии, связывая технологии, культуру и антропологию в единую концепту-

альную систему. 

Ключевые слова: медиафилософия, медиум, коммуникация, гиперреаль-

ность, медиасобытие, медиабренд, философия медиа, культурный анализ 

 

Медиа сегодня представляют собой важнейший элемент современной 

семиотической структуры, играя ключевую роль не только в коммуника-

ции, но и в формировании восприятия мира. Как справедливо замечает 

Ю.В. Лучинский, «особенность существования медийного пространства в 

рамках общей культурной системы общества заключается в том, что масс-

медиа значительно влияют на восприятие социальной реальности, предо-

                                                            
8© Данилов А.Д., 2025 



90 

ставляя обществу информацию о событиях и предлагая стереотипы миро-

восприятия» [1, с. 170]. В этой связи медиафилософия представляется как 

современная семиотическая форма создания мировоззренческих смыслов. 

Становление медиафилософии связано с концептуальными сдвигами 

XX века, включая критическую теорию языка, структурно-семиотический 

анализ культуры и постмодернистские идеи. Фундаментальный вклад в 

развитие медиафилософии внесли М. Маклюэн с его тезисом «медиум – 

это сообщение» [2, c. 10], а также представители феноменологии и теории 

символических форм, такие как Э. Кассирер [3]. Они показали, что меди-

умы меняют не только формы коммуникации, но и способы восприятия и 

осмысления мира, организуя новые культурные формы. Термин «медиум» 

происходит от латинского medius и обозначает нечто, связывающее эле-

менты, например, людей или объекты. Это включает язык, визуальные ис-

кусства, технические устройства и цифровые технологии, которые форми-

руют современную медиальную культуру. 

Современная медиафилософия, находясь на пересечении философ-

ской онтологии, теории коммуникации и критической теории технологий, 

– это лишь одна из современных семиотических форм создания мировоз-

зренческих смыслов. В отличие от традиционного понимания медиа как 

инструментов передачи информации, данный подход предлагает рассмат-

ривать их в более широком контексте – как факторы, формирующие спо-

собы существования мира в условиях медиатизированной реальности. 

Отправной точкой такого взгляда является тезис о первоонтологиче-

ской функции медиа. Речь идет не столько о воздействии медиа на вос-

приятие действительности, сколько о их роли в конституировании самого 

опыта. В цифровую эпоху медиатехнологии оказываются не просто кана-

лами трансляции содержания, а становятся активными структурами, зада-

ющими формы восприятия и осмысления реального. В этом контексте 

традиционное различение между медиумом и содержанием, между реаль-

ностью и ее репрезентацией требует критического пересмотра. 

Медиафилософия предлагает рассматривать медиатехнологии как 

специфические режимы артикуляции бытия. Они определяют, какие ас-

пекты действительности оказываются доступными для восприятия и 

осмысления, а какие – остаются вне поля видимости. Такая постановка 

вопроса позволяет по-новому осмыслить классические философские кате-

гории: бытие, истина, субъект, знание и действие. 

При этом медиафилософия не сводится к анализу технических харак-

теристик медиа, их психологического или социокультурного воздействия. 

Центральным становится вопрос о том, каким образом медиатехнологии 



91 

трансформируют саму структуру реального, влияя на условия формирова-

ния опыта. В цифровой среде, где информация алгоритмизируется, кури-

руется и фильтруется, границы между опытом и его технологическим 

оформлением оказываются размытыми. 

Понятие онтологической алгоритмизации описывает процессы, при 

которых платформы автоматически ранжируют, отбирают и структури-

руют фрагменты реальности согласно внутренней логике цифровых си-

стем, а не исходя из осознанного выбора индивида. Таким образом, вос-

приятие действительности оказывается опосредованным технологически-

ми фильтрами, определяющими горизонты видимого и невидимого. 

Особое значение в медиафилософии с конструктивистской точки зре-

ния приобретает критический анализ тех механизмов, которые формируют 

условия возможности истины. В данном аспекте медиа рассматриваются 

не как источники искажения реальности, а как системы, задающие рамки 

того, что может быть признано истиной. Такой подход соотносится с кон-

цепцией «режима истины» М. Фуко, подразумевающей, что истина опре-

деляется не только содержанием высказываний, но и институциональны-

ми и технологическими условиями их артикуляции. 

Важным направлением медиафилософского анализа является также 

исследование положения субъекта в цифровой медиасреде. Здесь акцент 

смещается с рассмотрения медиа как инструментов воздействия на инди-

вида на изучение их роли в трансформации самой субъектности. В усло-

виях цифрового медиаприсутствия субъект представляется не столько ав-

тономной сущностью, сколько распределенным узлом в сетевой архитек-

туре данных. Возникает феномен «профильного я» – субъекта, существу-

ющего через постоянное медиаприсутствие и цифровую репрезентацию. 

Этот сдвиг ставит под вопрос традиционные философские представле-

ния о субъекте как основе свободы и мышления. В условиях цифрового 

рассеяния субъектности встает необходимость переосмысления антрополо-

гических оснований, актуализируя дискуссии о возможностях новой фило-

софской концептуализации субъекта в эпоху цифрового взаимодействия. 

Таким образом, современная медиафилософия предлагает аналитиче-

ский инструментарий для исследования трансформаций, происходящих на 

стыке технологий, восприятия и социальной реальности. При этом важно 

учитывать, что речь идет о развивающемся направлении, предлагающем 

одну из возможных перспектив философского осмысления медиатизиро-

ванного мира, а не о завершенной концептуальной системе. 

На Западе медиафилософия охватывает различные подходы, от анали-

за понятий до исследования «медиального поворота». Как отмечает 



92 

Д.В. Петренко, философия всё чаще обращается к понятию «медиа» как к 

инструменту для осмысления процессов, формирующих современную 

культуру [4, c. 101]. В традиционном понимании медиа часто ассоцииру-

ются с массовыми средствами информации, и задача философии заключа-

ется в разработке критической теории, способной разоблачить идеологи-

ческие манипуляции, распространенные через СМИ. Однако существует и 

более широкое понимание медиа, согласно которому это – физический но-

ситель коммуникационных процессов. Это определение выходит за рамки 

технологических аспектов и становится отправной точкой для разработки 

альтернативных подходов к пониманию медиа, отличных от «критиче-

ской» линии. Эти основы концептуализации медиа были сформулированы 

в рамках работ Торонтской школы коммуникаций, включая таких исследо-

вателей, как Г. Иннис, Э. Хевлок, М. Маклюэн и У. Онг [5, c. 91]. В их ис-

следованиях медиа становятся не просто вспомогательным, но и цен-

тральным инструментом анализа культуры, как в синхроническом, так и в 

диахроническом контексте. Основоположники дисциплины заложили 

фундамент для анализа влияния медиа на формы восприятия и коммуни-

кации, выделяя их активную роль в конструировании реальности. 

В России формирование медиафилософии началось с переводов за-

падных авторов и комментирования их трудов. Первоначально тематика 

воспринималась как область социологии и культурологии, однако позже 

возникли самостоятельные философские исследования, акцентирующие 

внимание на специфике медиареальности. Например, работы 

А.Н. Фортунатова и исследование медиа в советском контексте, представ-

ленные в сборнике «Советская власть и медиа», способствовали осмысле-

нию национальной медиаспецифики [6]. 

В.В. Савчук отмечает, что медиафилософия в России является моло-

дой и активно развивающейся областью исследования, которая стремится 

осмыслить взаимодействие философии и медиа [7, c. 66–71]. Этот процесс 

включает в себя изучение различных медийных практик, их влияния на 

общество, культуру и человеческое сознание. В последние десятилетия 

наблюдается усиленная институционализация медиафилософии, выража-

ющаяся в создании кафедр в университетах, формировании исследова-

тельских центров и сообществ, а также в активной публикационной дея-

тельности российских ученых. 

Одним из ключевых этапов развития медиафилософии стало её си-

стематическое оформление и академическая легитимизация как самостоя-

тельной дисциплины. В рамках этой работы исследователи обращаются к 

ретроспективному анализу, рассматривая классиков философской мысли, 



93 

таких как М. Маклюэн, Ж. Бодрийяр, В. Беньямин, а также российских 

философов, как предшественников современных медийных исследований. 

Эти работы создают основу для переосмысления традиционных философ-

ских категорий в контексте новых медиа. 

Как отмечают К.А. Очеретяный, А.С. Ленкевич, медиа как феномен 

вызывает значительный интерес в российском академическом сообществе, 

что подтверждается увеличением числа конференций, дискуссий и меж-

дисциплинарных исследований. Процесс становления медиафилософии 

включает поиск единого направления, осмысление западных подходов и 

адаптацию их в российском контексте. Особое место занимает анализ фе-

номена письма, предложенный П. Бояничем на основе идей Н.Ф. Федоро-

ва, который видел в типе письма выражение эпохальных изменений. Та-

ким образом, российская медиафилософия развивается в диалоге с миро-

выми тенденциями, стремясь осмыслить уникальные аспекты отечествен-

ной медиареальности [8, c. 64].  

С позиции Н.С. Фатыховой, медиафилософия представляет собой од-

ну из так называемых «вторых философий», наряду с философией искус-

ства, науки, политики и другими дисциплинами, исследующими бытие и 

истину через призму специфических аспектов реальности [9, c. 375]. В от-

личие от первой философии (prima philosophia) Аристотеля, стремящейся 

к познанию первоначальных причин и универсальных принципов, медиа-

философия сосредотачивается на исследовании медиального как ключево-

го посредника между человеком и миром. 

Т.Е. Новикова отмечает, что процесс изменения СМИ из социального 

института в самостоятельный технологический субъект коммуникации 

(медиум) сопровождается утратой их роли носителя информации. СМИ 

приобретают качества автономности, непроницаемости, инициативности и 

способности к самовоспроизводству. Предложена концепция медиабренда, 

основанная на мифологической идее, которая проявляется в материальных 

и нематериальных аспектах коммуникации. Идея медиабренда определя-

ется как «информационно-потребительская». Анализ показывает, что та-

кие коммуникации направлены на развитие феномена бренда, а не взаимо-

действие с человеком, который становится второстепенным элементом, 

обслуживающим бренд. В медиабрендах аудитория также обладает вто-

ричной ролью по отношению к медиабренду [10]. 

В исследовании Д.В. Скрипченко впервые в отечественной научной 

практике онтологическая категория «событие» была рассмотрена в контек-

сте медиасреды [11]. В ходе исследования было установлено, что онтоло-

гическое проявление медиаполя осуществляется через автореференцию и 



94 

событие, которое рефлексируется в бесконечных зеркалах коммуникатив-

ных знаков. Существенным новшеством явился анализ события в ме-

диасреде, в рамках которого оно рассматривается как результат взаимо-

действия внешних информативных составляющих и автореферентивных 

элементов, порождаемых гиперреальностью. Медиасобытие, оказываясь в 

условиях гиперреальности, подвергается симуляции, что приводит к его 

трансформации в непредсказуемые формы и очертания. В качестве источ-

ника для исследования статуса события впервые использованы советские 

газеты 1930-х годов, что позволяет глубже понять динамику медиасобытий 

в историческом контексте. 

Сложности, с которыми сталкивается медиафилософия в России, 

включают терминологические проблемы. В частности, термин «медиа» 

остается многозначным и недостаточно определенным. Некоторые иссле-

дователи подчеркивают сложность перевода и адаптации этого термина в 

русскоязычной академической среде. Кроме того, существует полемика 

вокруг самих концептуальных рамок медиафилософии: является ли она 

частью философии культуры, социальной философии, или представляет 

собой совершенно новый подход к философскому осмыслению мира? 

Основные направления исследований, которые складываются в рос-

сийской медиафилософии, включают несколько ключевых тем. Во-первых, 

это анализ истории медиа в отечественной культуре, исследование их роли 

в различных исторических контекстах. Во-вторых, большое внимание уде-

ляется переводам и адаптации западных текстов, что позволяет интегриро-

вать достижения зарубежных исследований в отечественную науку. В-

третьих, изучается специфика российского медиаландшафта, включая 

особенности восприятия медиа в условиях российских социальных, эко-

номических и культурных реалий. Четвёртым важным направлением явля-

ется развитие медиаосознанности, то есть критического осмысления ме-

дийного контента и его воздействия на аудиторию. 

Важность медиафилософии заключается не только в расширении про-

блемного поля философии, но и в том, что она позволяет более глубоко 

понять, как медиа формируют повседневную жизнь, культуру и обще-

ственное сознание. Медиафилософия способствует выявлению механиз-

мов влияния медиа на современное общество, что делает её актуальной и 

практически значимой дисциплиной. В России медиафилософия занимает 

уникальное положение, так как она одновременно адаптирует междуна-

родный опыт и формирует свой собственный подход, учитывающий осо-

бенности российской культуры и медиапрактики. Таким образом, медиа-

философия не только помогает осмыслить современные медиаресурсы, но 



95 

и ставит новые вопросы, способствующие развитию философской рефлек-

сии в целом [7, c. 70]. 

Ключевая для детерминизма оппозиция между человеком и техникой 

может быть интерпретирована иначе, если признать взаимопроникающий 

характер: технологическую природу человека и человеческую составляю-

щую технологий. Однако возникает вопрос: остается ли в таком подходе 

место для антропологии? 

Поиски ответа на этот вопрос сопряжены с необходимостью пере-

осмысления понятия медиа, что приводит к разработке теории медиации, 

основанной не на пространственном, а на временном континууме. Эта 

теория подчеркивает не только невозможность создания универсального 

определения медиа, но и принципиальную неспособность наблюдать про-

цесс медиации извне. Следовательно, позиция медиафилософа оказывает-

ся неизбежно обусловленной и субъективной. Таким образом, исследова-

ние медиативных процессов требует особого внимания к человеческой 

перспективе как неотъемлемому элементу анализа. 

В статье М.Ш. Айсте утверждается, что поиск ответа на фундамен-

тальный антропологический вопрос в рамках медиафилософии осложня-

ется из-за трудностей с определением самого понятия медиа и наличия 

методологического аппарата, который унаследовал существенные ограни-

чения ранних медиатеорий. Следовательно, вопрос о природе человека в 

контексте медиа зачастую решается через призму детерминистских подхо-

дов, которые склонны преждевременно вводить избыточные концептуаль-

ные границы [12, c. 65]. 

Р.С. Исмагилов отмечает, что сущность медиафилософии можно опре-

делить через несколько подходов. Первый из них трактует медиафилосо-

фию как рефлексивный анализ концептуальных проблем, связанных с со-

временными медиа и медиапространством. Например, Штефан Мюнкер 

считает, что медиафилософия становится необходимой в эпоху господства 

новых медиа, таких как цифровые и электронные технологии. Он связыва-

ет её возникновение с широким распространением новых медиа, начиная с 

конца XX века [13, c. 14]. 

Второй подход, представленный А. Рёслером, акцентирует внимание 

на работе с самим понятием «медиа». А. Рёслер утверждает, что медиафи-

лософия исследует значение этого термина, его влияние на другие концеп-

ции, а также теоретические последствия использования этого понятия [14, 

c. 15108]. Таким образом, акцент делается не столько на изучении кон-

кретных медиа, сколько на осмыслении медиа как универсального явле-

ния, вне зависимости от исторического контекста. 



96 

Третий подход рассматривает медиафилософию как очередной этап 

эволюции философии, реагирующей на ключевые культурные изменения 

XX века. Если лингвистический поворот утверждает, что «всё есть текст», 

а иконический – «всё есть образ», то медиальный поворот провозглашает 

тезис «всё есть медиа». Этот принцип позволяет рассматривать любые 

процессы и явления как медиа, то есть как носители смыслов и значений. 

Первоначально медиа понимались как посредники, выполняющие 

функцию передачи информации. Однако с развитием технологий медиа 

превратились в универсальную среду, пронизывающую все аспекты жизни 

человека и общества. Они перестали быть только инструментами, став ос-

новой, объединяющей субъективную и объективную реальность, индиви-

дуальное и социальное. 

Тезис «всё есть медиа» отражает не только их внешние аспекты, но и 

онтологический уровень. Медиа участвуют в формировании реальности, 

так как человеческое восприятие по своей сути тоже является медиаль-

ным. Медиафилософия предлагает различать средства коммуникации и 

медиа. Первые находятся вне человека и служат для передачи информа-

ции, тогда как вторые интегрированы в сам процесс восприятия. В этом 

смысле органы чувств человека можно рассматривать как медиаканалы, 

через которые информация поступает в сознание, а сам процесс познания 

– как медиативный. 

Таким образом, медиа становятся неотъемлемой частью человеческо-

го опыта и сознания, формируя медиареальность. Это явление выходит за 

пределы традиционных представлений о медиа как средствах массовой 

информации, охватывая процессы восприятия и конструирования реаль-

ности. 

Задачей медиафилософии является перевод бессознательных меха-

низмов восприятия через медиа в осознанную плоскость, что позволяет 

глубже понять их природу и эффективнее использовать в жизни. Формула 

«всё есть медиа» расширяет понятие медиапространства, включая в него 

любые явления, способные передавать значения, включая человеческое 

восприятие и взаимодействие с окружающим миром. 

Общие черты всех этих подходов заключаются в интеграции филосо-

фии и медиа. Философия здесь даёт фундаментальные концепции, а медиа 

представлены в их многообразии – от языка и визуальных образов до ра-

дио, танца и цифровых технологий. Авторы работы Systematische 

Medienphilosophie делят медиа на три основные группы: медиа чувствен-

ного восприятия (пространство и время), семиотические медиа (речь, 

изображения, музыка и т.д.) и технические медиа (фотография, радио, 

компьютерные технологии) [15, c. 15]. 



97 

Сегодня медиафилософия охватывает исследования виртуальной ре-

альности, интернета и цифровых технологий, фокусируясь на изменении 

восприятия и организации культурных практик. Исследования немецко-

язычных теоретиков, таких как Ф. Хартманн, Б. Гройс и П. Слотердайк, а 

также работы М. Сандботе, подчеркивают значимость медиального для 

философии и общества. Эти идеи подтверждают, что медиафилософия ин-

тегрирует различные подходы и дисциплины, формируя междисциплинар-

ное направление, актуальное для анализа современного мира [16, c. 20]. 

Медиафилософия представляет собой междисциплинарное направле-

ние философского знания, изучающее медиа как ключевой фактор вос-

приятия, коммуникации и формирования реальности. В отличие от тради-

ционных подходов к изучению медиа, которые рассматривают их как 

средства передачи информации, медиафилософия фокусируется на их он-

тологическом статусе, анализируя их роль в структурировании опыта и 

организации человеческого сознания. 

Одним из ключевых положений медиафилософии является тезис «всё 

есть медиа». Он предполагает, что любые формы взаимодействия с миром, 

будь то язык, образы, технологии или даже органы чувств, выполняют ме-

диативную функцию. Человек не просто использует медиа, но и суще-

ствует в их пространстве, а процесс восприятия и познания является меди-

альным по своей природе. 

Развитие медиафилософии тесно связано с концептуальными сдвига-

ми XX века. Лингвистический поворот, структурно-семиотический ана-

лиз, а также идеи постмодернизма подготовили почву для осмысления ме-

диа как самостоятельного философского объекта. Исследования таких 

мыслителей, как М. Маклюэн, Ж. Бодрийяр, П. Слотердайк и Б. Гройс, 

показали, что медиумы не просто передают смыслы, а активно формируют 

культурные и социальные процессы. 

Современная медиафилософия опирается на несколько ключевых 

подходов. Один из них рассматривает её как рефлексивный анализ медий-

ных процессов в контексте технологического развития и культурных из-

менений. Другой акцентирует внимание на осмыслении самого понятия 

«медиа», его значения и влияния на философскую традицию. Третий под-

ход предполагает, что медиафилософия является новым этапом эволюции 

философии, который расширяет границы гуманитарного знания. 

Особое значение медиафилософии придаётся в эпоху цифровых тех-

нологий. Интернет, виртуальная реальность, искусственный интеллект и 

социальные сети изменили не только формы коммуникации, но и способы 

восприятия информации. Сегодня медиа не просто фиксируют и трансли-

руют реальность – они конструируют её, создавая новые формы социаль-

ности, идентичности и политического взаимодействия. 



98 

Российская медиафилософия развивается в диалоге с западными тео-

риями, адаптируя их к национальному контексту. Исследования отече-

ственных философов сосредоточены на анализе медиасобытий, медийных 

практик, медиабрендов и специфики российской медиареальности. Не-

смотря на терминологические и методологические сложности, эта область 

знаний постепенно получает академическую легитимность и институцио-

нализируется в научном сообществе. 

Медиафилософия открывает новые горизонты философского анализа, 

объединяя гуманитарные и технологические исследования. Она демон-

стрирует, что медиа – это не просто инструменты коммуникации, а фун-

даментальный элемент человеческого бытия, определяющий способы по-

знания, взаимодействия и самоидентификации в современном мире. 

Медиа больше не выступают в роли пассивных передатчиков инфор-

мации. Они становятся активными агентами реальности, оформляющими 

границы допустимого опыта, очерчивающими контуры значимого и зада-

ющими режимы видимости. Каждое медиа – будь то печатное слово, теле-

визионная картинка или цифровой интерфейс – создает особую модель 

восприятия, через которую человек взаимодействует с окружающим ми-

ром. 

Особенно ярко это проявляется в эволюции коллективного восприя-

тия: от эпохи «толпы» к эре «массы», и далее к эпохе «сети». Эти сдвиги 

отражают не только изменение медийных технологий, но и радикальную 

трансформацию самой природы субъективности, времени и коллективной 

рефлексии. В цифровую эпоху фрагментарность восприятия усиливается, 

а непосредственное знание о мире подменяется медиапосредничеством, 

которое оформляет реальность как совокупность символических кон-

структов. 

Однако медиафилософия не может ограничиться чисто релятивистским 

подходом. Важно учитывать, что за многообразием интерпретаций и нарра-

тивных стратегий стоит объективная материальная основа социальной ре-

альности. Работы Л. Болтански и А. Эскерра, а также других представителей 

критической социологии, делают акцент на медийном конструировании ре-

альности, иногда далеком от непосредственного опыта [17, 18]. 

Даже самые изощренные медиапроекты сталкиваются с сопротивле-

нием «плотной» реальности, которая обладает собственной инерцией и 

логикой. Этот конфликт между медиальным образом и материальной дей-

ствительностью метафорически выражается через популярное выражение 

«борьба холодильника с телевизором»: когда медиадискурс рисует карти-

ну благополучия, но реальный жизненный опыт – падение доходов, рост 

цен – вступает с ним в прямое противоречие. 



99 

Медиафилософия в этом контексте должна учитывать не только се-

миотические игры и дискурсивные конструкции, но и конкретные эмпи-

рические обстоятельства. Лишь осознание границ медиального влияния 

позволяет критически осмысливать процессы политизации и актуализации 

социальной повестки. Медиадискурс способен влиять на общественное 

мнение только постольку, поскольку он коррелирует с реальными ожида-

ниями и повседневными практиками аудитории. 

Поэтому признание существования объективной социальной реально-

сти становится важнейшим условием для формирования ответственной 

медиафилософии. Отрицание этой реальности приводит к методологиче-

скому редукционизму, который искажает как сам предмет исследования, 

так и его практическое значение. 

Медиафилософия – это, прежде всего, способ мыслить о мире через 

призму его медиапосредничества, но с учетом того, что реальность – это 

не пустой экран для проекций. Это живая, инерционная и порой сопро-

тивляющаяся среда, с которой медиадискурс ведет постоянный, но далеко 

не всесильный диалог. 

Таким образом, медиафилософия – это критическое осмысление того, 

как медиа формируют онтологические рамки нашего восприятия, задают 

условия возможности знания о мире и взаимодействуют с устойчивыми 

структурами социальной реальности. Это область, которая требует одно-

временно философской глубины и эмпирической точности, позволяя по-

нять, как символическое воздействие медиа соотносится с реальными 

процессами социальной жизни. 

 

Список литературы 
1. Лучинский Ю.В., Татаринов А.В., Татаринова Л.Н. Жанровая специфика литературно-

медийного нарратива журнала «THE NEW YORKER» (1939–1946) // Ученые записки 

Крымского федерального университета имени В.И. Вернадского. Филологические науки. 

2021. Т. 7. №. 4. С. 169–188. 

2. Маклюэн М. Понимание Медиа: внешние расширения человека. – М.: Гиперборея, Куч-

ково поле, 2007. – 464 с. 

3. Кассирер Э. Избранное: Индивид и космос. – М.: Университетская книга, 2000. – 654 с. 

4.Петренко Д.В. Философия медиа: от имени к концепту // Философия и социальные науки. 

2015. № 2. С. 10–14. 

5. Петренко Д.В. Две линии концептуализации медиа: от медиатеории к медиафилософии // 

Modern Science. 2015. Т. 2. № 2. С. 91–97. 

6. Фортунатов А.Н. Эго-медиа. Социально-философские штрихи к истории телевидения. – 

М.: ФЛИНТА, 2018. – 174 с. 

7. Савчук В.В. Российский домен медиафилософии // Политическая концептология. 2011. 

№. 4. С. 66–71. 

8. Очеретяный К.А., Ленкевич А.С. Медиафилософия: российский контекст // Вопросы 

философии. 2016. №. 12. С. 64–72. 



100 

9. Фатыхова Н.С. Природа медиума как философская проблема // Проблемы истории, 

филологии, культуры. 2010. №. 2 (28). С. 375–382. 

10. Новикова Т.Е. Феноменологическая сущность современной трансформации СМИ в 

медиа: автореф. дис. ... канд. философ. наук 09.00.11. – Нижний Новгород, 2013. – 29 с. 

11. Скрипченко Д.В. Статус события в пространстве масс‑медиа : автореф. дис. … канд. 

филос. наук : 09.00.11.  – СПб., 2016.  – 19 с. 

12. Айсте М.Ш. Человек и его медиа. Антропологический заряд медиафилософии // 

Международный журнал исследований культуры. 2014. №. 2 (15). С. 61–65. 

13. Исмагилов Р.С. Медиафилософия как подход к исследованию медиапространства // 

Вестник Челябинского государственного университета. 2014. №. 17 (346). С. 14–16. 

14. Rossler A. et al. Id-reveal: Identity-aware deepfake video detection // Proceedings of the 

IEEE/CVF international conference on computer vision. 2021. С. 15108–15117. 

15. Фатыхова Н.С. Истоки и актуальность медиафилософии // Вестник Челябинского 

государственного университета. 2007. №. 16. С. 18–22. 

16. Boltanski L., Esquerre A. The Making of Public Space: News, Events and Opinions in the 

Twenty-First Century. – Hoboken: John Wiley & Sons, 2024. – 304 p. 

17. Esquerre A. Mental manipulation: sociology of sects in France. – Paris: Fayard, 2009. – 376 p. 

 

 

MEDIA PHILOSOPHY FACING THE CHALLENGE OF REALITY: 

THE LIMITS OF CONSTRUCTION AND 

 THE RESISTANCE OF THE SOCIAL 
 

Arsen D. Danilov 
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 
 

Media philosophy is a new, actively developing area of philosophical 

knowledge, focused on the study of media as intermediaries in the perception and 

construction of reality. Modern media practices go beyond the traditional 

understanding of the media, turning into independent technological subjects that 

shape cultural and social processes. Media philosophy is based on the ideas of M. 

McLuhan, J. Baudrillard, W. Benjamin and other thinkers, rethought in the 

context of the digital age. Particular attention is paid to the analysis of media as 

physical and symbolic carriers of communication, their role in shaping 

worldview and collective memory. In Russian media philosophy, there is a desire 

to integrate Western approaches and adapt them to national realities, which 

contributes to the formation of a unique philosophical discourse. The study of 

media events, media brands and the phenomenon of hyperreality reveals the 

mechanisms of media influence on public consciousness and human identity, 

emphasizing their autonomy and ability to self-reproduction. Media philosophy 

opens new horizons for philosophical reflection, linking technology, culture and 

anthropology into a single conceptual system.  

Keywords: media philosophy, medium, communication, hyperreality, media 

event, media brand, media philosophy, cultural analysis.  



101 

УДК 141.319.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-101-121 

 

«НА КАНАТЧИКОВОЙ ДАЧЕ»  

МОСКОВСКОЙ АНТРОПОЛОГИЧЕСКОЙ ШКОЛЫ 

 

Р.Л. Лившиц9 
Доктор философских наук, профессор, 

независимый исследователь 

rudliv@yandex.ru 

 

Проанализированы некоторые базовые положения «Манифеста Мос-

ковской Антропологической Школы», представленного философской об-

щественности как документ программного характера. Текст «Манифеста» 

написан в эпатажно-провокативной и эзотерической манере, что затрудняет 

понимание его ключевых идей. Показано, что «Манифест» представляет 

собой анархический бунт против рационально-понятийного постижения 

действительности, а в основе этого бунта лежит понимание человека как 

существа, родовым свойством которого является способность испытывать 

галлюцинации, спать наяву, то есть грезить. В статье обоснована мысль о 

том, что подобные взгляды не могут быть выстроены в логически связан-

ную систему понятий и не согласуются с реальной практикой. Подвергнута 

критике программа «сознательного сумасшествия» как совершенно нереа-

листичная и провоцирующая притворство. В основе этой программы – ир-

рациональный страх перед научно-техническим прогрессом. Особое вни-

мание уделено присущему «Манифесту» алармистскому восприятию про-

цесса цифровизации социального пространства.  

Ключевые слова: Московская антропологическая школа, философия, 

антропология, сумасшествие.  

  

Внутри земного шара есть еще один 

шар, значительно больше наружного. 

Ярослав Гашек [1, с. 51] 

 

Немудрая нелюбовь к мудрости 

В великом сатирическом романе Ярослава Гашека «Похождения бра-

вого солдата Швейка» есть такой эпизод. Волею случая главный герой 

этого произведения попадает в сумасшедший дом. Пребывание в нём при-

вело бравого солдата в полный восторг. «Познакомился я там с несколь-

кими профессорами, – рассказывает Швейк. Один из них все время ходил 

за мной по пятам и разъяснял, что прародина цыган была в Крконошах, а 
                                                            
9© Лившиц Р.Л., 2025 



102 

другой доказывал, что внутри земного шара имеется другой шар, значи-

тельно больше наружного» [1, с. 51]. Мы решили взять эти последние сло-

ва в качестве эпиграфа к настоящей статье, ибо они как нельзя лучше поз-

воляют проиллюстрировать мысль о том, что встречаются порой такие 

профессора, которые изрекают истины, обычному уму недоступные. Ино-

гда подобные утверждения существуют в виде отдельных вкраплений во 

вполне осмысленный текст, но в отдельных случаях они представлены 

столь изобильно, что у читателя голова начинает идти кругом. Что в такой 

ситуации делать? Можно попытаться все-таки вникнуть в откровения, ко-

ими с читателем делится автор ошеломительных речений, но всегда сле-

дует помнить о том, что это занятие опасно для здоровья. А можно просто 

махнуть рукой и сказать: «Мели, Емеля. На каждый роток не накинешь 

платок, и всякий человек, имеет он аттестат профессора или нет, волен 

нести любую ахинею. Законом такие вещи не запрещены». Но, с другой 

стороны, наш внутренний голос с таким мнением согласиться не может. 

Как говорится, nobles оblige. Профессор, конечно, имеет полное право мо-

лоть вздор, но профессорское звание дано ему не для того, чтобы этим 

правом пользоваться.  

А теперь ознакомимся с суждениями, высказанными профессором 

Ф.И. Гиренком в тексте, озаглавленном подчеркнуто скромно: «Философ-

ский Манифест Московской Антропологической школы» [2]. Начинается 

этот документ со следующего заявления: «Философия сегодня перестала 

быть любовью к мудрости. Любовь к мудрости осталась там, где она и бы-

ла – в античности» [2, с. 220]. (Интересно, а правила пунктуации тоже 

остались в далеком прошлом? Автор не посчитал нужным поставить запя-

тую после вводного предложения «где она и была», хотя этот знак препи-

нания там необходим. Или смелость автора не ограничивается областью 

философии и простирается на нормы правописания тоже?) Не будем, од-

нако, акцентировать внимание на этом мелком факте, сочтем его проявле-

нием творческой индивидуальности создателя «Манифеста». Возьмем со-

держательную сторону цитированного высказывания. Нам предлагают по-

верить в то, что любовь к мудрости, т.е. стремление к постижению мира на 

уровне его всеобщих закономерностей, существовала только в античные 

времена. А вот «сегодня» это стремление угасло, его больше нет. Когда 

началось это «сегодня», не уточняется, но, если исходить из прямого 

смысла фразы, то получается, что в средневековье. Следовательно, изло-

жение истории философии нужно завершать Боэцием, ибо он, согласно 

общепринятому мнению, является последним античным философом.  

После 524 года, когда жизнь этого мудреца завершилась, человечество 



103 

утратило интерес к устройству мира, к познанию человека и общества. 

И за полторы тысячи лет, что прошли с тех пор, не было ни одного ума, 

который хоть чуть-чуть возвышался бы над средним уровнем. Трудно по-

верить, что Ф.И. Гиренок действительно придерживается столь нелестного 

мнения о человечестве. Но ведь что написано пером… 

Читаем дальше: «Философия для нас – это сознательное сумасше-

ствие. Почему сумасшествие? Потому что быть сумасшедшим – это един-

ственный способ в эпоху числовых измерений не быть исчисленным. Че-

ловек – это не алгоритм, а неожиданное вдруг. Почему сознательное? Для 

того чтобы избежать пребывания в доме для сумасшедших» [2, с. 220].  

С тем, что человек не является алгоритмом, нельзя не согласиться, по-

скольку это трюизм. Но из сей бесспорной истины, увы, не вытекает права 

пренебрегать правилами пунктуации. Так, в последнем предложении перед 

словом «чтобы» запятая обязательна. И к тому же весьма желательно изъ-

ясняться ясно и понятно, чтобы читатель мог уразуметь, что же автор же-

лает сказать. Ни из текста, ни из контекста невозможно понять, кто те са-

мые мы, для которых философия есть род сумасшествия. В научных рабо-

тах часто употребляется местоимение мы вместо полагающегося по смыс-

лу я. Такова общепринятая условность. Но ведь жанр текста обозначен как 

«Манифест Школы». Школы, а не какого-то отдельного ученого. Фраза у 

Ф.И. Гиренка построена таким образом, что не дает возможности уяснить: 

он излагает свою авторскую точку зрения или же позицию, которой при-

держивается некое сообщество ученых? Кто они и сколько их, не сказано. 

Если верно второе предположение, то в этом случае логично заключить, 

что эти ученые принадлежат к Московской антропологической школе и 

вместе с автором «Манифеста» думают, будто безумие – это единственная 

альтернатива мудрости.  

Для сторонников подобного взгляда у нас есть хорошая новость: на 

самом деле между безумием и ясным мышлением существует масса пере-

ходных ступеней. И важнейшая из них – здравый смысл, common sense. Не 

замечать градаций внутри мыслительной деятельности – значит смотреть 

на действительность через манихейские очки. В реальной истории (везде, 

где для этого появляются необходимые условия) философия возникает как 

преодоление ограниченности здравого смысла с его простодушным дове-

рием к очевидности, некритичным отношением к авторитетам и плоским 

восприятием взаимосвязи вещей. Взыскуемая древними мудрость состоя-

ла как раз в преодолении ограниченности здравого смысла, т.е. в обнару-

жении узости непосредственного восприятия, в открытии различия между 

общим мнением и истиной и в осознании реальной сложности связи при-



104 

чин и следствий. Философия состоит в обретении более высокого, чем до 

этого может дойти рассудок, понимания вещей. Философия не отвергает 

здравый смысл, но опирается на него как на свою рациональную предпо-

сылку, позволяющую выработать более глубокое, более адекватное пред-

ставление о мире. Философия представляет собой великое достижение ци-

вилизации, его благоуханный цветок, одно из высших проявлений челове-

ческого духа. Без философии жизнь общества превратилась бы в скучное, 

тусклое прозябание, в рутинное отправление унылой процедуры суще-

ствования. Конечно, отдельный человек может пресытиться философией, 

впасть в ипохондрию и вообразить, что век философии прошел, что от нее 

надо отказаться. Не исключено, что у него найдутся единомышленники. 

Однако это ничего не изменит ни в масштабах философского сообщества, 

ни в масштабах общества в целом. Если наука есть институциализирован-

ная страсть к познанию, то философия – аналогичным образом – выраже-

ние потребности общества в понимании действительности на уровне ее 

сущностных взаимосвязей, т.е., выражаясь архаическим языком, проявле-

ние потребности в мудрости. Однажды возникнув, философия уже навсе-

гда впечатывается в геном общества. Потому-то и восстание против фило-

софии может быть только анархическим бунтом против рационально-

понятийного постижения действительности, заведомо обреченным на не-

удачу. Но это только одна половина дела.  

Другая половина заключается вот в чем. У тех, кому показалось, что 

философия в ее традиционном понимании должна быть «сегодня» отверг-

нута, нет никакой необходимости отказываться от рационального мышле-

ния как такового. Если они так уж разлюбили мудрость, могли бы просто 

отказаться от претензий философии на постижение глубинной основы ве-

щей. Тем более что и прецедент подходящий имеется: творческое наследие 

Огюста Конта. Именно ему принадлежит идея, будто философия должна 

удовольствоваться описанием фактов и фактиков и не пытаться проник-

нуть под поверхность явлений. Для познания мира, дескать, довольно и 

здравого рассудка. Фактически позитивизм – это проект деградации чело-

веческой мысли до ее дофилософского уровня, но не программа отказа от 

рационального мышления. Но Ф.И. Гиренок не хочет уподобляться пози-

тивистам, не желает останавливаться на полпути и по этой, вероятно, при-

чине, предлагает решение гораздо более радикальное: опростимся, мол, до 

такой степени, что окружающие будут принимать нас за чокнутых. Пусть 

для вас, простецы, философия – это по-прежнему любовь к мудрости, а 

для нас, интеллектуально продвинутых, она – «сознательное сумасше-

ствие». У «простецов», однако, возникает закономерный вопрос: а что, 



105 

разве так бывает? Разве сознательность совместима с безумием? Не с ок-

сюмороном ли мы в данном случае имеем дело? Сумасшествие есть не что 

иное, как утрата способности мыслить, то есть рассуждать ясно и связно. 

Адекватное отражение реальности, способность связывать одни явления с 

другими – коренное свойство сознания. Тот, кто воспринимает действи-

тельность верно, пребывает в здравом уме. Сознание свихнувшегося чело-

века отражает мир ложно, превратно, искаженно, спутанно, оно неверно 

воспринимает реальные соотношения вещей и населяет мир фантомами. 

Таким образом, сумасшествие и сознательность – «две вещи несовмест-

ные». Лозунг «сознательного сумасшествия», выдвигаемый Ф.И. Гирен-

ком, на практике неосуществим. Человек, чья психика не затронута пато-

логическим процессом, способен лишь симулировать болезнь. Так что по-

зитивная программа «Манифеста» на деле состоит в призыве к притвор-

ству, к игре, к лицедейству. Итак, наденем маску безумия и тем обретем 

блаженство (избежим попадания в сумасшедший дом) – вот, собственно, 

суть того, что предлагается в «Манифесте».  

Как не попасть в сумасшедший дом 

Каким образом обосновывается столь диковинная программа? В рас-

сматриваемом документе по этому поводу написано следующее: «Потому 

что быть сумасшедшим – это единственный способ в эпоху числовых из-

мерений не быть исчисленным. Человек – это не алгоритм, а неожиданное 

вдруг. Почему сознательное (сумасшествие – Р.Л.)? Для того чтобы избе-

жать пребывания в доме для сумасшедших» [2, с. 220]. Итак, согласно ав-

тору, притворившись сумасшедшим, человек надежно защищает себя от 

вторжения в мир своих чувств и мыслей со стороны внешних сил. Что это 

за силы? Об этом прямо не сказано, но в общем-то понятно, что речь в 

первую очередь идет о государственном аппарате, а во вторую – о всякого 

рода агентах рынка, которые хотели бы «исчислить» наше поведение, что-

бы навязать свои товары и услуги. Вряд ли к числу этих внешних сил от-

носятся соседи, коллеги по работе и уж тем более пассажиры, с которыми 

нам случается совершать поездку в одном вагоне метро. В урбанизирован-

ном обществе важнейшая психологическая проблема – не избыток любо-

пытства людей по отношению друг к другу, а противоположное явление: 

одиночество в толпе, дефицит личного общения, отсутствие подлинно че-

ловеческого интереса к Другому, инструментальное восприятие дальних и 

даже ближних. Я был бы рад, если бы мой сосед по лестничной площадке 

меня «исчислил», расспросил о делах, о здоровье, то есть проявил бы ко 

мне искренний интерес, но он при встречах ограничивается сухим привет-

ствием. Что же касается государства, то наша «исчисленность» – вещь не 



106 

такая уж страшная, как это мнится Ф.И. Гиренку. Оно выдает нам паспорт 

или иной документ, удостоверяющий личность. Государство взимает со 

своих граждан налоги и создает общие условия жизнедеятельности: си-

стему образования и систему здравоохранения, железные и шоссейные 

дороги, коммуникационную и энергетическую инфраструктуру, финансо-

вые учреждения и банки и т.д. – все, без чего жизнь человека в современ-

ном обществе невозможна. Претендент на должность профессора кафедры 

обязан предоставить конкурсной комиссии соответствующий аттестат. 

В России этот документ выдается государственным органом, отвечающим 

за аттестацию преподавательских кадров. Чтобы упомянутый аттестат по-

лучить, нужно пройти ряд жестких квалификационных фильтров. Препо-

даватель, желающий получить профессорское звание, подвергается тща-

тельному изучению, то есть, выражаясь языком «Манифеста», исчисле-

нию, чтобы у конкурсной комиссии не оставалось сомнений в том, что это 

желание может быть удовлетворено. И так обстоит дело всегда и повсе-

местно. Хочет ли профессор Ф.И. Гиренок, чтобы его зубы лечил человек, 

не имеющий диплома дантиста? Или чтобы пассажирский самолет пило-

тировал тот, кто не получил необходимой профессиональной подготовки? 

Мораль: государство не только имеет право, но и обязано «исчислять» 

своих граждан, чтобы не допускать такой ситуации, когда пироги печет 

сапожник, а сапоги тачает пирожник. И это еще далеко не всё. Важнейшая 

обязанность государства – обеспечение безопасности своих граждан (и как 

частных лиц, и как членов большого человеческого коллектива). Но как 

этого добиться без полиции, разведки, контрразведки и прочих спец-

служб? И каким образом спецслужбы могут обойтись, например, без ви-

деокамер? А также без систем распознавания лиц и прочих полезных 

изобретений недавнего времени? Полиция ведет наблюдение за граждана-

ми, что намного облегчает ей задачу раскрытия преступлений и поддер-

жания общественного порядка. Человек без опаски оставляет на ночь свой 

автомобиль во дворе дома, где он проживает, поскольку он уверен в том, 

что попытка покушения на его собственность закончится для похитителя 

судом и справедливым наказанием. Знает это и потенциальный вор, и по 

этой причине уровень автомобильных краж в России весьма невелик. Так, 

согласно данным официальной статистики, в 2024 году в России было со-

вершено 55680 автомобильных краж [3]. По этому показателю наша стра-

на занимает девятое место в мире сразу после Канады (79221 кража) [3]. 

Но население Канады, как известно, составляет около 40 миллионов чело-

век, а население России – 146 миллионов. Таким образом, численность 

населения России в 3, 65 раза больше, чем население Канады, а количе-



107 

ство автомобильных краж в нашей стране почти в полтора раза ниже. Это 

ли не доказательство того, что российское государство в интересующем 

нас отношении справляется со своими обязанностями лучше, чем канад-

ское? Разве такое возможно без хорошо налаженной системы видеонаблю-

дения за парковками? Было бы любопытно также сравнить уровень улич-

ной преступности в разных странах мира. Но и без специальных исследо-

ваний хорошо известно, что по улицам Москвы можно ходить без опаски в 

любое время суток, чего нельзя сказать о большинстве западных столиц.  

К сожалению, с телефонным мошенничеством дело обстоит пока явно 

неблагополучно. Пока, потому что система противодействия этому виду 

преступлений еще только складывается. Но есть все основания полагать, 

что по прошествии не столь уж значительного времени телефонные мо-

шенники станут получать эффективный отпор. Тогда граждане России бу-

дут надежно защищены и от этого вида преступности. Благодаря чему? В 

основном благодаря тому, что правоохранительные органы научатся эф-

фективно «исчислять» нарушителей закона и наказывать их. Если оста-

ваться на почве реальности, а не фонтанировать идеями столь же стран-

ными, сколь и удивительными, следует признать за государством полное 

право собирать о своих гражданах информацию, накапливать ее и систе-

матизировать. Не составляет большого секрета тот факт, что сам институт 

государства без такой деятельности немыслим, а по мере усложнения об-

щественной жизни ее значение только возрастает.  

Не является тайной и то обстоятельство, что всякое благо имеет пре-

делы, за которыми оно переходит в свою противоположность. В классиче-

ском романе-антиутопии Дж. Оруэлла «1984» в совершенной художе-

ственной форме изображено общество, где эти пределы нарушены. Слов 

нет: картина, созданная творческим воображением английского автора, 

получилась исключительно мрачной. Нежелание жить в таком обществе, 

страх перед возможностью быть абсолютно «исчисленным» – чувства 

вполне понятные и легко объяснимые. Но какое отношение все это имеет к 

современной российской (и не только российской) действительности? Раз-

ве опасность полного подавления личности государством, полного уни-

чтожения человеческой приватности хоть где-нибудь воплотилась в жизнь 

с той полнотой, что представлена в антиутопии Дж. Оруэлла (и в некото-

рых других произведениях того же жанра)? Допустим, мы действительно 

«живем в эпоху числовых измерений». Но значит ли это, что подобные 

измерения и определяют мейнстрим современного общества? Что беспо-

щадная рациональность давит бульдозером всякие проявления человече-

ской спонтанности, не оставляя места ни для музыки, ни для поэзии, ни 



108 

для интимных проявлений человеческой индивидуальности? Что «жар хо-

лодных числ» вытесняет «острый галльский смысл», а вместе с ним и 

«сумрачный германский гений»? К счастью, ничего подобного не проис-

ходит, и страх перед угрозой «быть исчисленным», которым пронизан 

«Манифест», является иррациональным. Не следует пугать себя и других 

грозящими нам со всех сторон опасностями, а нужно трезво анализиро-

вать объективно существующие процессы и вырабатывать контрмеры про-

тив неблагоприятных тенденций. Вырабатывать коллективно, используя 

существующие механизмы и институции: научные исследования, прессу, 

политические партии, парламент и т.д. Но надевать на себя маску безумия 

– это слишком уж экзотично и эксцентрично. И к тому же совершенно не-

практично. Смог бы Ф.И. Гиренок пройти все квалификационные ступени 

от ассистента до заведующего кафедрой престижного вуза, если бы давал 

повод думать, что он… немного того? То-то и оно. Если человек прикиды-

вается безумным, в сумасшедший дом его, конечно, не поместят: симу-

лянтам там не место. Но вот рассчитывать на карьеру или хотя бы прилич-

ное место в обществе он вряд ли может. Поэтому, с точки зрения читателя, 

не сумевшего усвоить глубоких истин «Манифеста Московской Антропо-

логической Школы», избежать попадания в психиатрическую клинику не 

так уж сложно: нужно вести себя как нормальный человек. И этого вполне 

достаточно.  

Запертые врата в мир сновидений 

Содержание «Манифеста» не ограничивается только сверхоригиналь-

ной концепцией предмета философии и не менее своеобразной програм-

мой самореализации личности. Есть в нем и множество других идей, спо-

собных повергнуть читателя в состояние глубокой задумчивости. Проци-

тируем: «Философия – это не онтология, не наука о бытии. Для нас бытие 

– это не то, что выражается словом «есть». Бытие – это то, чего нет, но что 

дано человеку. По-скольку его нет, постольку о нём ничего нельзя сказать. 

Поскольку оно дано, по-стольку о нём ничего нельзя сказать на языке ис-

тины. О нём можно говорить только правдоподобно, как о призраке. То, 

что дано, дано не извне. Всё внешнее не дано, хотя и существует. Всё 

внутреннее становится. Для нас бытие – это врата в мир сновидений, но 

эти врата всегда заперты. Почему? Сегодня это главный вопрос, на кото-

рый пытается ответить философия» (Орфография источника. – Р.Л.) 

[2, с. 220]. Зачем Ф.И. Гиренок в одном случае поставил дефис внутри 

слов «постольку» и «поскольку», а в другом этого не сделал, мы не знаем. 

Не в силах мы также уразуметь, как человеку может быть дано то, чего 

нет. Если у меня нет миллиона долларов, то я не в состоянии его никому 



109 

подарить, не так ли? Постичь все эти интеллектуальные изыски способен, 

вероятно, лишь тот, кто принял программу сознательного сумасшествия. 

Но главная мысль автора – отдадим ему должное – выражена вполне ясно 

и, отметим, не без литературного блеска: бытие – запертые врата в мир 

сновидений. Итак, если верить «Манифесту», никакой объективной дей-

ствительности не существует. Мир – поток сновидений, постичь который 

нам не дано. Но почему дело обстоит столь плачевно? О, это вопрос так 

вопрос! На него, согласно Ф.И. Гиренку, и пытается ответить философия. 

Но ведь философия, как мы уже знаем из предыдущего изложения, не 

имеет ничего общего с мудростью. В таком случае ее суждения обладают 

не большей ценностью, чем сентенции какого-нибудь забулдыги в кругу 

себе подобных. Зачем апеллировать к авторитету философии, трактуемой 

подобным образом? Нет, ординарному уму такой ход мысли постичь не-

легко. Попробуем почитать дальше, может быть что-то прояснится. 

Текст «Манифеста» общедоступен, и любой желающий может с ним 

ознакомиться. Выделим главные утверждения.  

1. «Философия это антропология» [2, с. 221].  

2. «Не человек часть мира, а мир часть человека» (Пунктуация 

источника. – Р.Л.) [2, c. 221].  

3. «В европейской философии утвердилась мысль о том, что че-

ловек – это живое разумное существо. Но после того, как появились 

неживые разумные машины, эта мысль потребовала корректировки. 

Эта коррекция достигается посредством стирания границ между жи-

вым и неживым, с одной стороны, и разумным, и неразумным, с дру-

гой стороны (Пунктуация источника. – Р.Л.) [2, с. 221].  

4. «Она (европейская философия – Р.Л.) перестала вообще что-

либо понимать в человеке» [2, с. 221].  

5. «Выход из ситуации найден в рамках Московской антропологи-

ческой школы, и называется он сингулярной антропологией» [2, с. 221]. 

Пойдем по пунктам.  

О предмете философии. Итак, сначала автор объявил традиционную 

философию анахронизмом. Потом провозгласил, что единственный выход 

из ситуации – надеть на себя маску безумия. Мол, так и только так можно 

избежать иссушающего воздействия на человека рационального мышле-

ния (выражаясь высоким авторским стилем, отвести от себя угрозу быть 

исчисленным). Потом профессор все-таки смилостивился и признал за 

философией право на существование, но только в виде антропологии. 

А чем, спрашивается, антропология лучше? Она имеет то коренное сход-

ство с философией, что занимается рациональным постижением своего 



110 

предмета. Это тоже духовное освоение действительности посредством ра-

зума. Разница в том, что философ охватывает своим мысленным взором 

весь универсум, включая и человека как его закономерное звено, а антро-

полог фокусирует свое внимание только на этом последнем. Резюмируем: 

предложение Ф.И. Гиренка сводится к сужению предмета философии. 

Идея, впрочем, неосуществимая, ибо философия вырастает из объектив-

ной потребности в понимании мира в его целостности. 

Соотношение человека и мира. Если принять на грудь миллилитров 

этак пятьсот С2Н5ОH в сорокапроцентном разведении, то действительно 

можно почувствовать, что мир находится внутри тебя. И даже поверить в 

это. Но вне измененного состояния сознания изнасиловать свой разум та-

ким способом не получится. И когда Брижит Макрон прикладывает свой 

кулак к носу законного супруга, последний очень хорошо ощущает, что его 

дражайшая половина – явление внешнего мира, а вовсе не фантом, воз-

никший в результате употребления белого порошка. Впрочем, совсем не 

обязательно быть президентом Франции, чтобы убедиться в справед-

ливости этой истины.  

Предвижу возражение: о том, что природа есть неорганическое тело 

человека, писал не кто иной, а сам К. Маркс. Если допустить, что понятия 

мир и природа – это, в сущности, одно и то же, то получается, что 

Ф.И. Гиренок воспроизвел мысль великого немецкого мыслителя, но толь-

ко в других словах. Следовательно, наша ирония по поводу откровения ав-

тора «Манифеста» неуместна. И нам остается признать свою неправоту и 

покаяться. Но давайте сначала заглянем в оригинал и потом уже примем 

решение, что делать. Цитируем соответствующий фрагмент: «Природа 

есть неорганическое тело человека, а именно – природа в той мере, в ка-

кой сама она не есть человеческое тело. Человек живет природой. Это 

значит, что природа есть его тело, с которым человек должен оставаться в 

процессе постоянного общения, чтобы не умереть. Что физическая и ду-

ховная жизнь человека неразрывно связана с природой, означает не что 

иное, как то, что природа неразрывно связана с самой собой, ибо человек 

есть часть природы» [4, с. 92]. Итак, что мы видим? У Ф.И. Гиренка мир – 

часть человека, а у К. Маркса человек – это часть природы. Тезисы немно-

го различаются, не так ли? С покаянием можно повременить.  

Что есть человек. Надо быть очень низкого мнения о европейской 

философии, чтобы думать, будто она занимается коллекционированием 

банальностей вроде утверждения, что человек – это живое разумное суще-

ство. Интересно бы также узнать, когда появились «неживые разумные 

машины». Уж не компьютеры ли имеются в виду? Или, не к ночи будь по-



111 

мянут, искусственный интеллект? Но любое электронно-вычислительное 

устройство работает только до того момента, когда к нему подведено элек-

тричество. И программа, в компьютер вложенная, какой бы мудреной она 

ни была, функционирует при том же условии. Это относится и к програм-

ме, именуемой ИИ (искусственный интеллект). Стоит отключить любую 

«неживую разумную машину» от источника питания – и она становится не 

более разумной, чем стол, на котором она находится. И потому приписы-

вать машине свойство разумности можно только в состоянии сна или 

находясь под влиянием психоактивных веществ.  

Не менее загадочен и общий посыл рассуждений автора. Возникнове-

ние «неживых разумных машин» дескать, заставляет нас пересмотреть 

понятие человека. Если верить автору, начиная с этого временного рубежа 

данное понятие необходимо расширить, включив в него также и неживые 

объекты. Тогда получается, что сам автор входит в тот же класс объектов, 

что и его компьютер. Разумеется, если стать в позу «сознательного сума-

сшествия», то можно и не до такого додуматься. Но как быть людям, кото-

рые предпочитают оставаться на почве здравого смысла?  

Об интеллектуальном бессилии европейской философии. Воистину 

так! Макс Шелер, Хельмут Плеснер, Арнольд Гелен и прочие авторитеты в 

области философской антропологии – что интересного и ценного они мог-

ли сказать о человеке? Все их многоумные рассуждения – блуждания в по-

темках, переливание из пустого в порожнее. Настала пора сбросить эти 

замшелые авторитеты с парохода современности и открыть людям глаза на 

то, что такое человек.  

Но кто же в состоянии исправить столь печальное положение? Кто 

может совершить сей интеллектуальный подвиг? Догадаться несложно: 

Московская антропологическая школа.  

Масштаб претензий «Манифеста». Текст не оставляет сомнений: 

перед нами – заявка на революционный переворот. До нас, дескать, никто 

не смог разобраться в том, что есть человек, и только с Московской антро-

пологической школы начинается настоящая наука о человеке. И имя ей – 

сингулярная антропология.  

Но что это такое? В чем ее суть?  

«Всё возможно и ничего нельзя» 

Мы поступим так: процитируем соответствующий пассаж из статьи 

профессора Ф.И. Гиренка, а читатель пусть сам составит представление о 

том, что такое сингулярная антропология.  

«В человеческой жизни всё начинается с рождения человека. Рожде-

ние первого человека – это точка сингулярности. Мы называем её взрывом 



112 

галлюцинаций. Описать эту сингулярность – значит свести двойствен-

ность человеческого существования к чему-то одному и неповторимому. 

Когда мы смотрим на себя в зеркало, мы раздваиваемся. Нас двое: один в 

зеркале, другой перед ним. Когда мы видим сны, мы раздваиваемся: мы 

спим на диване у окна и одновременно мы бродим в сновидении. Когда мы 

мыслим, мы раздваиваемся: мы едем в метро и ещё мы удерживаем себя в 

какой-то мысли. Сингулярность – это точка, в которой сходятся сон и явь, 

тело и грезы, реальное и идеальное. В этой точке совпадают смыслы и со-

бытия. В ней всё возможно и ничего нельзя. По сути дела, в ней существу-

ет мир, который иногда почему-то называют монадой. Мы говорим: мона-

ды не умирают и не рождаются. Умирает и рождается человек. Сегодня его 

рождение и смерть становятся не делом природы, а делом техники. Мы 

знаем, в какой точке закончится техническое отношение человека к само-

му себе. Это – точка сингулярности» [2, с. 221–222].  

Из текста понятно, что автор не слишком прилежно посещал уроки 

русского языка в школе, иначе не написал бы, что «в человеческой жизни 

всё начинается с рождения человека». (Называется эта ошибка тавтологи-

ей.) Остальное нам понять удалось частично, а на дешифровку некоторых 

тезисов наших когнитивных способностей не хватило.  

Когда случилась «точка сингулярности»? Согласно данным антропо-

логии, виду homo sapiens несколько десятков тысяч лет. (Или больше, ан-

тропологи не могут сойтись во мнении.) Переход от предшествующего ви-

да к последующему – процесс, растянутый во времени. Точно зафиксиро-

вать момент появления на свет существа нового вида невозможно. Поэто-

му и вести речь о точке сингулярности как однократном событии не имеет 

смысла.  

О «взрыве галлюцинаций». И с какой стати такой вполне материаль-

ный процесс, как рождение человека, именуется «взрывом галлюцина-

ций»? Интересно, а появление на свет самого Федора Ивановича тоже бы-

ло «взрывом галлюцинаций»? Или так случилось только с первым челове-

ком, неведомо когда родившимся, а потом уже все обходилось без галлю-

цинаций? 

Теория двойственности человеческого существования. Вот я смот-

рюсь в зеркало и вижу в нем свое лицо. Мне хватает соображения понять, 

что это зрелище – только оптический эффект, мое отражение. И для любо-

го нормального человека, не впавшего в «сознательное сумасшествие», это 

тоже очевидно. Не происходит никакого раздвоения человека и во сне. Как 

он лежал на диване, так на нем и остается, даже если видит сон о полете 

на Марс. Не нужно также усматривать в простой житейской ситуации, ко-



113 

торая случается с каждым не только в метро, какое-то особое состояние, 

какую-то раздвоенность.  

Фундаментальный принцип науки – бритва Оккама. Не следует при-

думывать объяснения сложные и искусственные, когда есть простые и 

естественные. «Теория раздвоения» – как раз из разряда таких умственных 

конструкций, которые слишком вычурны, чтобы быть истинными.  

Нас терзает смутное сомнение, что в основе всей этой мудреной тео-

рии лежит общеизвестный факт: человек – это существо, чье бытие не 

сводится к телесности. Как носитель сознания и социальных свойств он 

является еще и существом духовным.  

О понятии сингулярности. Но если вы сотворили фантом, то возника-

ет необходимость его демистификации. Автор совершает это логичное в 

порожденной им ситуации действие путем создания альтернативной тео-

рии, ключевое понятие которой – сингулярность. Под ней он понимает, как 

явствует из приведенной выше цитаты, «точку, в которой сходятся сон и 

явь, тело и грезы, реальное и идеальное». Результат, на наш взгляд, ока-

зался не более убедительным, чем исходная «теория раздвоения». Особен-

но наглядно это видно на примере тезиса о схождении «тела и грез». Это 

вообще совершенно разные сущности, не имеющие даже формального 

сходства. Соединение в одно целое ужа и ежа кажется более осуществи-

мым делом, чем совпадение (схождение, выражаясь авторским языком) те-

ла и грез. Правда, в случае с тезисом о схождении яви и сна уязвимость ав-

торской позиции не столь очевидна. Сложность вопроса заключается в 

данном случае в том, что существуют сны наяву. На первый взгляд они 

кажутся одновременно и сном, и феноменом бодрствующего сознания. Но 

при более внимательном анализе становится ясно, что сны наяву – явле-

ние, возникающее в состоянии бодрствования. В пользу данного утвер-

ждения говорит тот факт, что индивид, который видит сон наяву, сохраняет 

контроль над его содержанием. Человек способен в любой момент по сво-

ему желанию прервать поток образов, образующих сон наяву, что невоз-

можно, когда сон настоящий. Подлинное сновидение протекает как некон-

тролируемый поток образов. 

Относительно схождения реального и идеального. Да, совпадения 

идеала с действительностью порой удается добиться. Хороший пример – 

шедевры поэзии. В них искусство слова достигает своего наивысшего со-

вершенства, то есть идеала. Но вот в чем беда: тезис о совпадении реаль-

ного и идеального не вписывается в рамки общей теории Ф.И. Гиренка, 

гласящей, что «бытие есть запертые врата в мир сновидений». Воплоще-

ние идеала в действительность происходит в объективной реальности, а не 



114 

в мире сновидений, который к тому же, согласно автору, непознаваем. Вы-

бор тут таков: либо верен тезис о возможности реализации идеала в мате-

риальном мире, либо никакого такого мира не существует. Вместо этого 

последнего – не поддающийся контролю поток переживаний, проникнуть 

в содержание которых нет ни малейшей возможности. (Последнее, кстати, 

неверно, но не станем отвлекаться.)  

Насчет «совпадения смысла и события». На наш взгляд, это еще один 

нежизнеспособный концепт, порожденный полетом фантазии автора. 

Смысл относится к глубине явлений, к их сущности, а понятие события 

характеризует внешнюю сторону процесса. Так, 22 июня 1941 года гитле-

ровская Германия напала на Советский Союз. Цель нападения – завоева-

ние нацистским государством «жизненного пространства», порабощение и 

частичное истребление советского народа. Эта цель и определяла смысл 

боевых действий германской военной машины. Рабоче-Крестьянская 

Красная Армия сражалась с врагом, чтобы отразить смертельную угрозу, 

нависшую над страной. Смысл ее боевых действий был прямо противопо-

ложным: отстоять честь и независимость Родины, сокрушить нацизм. 

Внешнее содержание действий обеих противоборствующих сторон одина-

ково, поскольку война – это не прогулка по ухоженному парку. Но смысл 

происходящего являлся прямо противоположным. Тезис о «совпадении 

смысла и события» игнорирует то обстоятельство, что в реальной жизни 

сталкивается множество субъектов, и для каждого из них одно и то же со-

бытие имеет свой смысл. Отметим еще один изъян тезиса о «совпадении 

смысла и события». Понятие смысла относится к тому же ряду понятий, 

что и понятие сущности. Категория события синонимична категории явле-

ния. Поэтому совпадение смысла и события не более вероятно, чем тожде-

ство сущности и явления. (И, кстати, совпадение случайности и законо-

мерности.) 

О точке, в которой «все возможно и ничего нельзя». Возьмем на себя 

смелость утверждать, что такой точки не существует. Во всяком случае, в 

реальном мире, а не в мире, созданном воображением автора «Манифе-

ста». Само понятие возможности подразумевает противопоставление и 

тем самым ограничение. Понятие возможности имеет смысл только в том 

случае, если с ним соотносится понятие невозможности. Если о каком-то 

событии утверждается, что оно возможно, то при этом подразумевается, 

что существует иное событие, запрещенное реальным устройством мира. 

Так, возможность профанного зачатия несовместима с возможностью за-

чатия непорочного. Аналогичным образом понятие количества имеет 

смысл только в соотнесении с понятием качества, формы – содержания, 



115 

случайности – закономерности, сущности – явления. Мы не откроем 

большого секрета, если скажем, что невозможно то, что не позволено за-

конами природы. Например, если человек делает шаг из балкона квартиры, 

находящейся на десятом этаже, то невозможно, чтобы он полетел вверх. 

Полет такого бедолаги будет происходить, увы, совсем по другой траекто-

рии. Природа не разрешает сидеть на двух стульях одновременно, и имен-

но это обстоятельство направляет созидательную энергию человека 

в продуктивное русло.  

Иногда приходится встречаться с утверждениями, что человек спосо-

бен преодолевать действие одних объективных законов, используя другие 

законы. Например, действие закона всемирного тяготения якобы преодо-

левается при помощи законов аэродинамики. Но это довольно инфантиль-

ная точка зрения. Полет самолета происходит не вопреки, а благодаря дей-

ствию закона тяготения. Человек своей волей соединяет действие познан-

ных им объективных законов природы таким способом, который позволяет 

добиться поставленной цели. Когда это сочетание нарушено, происходит 

расхождение цели и результата. Так, полет самолета продолжается, пока 

работают двигатели. В случае их отказа летательный аппарат, влекомый 

земным притяжением, неумолимо устремляется вниз. 

(Есть еще случай формальной возможности, когда событие не проис-

ходит не по той причине, что его запрещают законы природы, а вследствие 

противодействия конкретных обстоятельств, но мы не станем в эту мате-

рию углубляться.)  

Мир устроен таким образом, что человеку позволено многое именно 

потому, что существуют твердые запреты (законы). Без этих последних 

жизнь человека превратилась бы в хаотичное блуждание по планете без 

цели и смысла. Да и сам человек никогда бы не возник. 

Что касается тезиса о монадах, которые «не умирают и не рождают-

ся», то нам его смысл уразуметь не удалось. Понятие монад было цен-

тральным в философии Лейбница, но ничто не говорит о том, что «Мани-

фест» возрождает исследовательскую программу этого философа.  

О рождении и смерти человека как о деле техники, а не природы. 

Прочитав соответствующий пассаж из «Манифеста», я испытал удивле-

ние. Как? Женщины уже отстранены от деторождения? Теперь детей на 

свет производят технические устройства? И процесс ныне протекает как в 

романе-антиутопии «О дивный новый мир» Олдоса Хаксли? Почему я 

столь важных перемен не заметил? Позор, тоска, о жалкий жребий мой! 

На всякий случай почитал литературу, расспросил знакомых врачей. С об-

легчением узнал, что никакой революции в этой деликатной сфере не слу-



116 

чилось, что от прежней практики люди не отказались, и у каждого мла-

денца есть и мама, и папа. Стало быть, не такой уж я непродвинутый, как 

мне показалось при чтении «Манифеста».  

Что же касается тезиса о том, что смерть становится делом техники, 

то этот вопрос не столь прост. Если понимать технику расширительно, как 

всякое искусственное средство, используемое человеком в практических 

целях, то она значительно повлияла на характер смертности населения. 

Благодаря успехам медицины детская смертность сведена почти к нулю, 

многие болезни, бывшие ранее смертельными, побеждены. Средняя про-

должительность жизни очень сильно возросла. Торжество «техники» 

налицо. Но она только помогает человеку раскрыть биологические ресур-

сы, заложенные в нем природой. Смерть – важнейшее приобретение эво-

люции. Человек смертен, таков закон природы. Но общий технический и 

культурный прогресс, успехи науки позволяют выжать из того, что нам 

дано естеством, максимум. Однако надеяться на то, что человечеству бла-

годаря прогрессу удастся вырваться из природной взаимосвязи, можно 

только в измененном состоянии сознания.  

К сказанному имеет смысл добавить, что влияние научно-

технического прогресса на смертность противоречиво. Сейчас изобретены 

такие совершенные средства человекоубийства, в сравнении с которыми 

все, что было прежде, кажется детской игрой в песочнице.  

О взыскующих абсурда и других 

Мы процитировали лишь малую толику из того, что содержится в 

«Манифесте», но даже беглый разбор написанного потребовал от нас пе-

чатного листа. Рассматривать все остальные тезисы автора означало бы 

поступать с читателем немилосердно. Поэтому оставшуюся часть «Ма-

нифеста» мы охарактеризуем в щадящем режиме. Процитируем некото-

рые характерные высказывания, пусть они будут информацией к раз-

мышлению.  

«<…> Человек – это существо, спящее наяву» [2, с. 223]. 

«<…> Если бы Парменид мыслил человека, как Гераклит, то самолеты 

бы сегодня не летали, бомбы не взрывались, технологическое не угрожало 

бы нам нашим исчезновением» [2, с. 224]. 

«Грезы – наш мир. Мы из мира сновидений» [2, с. 224]. 

«Человек одинок. Убегая от природы, человек загнал себя в сознание 

и запер себя там» (Опечатка исправлена. – Р.Л.) [2, с. 224].  

«А поскольку галлюцинация – это и есть бытие, тождественно мысли 

о бытии, постольку она взрывается, рождая в нас чувство реальности 

(Грамматика источника. – Р.Л.) [2, с. 225].  



117 

«<…> Было время, когда люди не отличались от живот-

ных» [2, с. 225]. 

«<…> Причина сознания лежит в самом сознании» [2, с. 225]. 

«<…> Мы хотим быть, как дети. Быть без прошлого и без будущего. 

Быть в непрерывно длящемся настоящем» [2, с. 226]. 

«Технологическое применение науки убивает науку» [2, с. 226]. 

«<…> Только у того, кто галлюцинирует, возможно чувство реально-

сти. Никакой реальности самой по себе нет» [2, с. 227]. 

«Мы ищем абсурд, а не истину» [2, с. 228].  

«Кто хочет думать сам, тому не нужно быть вместе с други-

ми» [2, с. 228].  

«Разрыв человека с природой произошёл тогда, когда человек стал 

грезить» [2, с. 228]. 

«Орудие, машина, автоматическая система машин – это всего лишь 

расширение присутствия неорганического в сфере органического. Предел 

этого расширения – в техническом отношении человека к самому себе, за-

меняющем органическое на искусственное» [2, с. 228]. 

От комментирования этого последнего высказывания мы все-таки не 

можем воздержаться. В нем густой словесный туман, которым автор уку-

тал свое творение, немного расступился, и обнаружилась общая идейная 

тенденция «Манифеста». Это тенденция руссоистская, антипрогрессист-

ская, антисциентистская. Ф.И. Гиренок с явным осуждением относится к 

«замене органического на искусственное», усматривая в нем угрозу соб-

ственно человеческому. Но в таком случае автор не должен пользоваться 

услугами стоматолога, ибо этот последний занимается тем, что ставит 

пломбы, то есть внедряет в наш организм чуждый материал. Если следо-

вать этой логике, нужно отказаться и от кардиостимуляторов, и от проте-

зов любого вида. Да и от лекарств тоже, поскольку все они носят явно ис-

кусственный характер. И вообще медицину следует упразднить, ведь она, 

согласитесь, – изобретение сугубо бесовское. А вместе с медициной к та-

ким изобретениям относятся и все прочие порождения отчужденной за-

падной рассудочности, не правда ли?  

Мы надеемся, что изложенного вполне достаточно для того, чтобы со-

ставить общее представление о содержании «Манифеста».  

Что касается стиля, то его лучше всего характеризует следующий пас-

саж: «Мы знаем, что воображаемое переполнено смыслами, а реальность 

кишит только событиями. Смыслы – это не события, а события не смыслы. 

Они ведут между собой непрерывную войну. Они не совозможны, ибо ко-

гда они совозможны, начинается зона сингулярности. Реальность всегда 



118 

бессмысленна. Воображаемое всегда бессобытийно. Смыслы лишают со-

бытие состава событийности, а события обессмысливают смыслы» [2, с. 

222]. Нечто подобное нам уже читать приходилось: «Форма есть небытие, 

а небытие есть форма. Небытие неотделимо от формы, форма неотделима 

от небытия. То, что является небытием, является и формой, то, что есть 

форма, есть небытие [1, с. 377]. Именно так изъяснялся повар-оккультист 

Юрайда, один из героев цитированного нами романа Ярослава Гашека. 

Свободный, не связанный никакими узами с реальностью поток умных 

слов… Говорение ради говорения, вербальное шаманство в чистом виде. 

Ну как ни восхититься гением Гашека! 

Манифесты не пекутся, как блины, это очень редкий жанр. Манифест 

– это всегда претензия на революцию, на то, чтобы открыть миру новую 

истину, отринуть прежние заблуждения. Какие такие новые истины воз-

вещает нам текст, написанный Ф.И. Гиренком? Нам сообщается, что объ-

ективной действительности не существует. Что мир – это иллюзия, сон. 

Что разум бессилен что-либо познать. И так далее: философия умерла, те-

перь ее место занимает антропология, «в каждом человеке обитают при-

зраки» [2, с. 223], «миров может быть много, но Бог один, а человек есть 

сингулярное событие» [2, с. 223]. (Еще бы знать, что это такое.) Для пол-

ноты картины не хватает лишь утверждения, что внутри земного шара 

находится еще один шар, гораздо больше наружного. Не следует искать в 

этом потоке сознания какую-то систему взаимосвязанных концептов, ибо 

ее нет. «Манифест» содержит не научную теорию человека и мира, а эзо-

терическое учение, чуждое логике, практике и просто здравому смыслу. 

Оно обращено не к разуму, а к вере. Верующим в истины, провозглашен-

ные в «Манифесте», нужно отречься от способности здраво судить о ве-

щах и надеть маску безумия. Адептам учения, именуемого сингулярной 

антропологией, предлагается добровольно заточить себя на Канатчиковой 

даче и там предаваться глубокомысленным рассуждениям, недоступным 

для понимания профанов. (Не забывая, впрочем, при этом исправно полу-

чать зарплату по месту работы и не пренебрегая иными источниками до-

хода, если таковые подвернутся). 

Когда я читаю статьи других авторов, не входящих в секту сингуляр-

ных антропологов, я понимаю, какие общественные проблемы они под-

нимают и какие меры предлагают для их решения. Вот, например, статья 

Л.А. Мусаеляна [5]. В ней речь идет о порабощении современного челове-

ка стихией потребительства и о вытеснении педагога из образовательного 

процесса в результате цифровизации. Можно соглашаться с представлен-

ной в статье трактовкой анализируемых проблем, можно оспаривать ав-



119 

торскую точку зрения, но нельзя не признать: поднимаемые им вопросы 

реальны. И написана статья на хорошем русском языке, а не на каком-то 

воляпюке, непостижимом для нормального человека. Автор обращается 

не к адептам эзотерической секты, а к научному сообществу и, строго го-

воря, ко всей образованной публике. Другой пример. Возьмем моногра-

фию Л.Г. Фишмана [6]. В ней автор развивает оригинальную точку зрения 

на эволюцию морали в советском обществе, преодолевающую как либе-

ральную, так и почвенническую парадигму. В основу его концепции по-

ложена идея о том, что «<…> советский проект был проектом возвышения 

человека посредством культуры» [6, с. 41]. И эволюция морали советских 

людей рассматривается как последовательное развертывание начал, зало-

женных в исходной установке. Интереснейшее оригинальное исследова-

ние, побуждающее к размышлению!  

Ни Л.А. Мусаелян, ни Л.Г. Фишман, ни сотни и тысячи других авто-

ров, занимающихся социально-гуманитарными проблемами, не претенду-

ют на революцию в наших знаниях о человеке, не пытаются эпатировать 

публику заявлениями вроде того, что философия – это сознательное сума-

сшествие. Мысли этих ученых изложены человеческим языком, рассчи-

танном на понимание и открытом для критики. Основная масса исследова-

телей вписана в систему существующих социальных позиций и действует 

в ней так, как того требует статус и позволяет квалификация. Некоторые из 

ученых склонны к конформизму, другие нет. Это в данном случае не так 

уж важно. Существенно то, что они не прячутся от общества за высоким 

забором, не пытаются отгородиться от мира с помощью особого жаргона, 

доступного лишь узкому кругу посвященных.  

«Манифест Московской Антропологической Школы» – это, в сущно-

сти, проповедь эскапизма, апология интеллектуальной трусости, облечен-

ная в форму отважного вызова азбучным истинам и общепринятым нор-

мам научного дискурса. Более всего этот документ напоминает текст веко-

вой давности, принадлежащий перу С.Л. Франка. Мы имеем в виду, ко-

нечно, книгу «Смысл жизни» [7]. Напуганный ужасами революции, С.Л. 

Франк призывает погрузиться в «духовное делание», предоставив событи-

ям течь по начертанному свыше руслу. Правда, эссе С.Л. Франка написано 

с несомненным художественным блеском, а текст «Манифеста», увы, ли-

тературными достоинствами не отличается.  

Современный российский интеллектуал сравнивает свое материаль-

ное и социальное положение с тем, что он занимал в «тоталитарном сов-

ке», и чувствует себя глубоко уязвленным. Но изменить ничего он не в со-

стоянии, да и повседневная борьба за выживание не оставляет на это ни 



120 

времени, ни сил. Прямо сказать о причинах неудовлетворенности своим 

положением – значит подвергнуть себя риску потерять и ту малость, что 

ему досталась. Поэтому изобретается предлог в виде «исчисленности». Не 

желаю, мол, мириться с перспективой быть «исчисленным» и потому 

надеваю на себя маску чокнутого. «Ну, сумасшедший, что возьмешь?» [8]. 

Человек добровольно заточает себя в невидимый сумасшедший дом. Он 

может делать самые скандальные утверждения, выстраивать любые тео-

рии, выдвигать сверхоригинальные идеи и вообще поражать революцион-

ностью своих воззрений. Так удается «совсем без драки попасть в боль-

шие забияки». Великолепная зона личного комфорта! В ней легко обрести 

репутацию смелого и оригинально мыслящего интеллектуала, ничьих ин-

тересов при этом не задевая и ничего реально не предлагая. И весьма не-

плохой способ сохранить самоуважение, фактически уклонившись от вы-

полнения своего профессионального и гражданского долга.  

Такой выбор, конечно, удобен, но достоин ли он человека, для которо-

го понятие о профессиональной чести – не пустой звук?  

Читатель может сказать, что мое суждение о «Манифесте» пристраст-

но и несправедливо. Что есть авторитетные авторы, чье мнение об этом 

документе вполне комплиментарно. Например, Б.В. Марков. Его перу 

принадлежат две статьи, в которых он такое мнение обосновывает [9; 10]. 

Что ж, репутация Б.В. Маркова действительно безупречна, и это заставля-

ет нас со всей серьезностью отнестись к его позиции. Ее разделяют и не-

которые другие авторы [11]. Однако в рамках настоящей статьи рассмот-

реть иную точку зрения на «Манифест» не представляется возможным. 

Этому вопросу мы намерены посвятить отдельную работу.  
 

Список литературы 
1. Гашек Ярослав. Похождения бравого солдата Швейка // Библиотека всемирной 

литературы. Т. 144. – М.: Художественная литература, 1967. – 671 с. 

2. Гиренок Ф.И. Философский манифест Московской Антропологической Школы // 

Человек.RU. 2019. № 14. С. 220–229. 

3. Статистика угонов в мире [Электронный ресурс] // Ugona.net. – URL: 

:https://www.ugona.net/article/statistika-ugonov-v-mire-

397.html?ysclid=mhowjnp2k9589011280 (дата обращения: 24.10.2025).  

4. Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1844 г. // Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е 

изд. Т.42. – М.: Изд-во политической литературы, 1974. – С. 41–174. 

5. Мусаелян Л.А. Тревожные мысли философа по поводу особенностей современной 

общественной жизни и некоторых проблем образования в эпоху тотальной цифровизации 

// Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2023. Вып. 3. 

С. 349–364. 

6. Фишман Л.Г. Эпоха добродетелей: после советской морали. – М.: Новое литературное 

обозрение, 2022. – 232 с. 



121 

7. Франк С.Л. Смысл жизни. – М.: АСТ, 2004. – 157 с.  

8. Высоцкий В.С. Из Канатчиковой дачи [Электронный ресурс] // rupoem.ru. – URL: 

https://rupoem.ru/vysotskiy/dorogaya-peredacha-v-tu.aspx (дата обращения: 25.10.2025). 

9. Марков Б.В. Мессианская антропология // Философские науки. 2023. Т. 66. № 2. С. 26–47. 

10. Марков Б.В. Ф.И. Гиренок и манифест Московской антропологической школы // 

Философские науки. 2023. Т. 66. № 2. С. 110–113. 

11. Булгаров А.И., Ястребов А.С. У истоков сингулярной антропологии // Философия 

хозяйства. 2020. № 2. С. 193–201. 

 

 

INSIDE THE MADHOUSE  

OF THE MOSCOW ANTHROPOLOGICAL SCHOOL 

 

Rudolf L. Livshits 
Freelance Researcher 

Gatchina, Leningradckaya oblast’, 188000 

 

This article analyzes some fundamental aspects of the "Manifesto of the 

Moscow Anthropological School," presented to the philosophical community as 

a programmatic document. The text of the "Manifesto" is written in a provocative 

and esoteric manner, which makes it difficult to understand its key ideas. It is re-

vealed that the "Manifesto" represents an anarchistic revolt against the rational-

conceptual understanding of reality, and at the core of this revolt lies the defini-

tion of humans as beings whose inherent trait is the ability to experience halluci-

nations, slumber while awake, and to indulge in wild visions. The article substan-

tiates the argument that such views cannot be structured into a logically coherent 

system of concepts and are inconsistent with practical reality. The program of 

"conscious madness" is criticized as entirely unrealistic and provoking pretense. 

The basis of this program is an irrational fear of scientific and technological pro-

gress. Special attention is given to the "Manifesto’s" alarmist perception of the 

process of digitization of the social space. 

Keywords: Moscow Anthropological School, philosophy, anthropology, 

madness. 

  

https://rupoem.ru/vysotskiy/dorogaya-peredacha-v-tu.aspx


122 

УДК 165.3, 165.9 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-122-131 

 

ТРАНСЦЕНДЕНТНОЕ КАК «НЕИМЕНУЕМОЕ»  

В ТВОРЧЕСТВЕ Г.Ф. ЛАВКРАФТА 

Д.А. Любченков10 
Студент 4 курса бакалавриата, направление подготовки «Химия»,  

профиль «Аналитическая химия» 

Благовещенский государственный педагогический университет, 

675004, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Ленина, 104 

d19202004@mail.ru  

 

А.С. Чупров 
Доктор философских наук, профессор кафедры всеобщей истории,  

философии и культурологии  

Благовещенский государственный педагогический университет, 

675004, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Ленина, 104 

alex.chupr@yandex.ru  

 

С глубокой древности человечество пыталось выйти за пределы чув-

ственного опыта. Ярким выражением не просто метафизического и ноуме-

нального (трансцендентального), а трансцендентного были образы, сфор-

мированные в мифах и легендах. Одним из таких образов стала богиня Ге-

ката, показывающая, что познание, попирающее принципы морали, грозит 

безумием. В своем стремлении к познанию человек перестал задумываться 

о последствиях, с которыми рано или поздно придется столкнуться. Говард 

Филлипс Лавкрафт – культовая фигура в мировой литературе, чьи произве-

дения предвосхищали столкновение человечества с проблемой границ 

трансцендентного, а его философия космицизма оказалась весьма актуаль-

ной в контексте становления неклассической и постнеклассической науки, 

особенностью которой стало вхождение субъекта познания в «тело» знания, 

меняя само понимание предмета науки. «Неомиф» лавкрафтианского ужа-

са, как и классические мифы, представляет собой попытку преодоления 

устойчивых концептуальных моделей осмысления бытийной проблематики 

в пространстве междисциплинарного синтеза гуманитарного и естествен-

нонаучного знания. В статье показано, что работы Лавкрафта, как и любой 

неомиф, опираются на концептуальные модели, заимствованные из мифо-

логии, чаще всего древнегреческой, а главное понятие его философии – 

«неименуемое» тесно связано с ужасом, так как именно опыт ужаса указы-

вает на существование границ в природе, а, следовательно, познаваемой че-

ловеком реальности. 

Ключевые слова: Лавкрафт, бытие, познание, философия ужаса, гра-

ницы познания 

                                                            
10 © Любченков Д.А., Чупров А.С., 2025 



123 

«Наука, увечащая наше сознание своими невероятными открытиями, 

возможно, станет скоро последним экспериментатором над особями рода 

человеческого, – если мы сохранимся в качестве таковых, ибо мозг про-

стого смертного вряд ли будет способен вынести изрыгаемые из тайников 

жизни бесконечные запасы неведомых дотоле ужасов» – писал Г.Ф. Лав-

крафт в коротком, но пугающем произведении «Артур Джер-

мин» [1, с. 1091]. Бурное развитие научно-технического прогресса не мо-

жет не повлиять на наше восприятие действительности и остаться без по-

следствий. На протяжении всей своей истории человечество стремилось 

познать этот мир, его законы, реальность. Познать само трансцендентное 

бытие. Стоит напомнить, что трансцендентальное и трансцендентное – это 

парные понятия, введенные в обиход средневековыми схоластами, осо-

бенно широко использовавшиеся в философии Иммануила Канта. 

Трансцендентальное – то, что лежит в пределах чувственного опыта 

или, как писал Кант: «Я называю трансцендентальным всякое познание, 

занимающееся вообще не столько предметами, сколько нашими понятия-

ми a priori о предметах вообще» [2, с. 41]. Априорные знания относятся к 

категории всеобщих познаний, одновременно имеющих характер внут-

ренней необходимости, которые должны быть ясными и достоверными 

независимо от опыта, достоверными для самих себя. На основании этого 

можно сказать, что трансцендентальное находится как бы за пределами 

опыта в том смысле, что предшествует ему и делает возможным само 

опытное познание. 

Трансцендентное – то, что лежит за пределами чувственного опыта. 

Термин «трансцендентный» употреблялся в философии Канта чаще всего 

для характеристики «ноуменов», то есть вещей-в-себе, которые не могут 

быть восприняты в чувственном (эмпирическом) опыте, а об их существо-

вании мы узнаём лишь умозрительно, то есть не опытным путём. Чув-

ственный опыт – это данные пяти органов чувств, однако эмоции – это пе-

реживание и того, что дано в чувственном опыте, и того, что лежит за его 

пределами. По этой причине ноумен (умопостигаемое или вещь-в-себе) 

часто ошибочно отождествляют с непознаваемым. Но это не так, посколь-

ку постигать в мыслях или фантастических образах можно и то, что 

вполне переживаемо (в виде радости или ужаса), хотя не дано 

в чувственном опыте (душу, мир как целое и Бога). Более того, человек 

всегда охотно размышлял об этом, порождая, в частности, знаменитые 

кантовские антиномии чистого разума. Таким образом, несмотря на ка-

жущуюся, на первый взгляд, принципиальную непознаваемость мира, по-

знанию доступны явления через эмоции, являющиеся неотъемлемой ча-

стью чувственного опыта, выходящие за его пределы. 



124 

Попытки осмысления трансцендентности бытия предпринимались как 

в древних мифах, так и в современной науке. Так, одним из самых ярких 

воплощений трансцендентного (отображения трансцендентности бытия) в 

древности был образ богини Гекаты (древнегреч. Ἑκάτη – производное от 

ἑκάτεργος «далекоразящая»). В своей Теогонии Гесиод представляет ее как 

божество, с родословной и силой которой приходится считаться: «Затем 

следует описание внуков Урана (337–410) и его правнучки Гекаты, много-

ликой богини, от которой нередко зависит людское благосостоя-

ние» [3, с. 12]. Как правило, изображали ее в виде трех фигур, повернутых 

друг к другу спинами, символизирующих прошлое, настоящее и будущее:  
 

         «Три, ведь ты знаешь, лица у суровой богини Гекаты, 

Так как она стережет три перекрестных пути. 

Так же и мне, чтобы мог не терять поворотами шеи 

Времени, можно глядеть сразу вперед и назад» [4, с. 735].  
 

Геката, олицетворяя магию и волшебство, может свободно переме-

щаться из подземного мира в верхний, и наоборот. Более того, Геката не 

редко представала чуть ли не в образе всемогущего божества. Так, Гесиод 

дал изображение Гекаты (не имеющее ничего общего с обычной богиней 

ночных привидений) как единой космической богини, управляющей всем 

в мире [4, с. 79]. Дочь древних титанов Перса и Астерии, она, одна из не-

многих хтонических божеств, оставшаяся в верхнем мире после Титано-

махии, и это неспроста. Первобытная богиня, обладающая глубокими по-

знаниями, силой и мудростью, была обречена на безумие. В теогонии Ге-

сиода олимпийские боги и даже сам Зевс уважали Гекату и не вмешива-

лись в ее дела, опасаясь ее мощи и непредсказуемой реакции: «…величай-

шим почетом пользуется при Зевсе уже упомянутая Геката, которой Геси-

од придает множество организующих общественных функций» [3, с. 12]. 

Покровительница странников, магии и таинств в то же время символизи-

ровала психические заболевания и безумство. Это неудивительно, ведь 

любое знание, даже запретное, является знанием, и совсем не важно, ка-

ким путем и какими жертвами оно получено.  

Таким образом, уже в древнем мире поднимается вопрос о природе по-

знания и его влиянии на человека. Архетип богини Гекаты четко демон-

стрирует нам суть данной проблемы – познание мира из алчности или вла-

столюбия, попирающее принципами морали, грозит безумием [5, с. 86]. 

В своем стремлении к познанию запредельного человек перестал задумы-

ваться о последствиях и тех ужасах, которые уготованы нам Вселенной. 

Какова же может быть расплата человечества за такое познание?  



125 

Говард Филлипс Лавкрафт (1890–1937) – одна из знаковых фигур на 

карте мировой литературы XX века, имя которого до сих пор будоражит 

умы людей. В своих произведениях он как бы заглянул в саму бездну не-

ведомого, предчувствуя, что рано или поздно человечество столкнется с 

иным лицом привычной для человека природы. Хотя творчество писателя 

остаётся практически незамеченным в академической среде, его философ-

ская система космицизма как синтез космизма и мистицизма является ре-

волюционной и актуальной в свете становления неклассической науки.  

Уже на этапе неклассического естествознания (первая половина 

XX в.) стало очевидным, что новые открытия все больше подчеркивали 

неразрывность субъекта с объектом познания: «печать субъективности 

лежит на фундаментальных законах физики», – писал А. Эдингтон, или 

что «субъект и объект едины, между ними не существует барьера», о чем 

в свое время писал Э. Шредингер [6, с. 380]. Но наиболее интересными 

является заключение Луи де Бройля, который полагал, что квантовая фи-

зика вообще не ведет больше к объективному описанию внешнего мира. 

Таким образом, познающий субъект никак не отделен от изучаемого им 

предметного мира, находится внутри него, а предмет неразрывно связан с 

восприятием объекта, тем самым образуя «субъектно-объектный синтез». 

Мир может раскрывать нам свои структуры и закономерности лишь бла-

годаря активной деятельности человека.  

Вернер Гейзенберг, выдающийся немецкий физик-теоретик, один из 

создателей квантовой механики, был первым, кто отметил, что при разде-

лении субъекта и объекта наблюдения за объектом станут попросту не-

возможными. Именно исследования в области квантовой механики дали 

первые наглядные и неопровержимые доказательства о глубокой, нераз-

рывной включенности человека в качестве активного элемента познания. 

Так, развитие современной науки показало, что исключить субъектное (но 

не субъективное!) из познания полностью невозможно, даже там, где «Я» 

субъект играет крайне незначительную роль. С появлением квантовой ме-

ханики возникла «философская проблема, трудность которой состоит в 

том, что нужно говорить о состоянии объективного мира, при условии, 

что это состояние зависит от того, что делает наблюдатель» [7, с. 81]. Так, 

существовавшее долгое время в науке представление о материальном ми-

ре как о некоем сугубо объективном, независимом от наблюдения и 

наблюдателя, оказалось сильным упрощением реальной картины.  

Таким образом, изменилось само понимание предмета науки: им ста-

ла теперь не реальность «в чистом виде», а лишь её срез, заданный через 

призму принятых теоретических и операционных средств и способов её 

освоения субъектом.  

https://ru.wikipedia.org/wiki/1890_%D0%B3%D0%BE%D0%B4


126 

Становление неклассической науки, естественнонаучный склад ума, 

тяга к запретным знаниям – основа всего творчества Лавкрафта. «Не-

омиф» лавкрафтианского ужаса отличается своим крайне пессимистич-

ным нарративом, что можно отследить во многих произведениях автора. В 

качестве примера можно вспомнить вводные строки из произведения 

«Артур Джермин»: «Жизнь ужасна сама по себе, и тем не менее на фоне 

наших скромных познаний о ней проступают порою такие дьявольские 

оттенки истины, что она кажется после этого ужасней во сто 

крат» [1, с. 1091]. Подобно мифам Древней Греции, автор в художествен-

ной форме попытался дать ответы на важные вопросы, на которые челове-

честву рано или поздно придется отвечать. 

Лавкрафт в своих произведениях ставит бытие за пределами постига-

емого разумом как возможность происхождения ужасного. Как отметил 

Бенджамин Нойс в работе «Horror Temporis» [8, с. 19], немногим авторам 

удалось выразить суть опасности как спекуляции, так и знания относи-

тельно не только душевного здоровья самого исследователя, но и пости-

жения слишком многого об ужасающих возможностях природы. Страх 

человека (как правило, неосознанный) вызван кратковременным испугом 

из-за неожиданного и непредсказуемого явления, хотя причина может 

быть безобидной. Все это лишь игра разума, созданная для объяснения 

окружающей действительности. Что касается ужаса, то человек испыты-

вает его, когда знает, что в конечном итоге произойдет. Мы испытываем 

ужас при виде хищного зверя, потому как знаем, что нас могут разорвать 

и съесть. Лавкрафтовский ужас тем и уникален, что человек, сталкиваясь с 

неописуемым, в любом случае знает итог – прежний мир будет уничто-

жен. Жизнь никогда не будет прежней. Речь о миропорядке, который вы-

страивался столетиями не для того, чтобы в один момент распасться, 

оставляя лишь ужасающую реальность, в которой нет места человеческо-

му разуму.  

«Космический ужас» проистекает из того, что вызывающие его объ-

екты не могут быть схвачены в привычных параметрах человеческой ин-

терпретации материальной природы. Стоит упомянуть и про ужас, выра-

жающий «опыт Ничто», о котором писал Хайдеггер в своей работе «Что 

такое метафизика?». В произведениях Лавкрафта герои имеют дело имен-

но с бытием таким, какое оно есть (например, материальные, если их так 

можно охарактеризовать, Древние Боги), но, возможно, это еще более 

жуткий и более чудовищный опыт, поскольку он приоткрывает такие 

формы «исходного бытия», которые невозможно представить в человече-

ском мире – в мире, сугубо антропоцентричном [9, с. 102]. Можно сказать, 

что в каком-то смысле это тоже «опыт Ничто», поскольку ничто из опи-

сываемого Лавкрафтом, не может быть адекватно воспринято человече-



127 

ским разумом. Если «Фонарь знания» в философии Шеллинга указывает 

путь вперед [10, с. 148; 11, с. 247], то Лавкрафт предлагает развернуть фо-

нарь и обратиться к сокрытой тьме.  

Слова, открывающие строки «Зова Ктулху», как нельзя лучше раскры-

вают философский замысел автора – неспособность человеческого разума 

соотнести между собою все, что только вмещает в себя наш мир, – это вели-

кая милость, так как мы живем на безмятежном островке неведения посреди 

черных морей бесконечности, и дальние плавания нам заказаны [1, с. 133-

134]. Науки, трудясь каждая в своем направлении, до сих пор особого вреда 

нам не причиняли. Но однажды разобщенные знания будут сведены воеди-

но, и перед нами откроются такие ужасающие горизонты реальности, равно 

как и наше собственное страшное положение, что мы либо сойдем с ума от 

этого откровения, либо убежим в мир и покой нового темного средневеко-

вья. Говард Лавкрафт в одном из самых известных своих рассказов «Извне» 

(From Beyond) пишет, что «науку и философию следует оставить на усмот-

рение холодного и безличного исследователя, поскольку они предлагают две 

одинаково трагические альтернативы человеку чувства и действия: отчая-

ние, если он потерпит неудачу в своих поисках, и невыразимые и невообра-

зимые ужасы, если он преуспеет» [12, с. 1]. 

Утверждение Лавкрафта об ограниченности наших знаний и опасно-

сти спекулятивных возможностей мысли основаны на неопределенности 

реальности. Проблема представляет собой продуктивную способность во-

ображения и философии в ее отношении к независимой различимости то-

го, кто мыслит. Понятие «неименуемого», часто фигурирующего в рабо-

тах писателя, – это неспособность мышления запечатлеть бытие в потоке 

не потому, что бытие как таковое недоступно для познания (в кантиан-

ском смысле), как ноумен, а потому, что бытие в движении и мысль, как 

прерывание этого движения, не менее скоротечны.  

Вопрос о приближающемся ужасе поднимает вопросы о пределах бы-

тия и эпистемологии. В произведении Говарда Лавкрафта «Неименуемое» 

приводится пример того, как абсолютно материалистическое представле-

ние о мире сталкивается с необъяснимым, ужасным: «Нет, это было нечто 

совсем другое, – прошептал Мэнтон. – Оно было повсюду… какое-то же-

ле… слизь… И в то же время оно имело очертания, тысячи очертаний, 

столь кошмарных, что они бегут всякого описания. Я видел там глаза – и в 

них проклятие! Это была какая-то бездна… пучина… воплощение вселен-

ского ужаса! Картер, это было неименуемое!» [1, с. 1030–1031].  

Различие между природным и неприродным играет важную роль в 

работах Лавкрафта. Однако не стоит принимать сопутствующие подроб-

ности в описании неведомых существ и божеств в произведениях как 

умышленное упрощение самим автором. Как раз напротив. При таких рас-



128 

суждениях может ненароком сложиться впечатление о чрезмерной наиг-

ранности и излишней пафосности созданных образов, ведь если 

у созданий столь чуждых нашему миру есть «щупальца, множество глаз, 

слизь, пасть и т.д.», то это уже сближает их с реально существующими 

объектами, явлениями и свойствами (например, животными – рыбами, 

насекомыми, ящерицами и т.д., часто образуя симбиоз), которые присущи 

объектам и в нашем мире. Действительно, такие образы в произведениях 

Лавкрафта присутствуют, но лишь потому, что их описывают сами персо-

нажи, то есть обычные люди. Человек не может описать то, чего в нор-

мальном мире быть не может, а потому и старается прибегнуть к тем опи-

сательным моделям, образам и даже символам, которые хоть как-то связа-

ны с окружающим нас миром.  

Вот пример того, как Лавкрафт описывает через уста персонажа образ 

одного из самых известных его «творений» – Ктулху: «Существо не под-

давалось описанию – ибо нет языка, подходящего для передачи таких пу-

чин кричащего вневременного безумия, такого жуткого противоречия 

всем законам материи, энергии и космического порядка. Шагающая, или, 

точнее, ковыляющая горная вершина. О Боже! Что же удивительного в 

том, что на другом конце Земли выдающийся архитектор сошел с ума, а 

бедный Уилкокс, получив телепатический сигнал, заболел лихорадкой? 

Прообраз чудовищных идолов, зеленое липкое порождение звезд пробу-

дилось, чтобы предъявить свои права».  

Все, к чему может апеллировать рассказчик – немногочисленным по-

нятным для собственного же восприятия образам и сравнениям, аналоги-

ям и рассуждениям. Можно сказать, что в данном случае не описывается 

образ самого Ктулху, а лишь представляется крайне «кривой» перевод 

увиденного, услышанного и прочувствованного человеческим разумом. 

Если это и относится к упрощению, то уж точно не автора, а самих персо-

нажей, ставших свидетелями и невольными жертвами неописуемого, ра-

зум которых намеренно «упрощает», как бы сжимает окружающую дей-

ствительность до постигаемых размеров, «срезая лишние углы», чтобы не 

сойти с ума, ведь подобное человек воспринять и выдержать не в силах. 

Как отмечает его главный биограф С.Т. Джоши, создания Лавкрафта 

не являются сверхъестественными, они скорее сверхнормальны – малове-

роятны, но отнюдь не невозможны [13, с. 89–90; 14, с. 51–52]. Если рас-

сматривать ужас как знание слишком многого, тогда подлинный ужас за-

ключается в знании слишком многого о «неименуемом». Ужас становится 

одновременно производящей способностью мысли и природы, при этом 

мысль является попыткой природы стать объектом для самой себя.  

По мнению Лавкрафта, хотя законы природы всего лишь фикция, они 

могут прикоснуться к реальности ценой свободы воли, превращая «реаль-



129 

ное» в вызов для мысли. «Неименуемое» только обозначается как таковое, 

потому что мысль еще не добралась до него. Суть рационального реализ-

ма заключается в разнице между моделью и реальностью, о которой, как 

выразился французский физик Бернард д’Эспанья, не пишут в большин-

стве научных статей, в которых основание для возможности интеллекту-

ального познания часто допускается, хотя это основание может быть вне 

досягаемости [15, с. 18]. Конечно, это не отрицает возможность классиче-

ского натурализма, или реизма, но выступает против того, что наше зна-

ние исчерпывает реальность окружающих вещей. Для обоснования ужа-

сающего потенциала природы, необходимы более глобальные, космоло-

гические понятия. Если природа есть возможность и невозможность самой 

сущности, тогда ничто не может быть противопоставлено природе, начало 

природы есть везде и нигде. 

В рассказах Лавкрафта опыт ужаса проистекает из того, что «нечто», 

рассматриваемое как недоступное пониманию, в то же время можно рас-

сматривать как существующее вопреки природе, что извращенное находит-

ся за гранью природы, понимаемой в ограниченной перспективе человече-

ского разума. Более того, расширение мышления не работает на то, чтобы 

принять во внимание всю Вселенную, а вместо этого приоткрывает завесу 

над фундаментальной необоснованностью космоса [16, с. 110]. Но если 

природа превращается в реальность без ограничений, если нет ничего не-

возможного в природе, то разве не теряют природное и неприродное вся-

кий смысл? Именно опыт ужаса указывает на существование границ в при-

роде. Даже если природа есть по большей части игра сил, это не отрицает 

существования материальности как свидетельства сил природы и их разви-

тия. Можно сказать, что ужас, в контексте философии космицизма Лав-

крафта, является ничем иным как естественным барьером, той самой неви-

димой границей между природой и явлениями, выходящими за ее рамки. 

Актуальность данных вопросов возросла в период бурного развития 

квантовой физики. Так, Бернар д’Эспанья посвятил свою жизнь изучению 

реальности и квантовой запутанности. Его эксперименты с теоремой Бел-

ла привели его к созданию положения о концепции завуалированной ре-

альности. В марте 2009 года Бернaр д’Эспанья стал лауреатом премии 

Тэмплтона, присуждённой ему за «труд, признающий, что наука не может 

полностью объяснить природу бытия». Следует пересмотреть ряд наибо-

лее укоренившихся понятий о пространстве и каузальности [17, с. 18]. 

К такому выводу, по мнению Бернaра д’Эспанья, придет каждый, кто все-

рьез воспринимает квантовую механику. То, что предоставляет нам кван-

товая механика, по крайней мере удивительно. Речь о том, что базовые 

компоненты объектов не могут считаться «самосуществующими». Реаль-

ность, компонентами которой все объекты являются, это лишь «эмпири-



130 

ческая реальность», нечто такое, что, не будучи чисто вымышленным кон-

структом, как представляет ее радикальный идеализм, может быть лишь 

картиной, которую нас заставляет формировать наш ум. Но картиной че-

го? За эмпирической реальностью находится неконцептуализируемая «ис-

ходная реальность» [18, с. 38].  

Подводя итог вышесказанному, подчеркнем, что понятие «неименуе-

мое» в произведениях Г.Ф. Лавкрафта можно считать попыткой осмысле-

ния трансцендентности бытия через созданный неомиф, опирающийся на 

контекст времени, научно-технический прогресс и личную точку зрения 

автора. В то же время, работы Лавкрафта, как и любой неомиф, опираются 

на концептуальные модели, заимствованные из мифологии, чаще всего 

древнегреческой. Понятие «неименуемого» тесно связано с ужасом, так 

как именно опыт ужаса указывает на существование границ в природе, а, 

следовательно, познаваемой человеком реальности.  
 

Список литературы 
1. Лавкрафт Г.Ф. Артур Джермин // Зов Ктулху. Хребты Безумия. Мгла над Инсмутом. По-

вести. Рассказы. – СПб.: Азбука, 2015. С 1091–1103. 

2. Кант И. Сочинения на немецком и русском языках: в 4 т. / под ред. Б. Тушлинга, Н. Мот-

рошиловой. – М.: Изд. фирма АО «Ками», 2006. Том II, кн. 1. – 937 с. 

3. Гесиод. Полное собрание текстов. – М.: Лабиринт, 2001. – 256 с. 

4. Лосев А.Ф. Мифология греков и римлян / сост. А.А. Тахо‑Годи; общ. ред. А.А. Тахо‑Годи, 

И.И. Маханькова. – М.: Мысль, 1996. – 975 с. 

5. Обидина Ю.С. Смерть в греческом обществе эпохи архаики и классики: парадоксы вос-

приятия и социокультурные проекции: монография. – Йошкар-Ола: Марийский государ-

ственный университет, 2019. – 222 с. 

6. Философия и методология науки / Кохановский В.П. [и др.]. – Ростов-на-Дону: Феникс, 

2003. – 576 с. 

7. Борн М. Физика в жизни моего поколения. – М.: Изд‑во иностр. лит., 1963. – 536 с. 

8. Noys B. Horror Temporis // Collapse: Philosophical Research and Development. Falmouth: Ur-

banomic. 2008. Vol. IV. Pp. 277-286. 

9. Сауткин А.А. Космический пессимизм Г.Ф. Лавкрафта и некоторые параллели к нему // 

Международный журнал гуманитарных и естественных наук. 2024. № 10-4(97). С. 101–104. 

10. Шеллинг Ф.В.Й. Идеи к философии природы как введение в изучение этой науки. – СПб.: 

Наука, 1998. – 518 с. 

11. Шеллинг Ф.В.Й. Система трансцендентального идеализма // Соч.: в 2 т. – М.: Мысль, 

1987. Т. 1. 528 с. 

12. Lovecraft H.P. From Beyond. Fantasy Fan. 1934. № 1(10). P. 5. 

13. Joshi S.T. H.P. Lovecraft: The Decline of the West. – Berkley Heights, NJ: Wildside Press, 

1990. – 172 p. 

14. Вудард Б. Мышление вопреки природе: природа, идеация и реализм между Лавкрафтом и 

Шеллингом // Логос. 2022. Т. 32, № 2(147). С. 43–64. 

15. d’Espagnat B. On Physics and Philosophy. – Princeton: Princeton University Press, 2006. – 503 p. 

16. Bell John S. Speakable and Unspeakable in Quantum Mechanics. – Cambridge: Cambridge 

University Press, 1987. – 288 p. 

17. d’Espagnat B. On Physics and Philosophy. – Princeton: Princeton University Press, 2002. – 751 p. 

18. d’Espagnat B. Veiled Reality: Analysis of the Quantum Mechanical Worldview / 

B. d’Espagnat. – 2nd ed. – Boulder, CO: Westview Press, Perseus Books, 2003. – 496 p. 



131 

Danil A. Liubchenkov 
Blagoveschensk State Pedagogical University, 

104, Lenina st., Blagoveshchensk, Amur Region, 675004 

 

Alexander S. Chuprov 
Blagoveschensk State Pedagogical University, 

104, Lenina st., Blagoveshchensk, Amur Region, 675004 

 

THE TRANSCENDENT AS "UNNAMED"  

IN THE WORKS OF H.Р. LOVECRAFT 

 
Since ancient times mankind has tried to go beyond the limits of sensory 

experience. The images formed in myths and legends were a vivid expression of 

not just the metaphysical and noumenal (transcendental), but the transcendent. 

One of these images was the goddess Hecate, who shows that knowledge that vi-

olates the principles of morality threatens madness. In his quest for knowledge, 

man has stopped thinking about the consequences that sooner or later he will 

have to face. Howard Phillips Lovecraft is a cult figure in world literature, whose 

works anticipated the clash of mankind with the problem of the boundary of the 

transcendent concept of being, and his philosophy of cosmicism proved to be 

very relevant in the context of the formation of nonclassical and post-

nonclassical science, the feature of which was the entry of the subject of 

knowledge into the "body" of knowledge, changing the very understanding of the 

subject of science. The "neo-myth" of Lovecraftian horror, like classical myths, 

is an attempt to overcome stable conceptual models of understanding existential 

issues in the space of interdisciplinary synthesis of humanitarian and natural sci-

ence knowledge. The article shows that Lovecraft's works, like any neomyth, are 

based on conceptual models borrowed from mythology, most often ancient 

Greek, and the main concept of his philosophy – "the unnamable" – is closely 

connected with horror, since it is the experience of horror that indicates the exist-

ence of boundaries in nature, and, consequently, the reality cognizable by man. 

Keywords: Lovecraft, being, cognition, philosophy of horror, the frontiers of 

knowledge. 

  



132 

УДК 101.9 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-132-143 

 

АЛЕКСАНДР ГЕРЦЕН  

И БУДУЩИЕ ГОРИЗОНТЫ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ  

 

Г.В. Суворов11 
Кандидат философских наук, 

доцент кафедры культурологии, социологии и философии 

Вятский государственный университет 

610000, г. Киров, ул. Московская, д.36 

suvorov-gleb@mail.ru 
 

О силе и влиянии философской концепции судят по ее вневременно-

му измерению. Идеи А.И. Герцена сыграли ключевую роль в формировании 

русской философской мысли, начиная с его современников (В. Белинский, 

Н. Чернышевский, Н. Добролюбов, Д. Писарев) до столь разных мыслите-

лей XX века, как Н. Булгаков и В. Ленин. Незримое присутствие герценов-

ских идей в современных философских дискурсах ощущается и сегодня. 

Интеллектуальная значимость наследия Герцена связана с тем, что оно с 

особенной драматичностью артикулирует центральные проблемные поля: 

свободу и историческую необходимость, судьбу России и судьбу человече-

ства. А. Герцен предстает как фигура, объединяющая две нормативно сов-

местимые, но методологически противоположные тенденции – утопиче-

скую и реалистическую. Диалектическое взаимодействие этих тенденций 

пронизывает последующие дебаты в русской философии. Утопическая сто-

рона выражает надежду на коллективное спасение, реалистическое направ-

ление делает акцент на автономии личности и отказ от исторического пред-

определения. 

Ключевые слова: русская философия, Россия и Европа, свобода, гу-

манизм, реализм, утопия, личность. 

 

При всем идейном многообразии русской философской мысли, ее 

«проклятым» вопросом во все времена оставался вопрос, вынесенный в 

заглавие своего романа Н.Г. Чернышевским – это вопрос «что делать?». 

Название другого литературного произведения середины XIX века – 

«Кто виноват?» – также стало темой непрерывной философской рефлек-

сии русской интеллигенции. Автор этого первого социального романа в 

русской литературе – Александр Герцен (1812–1870) – выдающийся мыс-

литель, а также непревзойденный пример интеллектуальной честности и 

человеческой порядочности. В творчестве Герцена, как в зеркале отрази-

                                                            
11© Суворов Г.В., 2025 



133 

лись все искания русской философии, со всеми ее достоинствами и недо-

статками, взлетами и падениями.  

Вопросы о том «кто виноват» и «что делать» трудноразрешимы, ибо 

тесно связаны с пониманием хода российской истории и спецификой эво-

люции русской духовной культуры. Не потеряли свою актуальность эти 

вопросы и сегодня – в эпоху глобального цивилизационного кризиса и 

геополитической борьбы между Западом и Востоком, когда на повестке 

вновь оказываются проблемы места и роли России во всеобщей истории 

человечества, путей ее прогресса, конфликта патриотизма и космопо-

литизма, соотношения государственного и общечеловеческого, нацио-

нального и индивидуального. Так исторически сложилось, что Россия – 

это страна, которая веками сталкивалась с проблемой собственной иден-

тичности, поиски которой уходят в национальную философскую, куль-

турную и интеллектуальную традицию, и не могут считаться завершен-

ными до тех пор, пока не будет достигнуто подлинное «понимание Рос-

сии». Эти вопросы представляют собой плодотворный объект исследова-

ния, особенно на фоне молчаливого, но почти повсеместного убеждения 

сторонников идеи непостижимости России, апеллирующих к ставшему 

национальным клише тютчевскому четверостишью: «Умом Россию не по-

нять…». Поэтому попытки философов постичь судьбу России и ментали-

тет русского народа часто приводят к более глубокой рефлексии самих 

философов, а не предмета их исследования. Быть может поэтому размыш-

ления о наличии в русской философии особого национального духа и са-

мосознания неизбежно приводят к проблеме морального и гражданского 

долга и ответственности самих философов. 

Если исключить из русской философии ту ее часть, которую условно 

можно назвать «профессиональной», – то есть ту, которая развивалась ис-

ключительно в рамках университетов и всегда носила официально-

государственный характер, но при этом не имела новаторского содержа-

ния, – то на передний план панорамы русской мысли выходит философия, 

практикуемая вне всяких институциональных рамок, спонтанно и нередко 

хаотично. Однако именно эта неакадемическая философия сформировала 

исключительный и самобытный характер русской мысли. При всем ува-

жении к «профессиональным» философам, следует признать, что глубо-

чайшие мировоззренческие идеи русской философии были сформулиро-

ваны писателями, публицистами, религиозными деятелями, т.е. теми, кого 

можно назвать дилетантами в философии. Причем свои философские 

взгляды они высказывали не столько в произведениях, подготовленных к 

печати, сколько в интимных письмах и дневниковых записях. К.С. Акса-



134 

ков, В.Г. Белинский, Ф.М. Достоевский, Н.В. Гоголь, К.Н. Леонтьев, 

Л.Н. Толстой – вот лишь некоторые имена отечественных мыслителей, 

которые не написали специальных работ, целиком посвященных сугубо 

философским вопросам. Философская проблематика, затрагиваемая ими, 

прежде всего, была выражена в ярких литературных образах, что ясно де-

монстрирует склонность русских мыслителей к художественному, интуи-

тивному методу философствования. Наследие А.И. Герцена предстает яр-

ким примером философствующей прозы: «Дилетантизм в науке», «Пись-

ма об изучении природы» и другие публицистические работы Герцена яв-

ляются попыткой синтеза научно-теоретического мышления с литератур-

но-художественным творчеством. Отсюда проистекают противоречия и 

непоследовательность творчества Герцена, который будучи противником 

всякого доктринерства и духовной окостенелости, никогда не строил за-

конченных систем [1, с. 11]. 

В данной статье не будет места для всестороннего анализа мировоз-

зрения А. Герцена, и тем более для описания его сложной творческой эво-

люции. Затрагивая основные вехи философского пути Герцена, мы попы-

таемся указать на вневременной характер его идей для русской филосо-

фии и культуры. На наш взгляд, внеисторический характер герценовского 

наследия определяется по причине наличия двух важных элементов. Пер-

вый состоит в апологетике идей гуманистического либерализма, филосо-

фии индивидуальной свободы, отвергающей любые попытки оправдать 

жестокость всемирной истории. Второй аспект герценовской философии – 

русский социализм, или «русская идея», как возможное решение болез-

ненных проблем исторического развития России и ее взаимоотношений с 

Европой. Эти две стороны философской мысли Герцена часто вступали в 

конфликт между собой, порождая мучительные рефлексии об ответствен-

ности и долге философа перед русским народом и самим собой.  

В данной работе, посвященной А.И. Герцену и его влиянию на рус-

скую философию, мы использовали следующие методы исследования: ло-

гический метод, биографический метод, исторический метод и принцип 

историзма. Кроме того, для понимания противоречивого характера герце-

новской философии нами используется диалектический метод познания. 

С самого начала своего творческого пути, будучи студентом Москов-

ского университета, а затем, как политический ссыльный (Пермь – Вятка – 

Владимир, 1834–1840 гг.), Герцен воспринимал свою эпоху как время глу-

бокого кризиса, из которого по законам социального развития должен был 

родиться новый, полностью обновленный мир. До своей эмиграции в Ев-

ропу Герцен предстает как революционный демократ, кумиром которого 



135 

были декабристы. Затем последовало увлечение Шеллингом и немецким 

романтизмом, сочетавшееся с идеями утопического социализма, прежде 

всего, Сен-Симона, провозглашавшего наступление новой «органической 

эпохи», которая гармонично объединит полную эмансипацию личности и 

конструктивное разрешение социальных противоречий. 

Возвращение Герцена в Москву после ссылки в начале 1849 г. совпа-

ло с кульминацией влияния Гегеля на умы молодых московских интеллек-

туалов. В своем автобиографическом романе «Былое и думы» Герцен с 

иронией отмечает повальную моду на учение Гегеля среди университет-

ской молодежи: «Все ничтожнейшие брошюры, выходившие в Берлине и 

других губернских и уездных городах немецкой философии, где только 

упоминалось о Гегеле, выписывались, зачитывались до дыр, до пятен, до 

падения листов в несколько дней» [2, с. 342]. Герцен с горечью сожалеет о 

том, что молодые русские философы, увлеченные гегельянством, испор-

тили не только фразы, но и понимание немецкой философии  

Ближайшее окружение Герцена, образованная и неравнодушная к 

судьбе России молодежь, в лице Бакунина, Белинского, Грановского, 

Станкевича, увлекалась толкованием Гегеля, как философа, провозгла-

сившего разумную необходимость исторического процесса. Гегелевская 

формула: «все действительное – разумно, все разумное – действительно» – 

была совершенно неприемлема для Герцена. Важным аспектом герценов-

ской критики философии Гегеля был решительный протест против кон-

цепции «хитрости разума», который безжалостно использует как отдель-

ных людей, так и целые народы для достижения собственных целей. Ис-

тория не разумна; «история, – пишет Герцен, – странное сплетение слу-

чайностей» [3, с. 259]. Однако гегельянство повсеместно считали «по-

следним словом» философии, и это означало для Герцена необходимость 

критически изучить его систему и попытаться преодолеть ее изнутри, пе-

ренеся акценты в сторону интересов свободной, активной и всесторонне 

развитой личности.  

Наиболее интересной интерпретацией гегелевской философии у Гер-

цена являются статьи «Дилетантизм в науке» и «Письма об изучении при-

роды», написанные им во многом под влиянием работы Л. Фейербаха 

«О сущности христианства». Главной темой этих статей является «фило-

софия деяния» и вопрос о «реабилитации материи», как двух подходов к 

проблеме освобождения и духовного возвышения человеческой личности. 

В «Дилетантизме в науке» Герцен критикует абстрактный панлогизм как 

«деспотизм общности», исключающий свободную активность индивида. 

«В разумном, нравственно свободном и страстно энергическом деянии че-



136 

ловек достигает действительности своей личности и увековечивает себя в 

мире событий. В таком деянии человек вечен во временности, бесконечен 

в конечности, представитель рода и самого себя, живой и сознательный 

орган своей эпохи» [4, с. 138]. Это означало, что условием превращения 

человека в личность является сначала освобождение его от «естественной 

непосредственности», затем следует подъем на уровень безличного, аб-

страктного мышления, наконец на третьей стадии следует диалектическое 

возвращение к собственной идентичности, обогащенной развитием и спо-

собной выразиться в свободном творчестве, преображающем мир в жела-

емом направлении. Если так, то посвящать себя во имя несуществующей 

логики прогресса лишено всякого смысла: «Подчинение личности обще-

ству, народу, человечеству, идее – продолжение человеческих жертвопри-

ношений, заклание агнца для примирения Бога, распятия невинного за ви-

новных» [5, с. 102]. Но у этого лишения истории смысла есть и обратная 

сторона: если нет спасения ни на небе, ни на земле, высшей ценностью 

становится свободная человеческая личность. Освободившись от внешних 

преград, она получает возможность «искать пристанище» в самой себе – в 

сознании своей безграничной свободы и собственной самовластной неза-

висимости. Нежелание Герцена мириться с «деспотизмом» общих, аб-

страктных теорий, заталкивающих человека в рамки системы с априор-

ными принципами, заставляют русского мыслителя обратится к гумани-

стическому рационализму, способному сохранить свободу от социального 

и природного формализма. 

В отличие от многих своих соотечественников, для Герцена было 

чуждо философское эпигонство. В «Письмах об изучении природы» он 

предпринимает попытку примирения натуралистического материализма 

Фейербаха и диалектического идеализма Гегеля. Такой синтез Герцен 

предпринял, не только следуя интересам науки, но, прежде всего, в инте-

ресах ценности человеческой личности. Антропологический материализм 

Герцена не схематичен, а глубоко гуманистичен, он предстает как защита 

живого, телесного человека от тирании всеобщего. Следуя Фейербаху, 

русский мыслитель видел в идеализме философию абстрактного универ-

сализма, угрожающего поглощением живой конкретной индивидуально-

сти. Материализм, напротив, он считал защитой живых, телесных людей, 

хотя и несущей опасность сведения личности к натуралистической част-

ности, что, в свою очередь, грозит полной атомизацией общества. В ко-

нечном счете отрицание гегелевского обожествления исторической необ-

ходимости не помешало Герцену в то же время остаться прогрессивистом 

и западником, верившим в общий смысл истории человечества и ожидав-



137 

шим социалистического будущего. Однако эта вера не выдержала разоча-

рования, которое принесло Герцену столкновение с реальным положением 

дел в Западной Европе во время эмиграции, особенно во Франции, счи-

тавшейся им, по распространенному тогдашнему стереотипу, народом, 

избранным для революции и социальных преобразований. 

Надежда русского мыслителя, связанная с утопическим социализмом, 

еще сохранялась, но быстро растаяла после революционных событий 

1848 г. Кровавое подавление «весны народов» стало для Герцена шоком, 

окончательно разрушившим его веру в рациональный европейский про-

гресс. Документом этого глубокого разочарования стала выдающаяся кни-

га Герцена «С того берега» (1850 г.). В ней мыслитель окончательно рас-

стался с гегелевским и сенсимонистским убеждением в смысле и целена-

правленности исторического процесса, с предельной искренностью при-

знавшись в крахе своих социально-политических иллюзий. По словам 

Герцена, своими статьями «С того берега», он «преследовал последние 

идолы, с иронией мстил им за боль и обман, не над ближним издевался, 

а над самим собой и, снова увлеченный мечтал уже быть свободным, но 

тут и запнулся» [6, с. 267].  

О психологической драме Герцена, философском скептицизме и со-

циально-политических разочарованиях русского мыслителя писали мно-

гие его комментаторы. С.Н. Булгаков видел истоки этой драмы в антиме-

щанском мировоззрении Герцена: «классическое выражение духовного 

столкновения русского интеллигента с европейским мещанством мы име-

ем в сочинениях Герцена» [7, с. 142]. При этом С. Булгаков представляет 

Герцена как религиозного искателя, оставшегося до конца жизни атеистом 

[8]. Другие исследователи отмечают, что «трагическое мировоззрение 

Герцена стало откликом на проблемы кризиса индустриального общества 

и человеческого существования в этом обществе» [9, с. 14].  

Русские революционные разночинцы 1860‑х годов, а затем В. Ленин 

оценили сомнения Герцена еще строже: «На деле в этом учении Герцена, 

как и во всем русском народничестве – вплоть до полинявшего народни-

чества теперешних «социалистов-революционеров» – нет ни грана социа-

лизма. Это – такая же прекраснодушная фраза, такое же доброе мечтание, 

облекающее революционность буржуазной крестьянской демократии в 

России, как и разные формы «социализма 48-го года» на Западе» 

[9, с. 547]. Один из основоположников западной философии свободы 

И. Берлин помещал идеи Герцена в русло либерализма, чьим отличитель-

ным знаком является не рынок, а политическая свобода и индивидуаль-

ность, для которых свободный рынок может быть благоприятной средой, 



138 

но может и существенно ограничивать ее, как это доказала политическая 

история XX века [10]. 

Широта интерпретаций творчества Герцена позволяет сделать вывод 

не только о масштабах Герцена как философа, но и об итогах идейных ис-

каний русской интеллигенции XIX столетия. При всей противоречивости 

философской позиции Герцена, его сложной творческой эволюции, попы-

таемся выделить в ней те тенденции, которые, на наш взгляд, соответ-

ствуют национальному характеру русской философии. 

Осмелимся предположить, что ложный ландшафт русской философ-

ской рефлексии всегда определялся сосуществованием двух отдельных 

течений, что во многом соответствует «маятниковому» характеру русской 

истории. Эти господствующие тенденции можно условно назвать утопиз-

мом и реализмом. В творчестве Герцена эти тенденции обозначились 

наиболее отчетливо, однако, в отличие от своих предшественников, со-

временников и последователей, Герцен сумел преодолеть крайности этих 

подходов, что позволяет назвать русского мыслителя не просто олицетво-

рением специфической национальной философии в России, но и настоя-

щим «рыцарем» русской философии.  

Разрыв между мечтой и неприглядной реальностью – проблема, кото-

рая на протяжении всего существования русской философии стимулиро-

вала развитие ее мысли. Поэтому русских философов мало интересовали 

проблемы теоретического характера, они стремились к действию, практи-

ческим преобразованиям, революциям. Речь идет не о кабинетном уто-

пизме, а о таком его типе, который, критикуя действительность и не со-

глашаясь с ней, призывает к действию и преобразованиям. Этим путем 

пошли декабристы, затем народовольцы и марксисты, то есть течения, ко-

торые во главу угла ставили социальные идеалы, стремления, порывы, од-

нако все, что не соответствовало этим идеалом, признавалось враждеб-

ным, и им объявлялась война, вплоть до открытого террора и насилия.  

Герцена часто называли революционером, социалистом и демокра-

том. Действительно, начальный период его творчества соответствует уто-

пическому проекту, который можно назвать «русской идеей», отражаю-

щему его оптимистическую веру в русский социализм. Близкий друг Гер-

цена Н.П. Огарев писал о нем, что тот был первым мыслителем, который 

«разбудил наше уснувшее свободомыслие, дал первый толчок нашим по-

требностям народной свободы и нового гражданского устрой-

ства» [6, с. 798].  

На наш взгляд, попытка представить А. Герцена пламенным револю-

ционером, предпринятая Н. Огаревым и продолженная В.И. Лениным, а 



139 

затем по инерции подхваченная советской философией, не совсем спра-

ведлива. Философия Герцена – это философия последовательного антира-

ционалистского индивидуализма, враждебная любым формам деспотиче-

ского «объективизма» вроде гегелевского Абсолюта или объективных за-

конов истории марксизма. Как и в XIX веке, в сознании русской интелли-

генции присутствует убеждение в том, что если сменить социальную 

структуру, то мир изменится в лучшую сторону, однако проблема заклю-

чается не столько в характере негативных общественных отношений, 

сколько в массовом желании терпеть это зло, соглашаться с ним, сотруд-

ничать, постоянно оправдывая свое моральное падение внешними обстоя-

тельствами, а потом каяться в своих грехах. Философия Герцена вскрыва-

ла порочность многих социальных институтов, прежде всего, крепостни-

чества, догматичность общественного сознания и инертность российского 

мышления. Отсюда следовал вывод о радикальном изменении социально-

го устройства, который многими последователями Герцена воспринимал-

ся в качестве революционного призыва на баррикады. 

Специалист по русской философии XIX века В.С. Никоненко полагал, 

что творчество Герцена, имевшее универсальный и двойственный харак-

тер, оказало решающее значение для русской философии. «Герцен – рус-

ский мыслитель. Но, в отличие от многих других представителей русской 

философии, Герцен, как философ, принадлежит и России, и Западу. Гер-

цен в своем творчестве совершенно не замыкался на России» [11]. По 

мнению В.С. Никоненко, взгляды Герцена на человека, общество и исто-

рию, предстают в виде диалога между идеалистом-гегельянцем и роман-

тиком, с одной стороны, и реалистом, с другой [12]. Схожие мысли выска-

зывает М.А. Маслин, отмечавший, что «своеобразие философской пози-

ции Герцена заключалось в том, что, развиваясь в рамках европейской 

философии, включаясь в ее рефлексию над основными философскими 

проблемами, – от онтологии, гносеологии, истории философии до фило-

софии истории, этики и эстетики, он в то же время был мыслителем «не-

западной» ориентации» [13, с. 133]. 

В попытках разобраться во взаимосвязях теории и фактов современно-

го мира, Герцен занимает трезвую реалистическую позицию. Сущность 

философской позиции Герцена состоит в отвержении любых абстракций, 

любых заранее данных, объективных, универсальных правил, призванных 

управлять бытием, миром, природой, историей, культурой (сферой духа), 

обществом, прогрессом и превращающих личность лишь в момент, прояв-

ление, иллюстрацию этих правил. Эти правила могут быть трансцендентны 

по отношению к эмпирическому миру, но также и имманентны ему, опре-



140 

деляя настоящее в некотором заранее заданном плане, цели для достиже-

ния. Герцен подчиняет все уровни бытия свободе личности: он отвергает 

трансцендентность, природу рассматривает как пространство случайности, 

а человеческую историю как сферу импровизации. Везде, где свободная 

личность пытается что‑то создать, это заслуживает признания и восхище-

ния лишь в той мере, в какой она создает нечто, перед чем сама не склоня-

ется и не пытается склонить других. Постоянная свобода и постоянное 

«настоящее» человеческого мышления и действия, но также постоянная не-

завершенность, неудовлетворенность – это присущая ткань «онтологии» 

человека и непреходящие достоинства герценовской картины мира. Герцен 

ценил свободу личности выше счастья, эффективности действия или спра-

ведливости, и несчастная, побежденная, лишенная справедливости лич-

ность оказывается онтологически первичной и аксиологически выше любо-

го земного или небесного рая. Герценовское отрицание универсалий, 

трансцендентности, законов и целей прогресса вовсе не привело его к ци-

низму или пессимизму. Если это и был скептицизм, то не того пессимисти-

ческого рода, как у Ла-Рошфуко или Паскаля, а близкий к жизнерадостно-

му скептицизму, враждебный не столько миру, сколько поспешным, слабо 

обоснованным, но при этом жестким, общим и догматичным теориям мира, 

вовлекающим человека в ситуации морального обмана и познавательной 

мистификации; скептицизму, сходному с позициями Сократа, Пиррона, 

Монтеня, Юма, Вольтера или Милля. Это скептицизм, мобилизующий к 

реализму и действию – скептицизм изобретательности, фантазии, интел-

лектуального «изобилия» и моральной серьезности. Он не утверждает, что 

в мире нет правил; он утверждает, что в мире нет простых, однозначных, 

окончательно разрешающих, утешающих и гарантирующих правил. 

Казалось бы, что философские и общественно-политические взгляды 

Герцена, так же как обстоятельства его биографии, изучены в российской, 

а прежде всего, в советской науке основательно и со всей полнотой. Одна-

ко даже в советское время, когда Герцен входил в своеобразный пантеон 

философии русской революционной демократии, отношение к нему со 

стороны правящей номенклатуры было, по сути, не более чем «одобряю-

ще-снисходительным». Под влиянием работ В.И. Ленина, прежде всего, 

его статьи «Памяти Герцена», в советской историографии и философии 

стало традиционным возвеличивать Герцена за его демократизм, социали-

стические и революционные воззрения, значительно повлиявшие на ход 

русской истории. 

В тоже время его взгляды были поставлены в один ряд с идеями за-

падных утопистов-социалистов, которые, по мнению последователей 



141 

марксистко-ленинской философии, были не более чем прекраснодушными 

мечтателями, не понимавшими всемирно-исторического роли пролетариа-

та в уничтожении капиталистического строя. Помимо упреков в дворян-

ском аристократизме, Герцена было принято ругать за утопизм и социаль-

ное мечтательство. 

Сегодняшние властные российские элиты вовсе предпочитают не за-

мечать или замалчивать имя А.И. Герцена. Многие из так называемых 

«охранителей» осуждают демократизм Герцена, его либеральные воззре-

ния западнического типа, а его революционная эмигрантская деятельность 

вызывает неприкрытое раздражение и осуждение. Герцена называют пер-

вым русским иноагентом и релокантом, а также русофобом и политиче-

ским неудачником [14]. 

Однако если отбросить политическую конъектуру и идеологическую 

составляющую, то в А.И. Герцене мы найдем не символ материализма и 

социализма, как это пытались представить в Советской России, но и не 

образ иноагента и политического экстремиста, как это пытаются делать 

некоторые сегодня. В своем творчестве А. Герцен предстает как гуманист, 

правдоискатель и подлинный патриот своего Отечества.  

Таким образом, «казус» Герцена заключается в том, что он попал во 

вневременную петлю русской общественной мысли – будучи не понятым 

современниками, он так и не стал по достоинству оценен своими потом-

ками. Отсюда, на наш взгляд, возникает важная проблема будущего рус-

ской философской культуры: должна ли она обслуживать провластные 

интересы и превратиться в идеологию, либо стать тем, чем была в момент 

своего возникновения уже при древних греках – то есть свободным и бес-

компромиссным стремлением к Истине, как бы горька и неприятна она 

нам не казалась. Будучи умеренным западником и русским социалистом, 

Герцен с болью воспринимал кризисное состояние не только России, но и 

всей европейской цивилизации, он верил, что «старушка Европа» может 

быть обновлена русской кровью. И речь здесь идет не о полях сражений – 

это обогащение всего мира русской культурой, наукой, философией. Этот 

проект лишь отчасти был осуществлен при жизни Герцена, однако он еще 

не закрылся окончательно; у русской философии есть возможность ска-

зать свое слово в рамках европейской культуры. 

Философское наследие Герцена учит нас тому, что человек, незави-

симо от исторической эпохи, должен радоваться каждому мгновению и 

творчески использовать отведенное ему время. Думая о присвоении бу-

дущего, мы отвергаем радость, красоту и наполненность жизни. В этом 

мире не должно быть места призывам политиков и религиозных пророков 



142 

к принятию такой реальности, в которой будущее человеческое счастье 

может быть оправдано сегодняшними войнами, смертями и страданиями. 

При всей несхожести позиций Герцена и Достоевского, их объединяет гу-

манистический призыв о недопустимости гибели тысячи невинных ради 

счастья миллионов. 

Перенеся эти слова в язык приземленной повседневности, увидим, 

что оправдан протест отдельных людей и целых обществ, которым в наше 

время велят «затянуть пояса» перед лицом кризиса, терпеть зло и неспра-

ведливость ради «светлого будущего», тогда как Герцен отмечал, что 

«цель должна быть ближе, по крайней мере такой, как денежное или мо-

ральное вознаграждение за труд. Каждая эпоха, каждое поколение, каждая 

жизнь имели, имеют свою полноту, по дороге развиваются новые требо-

вания, испытания, новые средства… Цель для каждого поколения – оно 

само» [5, с. 26]. Своим гуманизмом Герцен обнажает мир, ставящий нас 

перед неумолимой альтернативой: если мы согласимся с существованием 

всеобщей цели, если примем тезис о предназначении наций и народов, о 

разуме истории, то мы перестанем быть свободными людьми и превра-

тимся в пешки на шахматной доске истории; «если бы человечество шло 

прямым путем к какой‑то цели, не было бы тогда истории, была бы лишь 

логика» [5, с. 26]. В личности А.И. Герцена и его философской позиции 

перед нами предстает этот подлинный человек, который является надле-

жащей отправной точкой; человек, который живет, чувствует и побеждает 

любые умозрительные схемы и абстракции. 

 

Список литературы 
1. Володин А.И. Герцен. – М.: Мысль, 1970. – 215 с. 

2. Герцен А.И. Былое и думы. Части 1-5. – М.: Художественная литература, 1969. – 925 с. 

3. Герцен А.И. Письма об изучении природы // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. I. – М.: 

Мысль, 1985. –  С. 220–398. 

4. Герцен А.И. Дилетантизм в науке // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. I. – М.: Мысль, 

1985. –  С.84–153. 

5. Герцен А.И. С того берега // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. II. – М.: Мысль, 1986. – 

С. 3–117. 

6. Огарев Н.П. Избранные социально-политические и философские произведения. Т. I. – М.: 

Госполитиздат, 1952. – 863 с. 

7. Булгаков С.Н. Христианский социализм: Споры о судьбах России. – Новосибирск: Наука. 

Сиб. отд-ние, 1991. – 350 с. 

8. Булгаков С.Н. Душевная драма Герцена [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.ru/ 

fiction/dushevnaja-drama-gercena-protoierej-sergij-bulgakov 

9. Ковтун И.П. Философия кризиса А.И. Герцена // Вестник Амурского Государственного 

Университета. Серия: Гуманитарные науки. 2008. № 42. С. 12–14. 

10. Ленин В.И. Избранные произведения в 3-х т.: Т. I. – М.: Политиздат, 1970. – 844 с. 

11. Берлин И. Русские мыслители. – М.: Энциклопедия.ру., 2017. – 496 с. 



143 

12. Никоненко В.С. Горькая истина. Философско-исторический пессимизм А. И. Герцена 

[Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/gorkaya-istina-filosofsko-

istoricheskiy-pessimizm-a-i-gertsena/viewer 

13. Маслин М.А. Философия А.И. Герцена сегодня // Философский журнал. 2012. №. 2 (9). 

С. 130–140. 

14. Губин Д. Если разбудить Герцена, проснется Улицкая [Электронный ресурс]. URL: 

https://vz.ru/opinions/2024/3/4/1252279.html 

 

 

ALEXANDER HERZEN  

AND THE FUTURE HORIZONS OF RUSSIAN PHILOSOPHY 

 

Gleb V. Suvorov 
Vyatka State University 

36, Moskovskaya st., Kirov, 610000 

 

The strength and influence of a philosophical concept are judged by its 

timeless dimension. The ideas of A. I. Herzen played a crucial role in shaping 

Russian philosophical thought – from his contemporaries (V. Belinsky, 

N. Chernyshevsky, N. Dobrolyubov, D. Pisarev) to such diverse twentieth‑cen-

tury thinkers as N. Bulgakov and V. Lenin. The unseen presence of Herzen’s 

ideas in contemporary philosophical discourse is still felt today. The intellectual 

significance of Herzen’s legacy lies in its particularly dramatic articulation of 

central problematic fields: freedom and historical necessity, the fate of Russia 

and the fate of humanity. A. I. Herzen appears as a figure who unites two norma-

tively compatible but methodologically opposed tendencies – the utopian and the 

realistic. The dialectical interaction of these tendencies permeates subsequent de-

bates in Russian philosophy. The utopian side expresses hope for collective sal-

vation, while the realistic current emphasizes the autonomy of the individual and 

a rejection of historical consolations. 

Keywords: Russian philosophy, Russia and Europe, freedom, humanism, 

realism, utopia, personality 

 

  



 

Научное издание 

 

НОВЫЕ ИДЕИ В ФИЛОСОФИИ 

 

Научный журнал 

Выпуск 16 (37) 

 

Подписано в печать 08.12.2025. Выход в свет 09.12.2025  

Формат 60х84/16. Усл. печ. л. 8,37.  Тираж 100 экз. Заказ № 136 

 

 

Адрес учредителя и издателя: 

614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15, 

Пермский государственный  

национальный исследовательский университет 

Тел. +7 (342)239-64-35 

 

 

Адрес редакции 

«Новые идеи в философии»:  

614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15, 

Пермский государственный  

национальный исследовательский университет 

Философско-социологический факультет,  

кафедра философии  

Тел. +7 (342)239-63-92  

E-mail: philosophy-psu@mail.ru 

 

 

Управление издательской деятельности ПГНИУ 

 614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15 

Тел. +7 (342) 239-66-36 E-mail: unipress@psu.ru 
 Отпечатано в типографии ПГНИУ 

614068, г. Пермь, ул. Букирева, 15.  

Тел. +7 (342) 239-65-47 

 

Распространяется бесплатно 
 

 

mailto:philosophy-psu@mail.ru
mailto:unipress@psu.ru



	новые идеи в философии_2025 -16
	НИФ. 25.2..pdf
	новые идеи в философии_2025 -16(2)

