
132 

УДК 101.9 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-132-143 

 

АЛЕКСАНДР ГЕРЦЕН  

И БУДУЩИЕ ГОРИЗОНТЫ РУССКОЙ ФИЛОСОФИИ  

 

Г.В. Суворов11 
Кандидат философских наук, 

доцент кафедры культурологии, социологии и философии 

Вятский государственный университет 

610000, г. Киров, ул. Московская, д.36 

suvorov-gleb@mail.ru 
 

О силе и влиянии философской концепции судят по ее вневременно-

му измерению. Идеи А.И. Герцена сыграли ключевую роль в формировании 

русской философской мысли, начиная с его современников (В. Белинский, 

Н. Чернышевский, Н. Добролюбов, Д. Писарев) до столь разных мыслите-

лей XX века, как Н. Булгаков и В. Ленин. Незримое присутствие герценов-

ских идей в современных философских дискурсах ощущается и сегодня. 

Интеллектуальная значимость наследия Герцена связана с тем, что оно с 

особенной драматичностью артикулирует центральные проблемные поля: 

свободу и историческую необходимость, судьбу России и судьбу человече-

ства. А. Герцен предстает как фигура, объединяющая две нормативно сов-

местимые, но методологически противоположные тенденции – утопиче-

скую и реалистическую. Диалектическое взаимодействие этих тенденций 

пронизывает последующие дебаты в русской философии. Утопическая сто-

рона выражает надежду на коллективное спасение, реалистическое направ-

ление делает акцент на автономии личности и отказ от исторического пред-

определения. 

Ключевые слова: русская философия, Россия и Европа, свобода, гу-

манизм, реализм, утопия, личность. 

 

При всем идейном многообразии русской философской мысли, ее 

«проклятым» вопросом во все времена оставался вопрос, вынесенный в 

заглавие своего романа Н.Г. Чернышевским – это вопрос «что делать?». 

Название другого литературного произведения середины XIX века – 

«Кто виноват?» – также стало темой непрерывной философской рефлек-

сии русской интеллигенции. Автор этого первого социального романа в 

русской литературе – Александр Герцен (1812–1870) – выдающийся мыс-

литель, а также непревзойденный пример интеллектуальной честности и 

человеческой порядочности. В творчестве Герцена, как в зеркале отрази-

                                                            
11© Суворов Г.В., 2025 



133 

лись все искания русской философии, со всеми ее достоинствами и недо-

статками, взлетами и падениями.  

Вопросы о том «кто виноват» и «что делать» трудноразрешимы, ибо 

тесно связаны с пониманием хода российской истории и спецификой эво-

люции русской духовной культуры. Не потеряли свою актуальность эти 

вопросы и сегодня – в эпоху глобального цивилизационного кризиса и 

геополитической борьбы между Западом и Востоком, когда на повестке 

вновь оказываются проблемы места и роли России во всеобщей истории 

человечества, путей ее прогресса, конфликта патриотизма и космопо-

литизма, соотношения государственного и общечеловеческого, нацио-

нального и индивидуального. Так исторически сложилось, что Россия – 

это страна, которая веками сталкивалась с проблемой собственной иден-

тичности, поиски которой уходят в национальную философскую, куль-

турную и интеллектуальную традицию, и не могут считаться завершен-

ными до тех пор, пока не будет достигнуто подлинное «понимание Рос-

сии». Эти вопросы представляют собой плодотворный объект исследова-

ния, особенно на фоне молчаливого, но почти повсеместного убеждения 

сторонников идеи непостижимости России, апеллирующих к ставшему 

национальным клише тютчевскому четверостишью: «Умом Россию не по-

нять…». Поэтому попытки философов постичь судьбу России и ментали-

тет русского народа часто приводят к более глубокой рефлексии самих 

философов, а не предмета их исследования. Быть может поэтому размыш-

ления о наличии в русской философии особого национального духа и са-

мосознания неизбежно приводят к проблеме морального и гражданского 

долга и ответственности самих философов. 

Если исключить из русской философии ту ее часть, которую условно 

можно назвать «профессиональной», – то есть ту, которая развивалась ис-

ключительно в рамках университетов и всегда носила официально-

государственный характер, но при этом не имела новаторского содержа-

ния, – то на передний план панорамы русской мысли выходит философия, 

практикуемая вне всяких институциональных рамок, спонтанно и нередко 

хаотично. Однако именно эта неакадемическая философия сформировала 

исключительный и самобытный характер русской мысли. При всем ува-

жении к «профессиональным» философам, следует признать, что глубо-

чайшие мировоззренческие идеи русской философии были сформулиро-

ваны писателями, публицистами, религиозными деятелями, т.е. теми, кого 

можно назвать дилетантами в философии. Причем свои философские 

взгляды они высказывали не столько в произведениях, подготовленных к 

печати, сколько в интимных письмах и дневниковых записях. К.С. Акса-



134 

ков, В.Г. Белинский, Ф.М. Достоевский, Н.В. Гоголь, К.Н. Леонтьев, 

Л.Н. Толстой – вот лишь некоторые имена отечественных мыслителей, 

которые не написали специальных работ, целиком посвященных сугубо 

философским вопросам. Философская проблематика, затрагиваемая ими, 

прежде всего, была выражена в ярких литературных образах, что ясно де-

монстрирует склонность русских мыслителей к художественному, интуи-

тивному методу философствования. Наследие А.И. Герцена предстает яр-

ким примером философствующей прозы: «Дилетантизм в науке», «Пись-

ма об изучении природы» и другие публицистические работы Герцена яв-

ляются попыткой синтеза научно-теоретического мышления с литератур-

но-художественным творчеством. Отсюда проистекают противоречия и 

непоследовательность творчества Герцена, который будучи противником 

всякого доктринерства и духовной окостенелости, никогда не строил за-

конченных систем [1, с. 11]. 

В данной статье не будет места для всестороннего анализа мировоз-

зрения А. Герцена, и тем более для описания его сложной творческой эво-

люции. Затрагивая основные вехи философского пути Герцена, мы попы-

таемся указать на вневременной характер его идей для русской филосо-

фии и культуры. На наш взгляд, внеисторический характер герценовского 

наследия определяется по причине наличия двух важных элементов. Пер-

вый состоит в апологетике идей гуманистического либерализма, филосо-

фии индивидуальной свободы, отвергающей любые попытки оправдать 

жестокость всемирной истории. Второй аспект герценовской философии – 

русский социализм, или «русская идея», как возможное решение болез-

ненных проблем исторического развития России и ее взаимоотношений с 

Европой. Эти две стороны философской мысли Герцена часто вступали в 

конфликт между собой, порождая мучительные рефлексии об ответствен-

ности и долге философа перед русским народом и самим собой.  

В данной работе, посвященной А.И. Герцену и его влиянию на рус-

скую философию, мы использовали следующие методы исследования: ло-

гический метод, биографический метод, исторический метод и принцип 

историзма. Кроме того, для понимания противоречивого характера герце-

новской философии нами используется диалектический метод познания. 

С самого начала своего творческого пути, будучи студентом Москов-

ского университета, а затем, как политический ссыльный (Пермь – Вятка – 

Владимир, 1834–1840 гг.), Герцен воспринимал свою эпоху как время глу-

бокого кризиса, из которого по законам социального развития должен был 

родиться новый, полностью обновленный мир. До своей эмиграции в Ев-

ропу Герцен предстает как революционный демократ, кумиром которого 



135 

были декабристы. Затем последовало увлечение Шеллингом и немецким 

романтизмом, сочетавшееся с идеями утопического социализма, прежде 

всего, Сен-Симона, провозглашавшего наступление новой «органической 

эпохи», которая гармонично объединит полную эмансипацию личности и 

конструктивное разрешение социальных противоречий. 

Возвращение Герцена в Москву после ссылки в начале 1849 г. совпа-

ло с кульминацией влияния Гегеля на умы молодых московских интеллек-

туалов. В своем автобиографическом романе «Былое и думы» Герцен с 

иронией отмечает повальную моду на учение Гегеля среди университет-

ской молодежи: «Все ничтожнейшие брошюры, выходившие в Берлине и 

других губернских и уездных городах немецкой философии, где только 

упоминалось о Гегеле, выписывались, зачитывались до дыр, до пятен, до 

падения листов в несколько дней» [2, с. 342]. Герцен с горечью сожалеет о 

том, что молодые русские философы, увлеченные гегельянством, испор-

тили не только фразы, но и понимание немецкой философии  

Ближайшее окружение Герцена, образованная и неравнодушная к 

судьбе России молодежь, в лице Бакунина, Белинского, Грановского, 

Станкевича, увлекалась толкованием Гегеля, как философа, провозгла-

сившего разумную необходимость исторического процесса. Гегелевская 

формула: «все действительное – разумно, все разумное – действительно» – 

была совершенно неприемлема для Герцена. Важным аспектом герценов-

ской критики философии Гегеля был решительный протест против кон-

цепции «хитрости разума», который безжалостно использует как отдель-

ных людей, так и целые народы для достижения собственных целей. Ис-

тория не разумна; «история, – пишет Герцен, – странное сплетение слу-

чайностей» [3, с. 259]. Однако гегельянство повсеместно считали «по-

следним словом» философии, и это означало для Герцена необходимость 

критически изучить его систему и попытаться преодолеть ее изнутри, пе-

ренеся акценты в сторону интересов свободной, активной и всесторонне 

развитой личности.  

Наиболее интересной интерпретацией гегелевской философии у Гер-

цена являются статьи «Дилетантизм в науке» и «Письма об изучении при-

роды», написанные им во многом под влиянием работы Л. Фейербаха 

«О сущности христианства». Главной темой этих статей является «фило-

софия деяния» и вопрос о «реабилитации материи», как двух подходов к 

проблеме освобождения и духовного возвышения человеческой личности. 

В «Дилетантизме в науке» Герцен критикует абстрактный панлогизм как 

«деспотизм общности», исключающий свободную активность индивида. 

«В разумном, нравственно свободном и страстно энергическом деянии че-



136 

ловек достигает действительности своей личности и увековечивает себя в 

мире событий. В таком деянии человек вечен во временности, бесконечен 

в конечности, представитель рода и самого себя, живой и сознательный 

орган своей эпохи» [4, с. 138]. Это означало, что условием превращения 

человека в личность является сначала освобождение его от «естественной 

непосредственности», затем следует подъем на уровень безличного, аб-

страктного мышления, наконец на третьей стадии следует диалектическое 

возвращение к собственной идентичности, обогащенной развитием и спо-

собной выразиться в свободном творчестве, преображающем мир в жела-

емом направлении. Если так, то посвящать себя во имя несуществующей 

логики прогресса лишено всякого смысла: «Подчинение личности обще-

ству, народу, человечеству, идее – продолжение человеческих жертвопри-

ношений, заклание агнца для примирения Бога, распятия невинного за ви-

новных» [5, с. 102]. Но у этого лишения истории смысла есть и обратная 

сторона: если нет спасения ни на небе, ни на земле, высшей ценностью 

становится свободная человеческая личность. Освободившись от внешних 

преград, она получает возможность «искать пристанище» в самой себе – в 

сознании своей безграничной свободы и собственной самовластной неза-

висимости. Нежелание Герцена мириться с «деспотизмом» общих, аб-

страктных теорий, заталкивающих человека в рамки системы с априор-

ными принципами, заставляют русского мыслителя обратится к гумани-

стическому рационализму, способному сохранить свободу от социального 

и природного формализма. 

В отличие от многих своих соотечественников, для Герцена было 

чуждо философское эпигонство. В «Письмах об изучении природы» он 

предпринимает попытку примирения натуралистического материализма 

Фейербаха и диалектического идеализма Гегеля. Такой синтез Герцен 

предпринял, не только следуя интересам науки, но, прежде всего, в инте-

ресах ценности человеческой личности. Антропологический материализм 

Герцена не схематичен, а глубоко гуманистичен, он предстает как защита 

живого, телесного человека от тирании всеобщего. Следуя Фейербаху, 

русский мыслитель видел в идеализме философию абстрактного универ-

сализма, угрожающего поглощением живой конкретной индивидуально-

сти. Материализм, напротив, он считал защитой живых, телесных людей, 

хотя и несущей опасность сведения личности к натуралистической част-

ности, что, в свою очередь, грозит полной атомизацией общества. В ко-

нечном счете отрицание гегелевского обожествления исторической необ-

ходимости не помешало Герцену в то же время остаться прогрессивистом 

и западником, верившим в общий смысл истории человечества и ожидав-



137 

шим социалистического будущего. Однако эта вера не выдержала разоча-

рования, которое принесло Герцену столкновение с реальным положением 

дел в Западной Европе во время эмиграции, особенно во Франции, счи-

тавшейся им, по распространенному тогдашнему стереотипу, народом, 

избранным для революции и социальных преобразований. 

Надежда русского мыслителя, связанная с утопическим социализмом, 

еще сохранялась, но быстро растаяла после революционных событий 

1848 г. Кровавое подавление «весны народов» стало для Герцена шоком, 

окончательно разрушившим его веру в рациональный европейский про-

гресс. Документом этого глубокого разочарования стала выдающаяся кни-

га Герцена «С того берега» (1850 г.). В ней мыслитель окончательно рас-

стался с гегелевским и сенсимонистским убеждением в смысле и целена-

правленности исторического процесса, с предельной искренностью при-

знавшись в крахе своих социально-политических иллюзий. По словам 

Герцена, своими статьями «С того берега», он «преследовал последние 

идолы, с иронией мстил им за боль и обман, не над ближним издевался, 

а над самим собой и, снова увлеченный мечтал уже быть свободным, но 

тут и запнулся» [6, с. 267].  

О психологической драме Герцена, философском скептицизме и со-

циально-политических разочарованиях русского мыслителя писали мно-

гие его комментаторы. С.Н. Булгаков видел истоки этой драмы в антиме-

щанском мировоззрении Герцена: «классическое выражение духовного 

столкновения русского интеллигента с европейским мещанством мы име-

ем в сочинениях Герцена» [7, с. 142]. При этом С. Булгаков представляет 

Герцена как религиозного искателя, оставшегося до конца жизни атеистом 

[8]. Другие исследователи отмечают, что «трагическое мировоззрение 

Герцена стало откликом на проблемы кризиса индустриального общества 

и человеческого существования в этом обществе» [9, с. 14].  

Русские революционные разночинцы 1860‑х годов, а затем В. Ленин 

оценили сомнения Герцена еще строже: «На деле в этом учении Герцена, 

как и во всем русском народничестве – вплоть до полинявшего народни-

чества теперешних «социалистов-революционеров» – нет ни грана социа-

лизма. Это – такая же прекраснодушная фраза, такое же доброе мечтание, 

облекающее революционность буржуазной крестьянской демократии в 

России, как и разные формы «социализма 48-го года» на Западе» 

[9, с. 547]. Один из основоположников западной философии свободы 

И. Берлин помещал идеи Герцена в русло либерализма, чьим отличитель-

ным знаком является не рынок, а политическая свобода и индивидуаль-

ность, для которых свободный рынок может быть благоприятной средой, 



138 

но может и существенно ограничивать ее, как это доказала политическая 

история XX века [10]. 

Широта интерпретаций творчества Герцена позволяет сделать вывод 

не только о масштабах Герцена как философа, но и об итогах идейных ис-

каний русской интеллигенции XIX столетия. При всей противоречивости 

философской позиции Герцена, его сложной творческой эволюции, попы-

таемся выделить в ней те тенденции, которые, на наш взгляд, соответ-

ствуют национальному характеру русской философии. 

Осмелимся предположить, что ложный ландшафт русской философ-

ской рефлексии всегда определялся сосуществованием двух отдельных 

течений, что во многом соответствует «маятниковому» характеру русской 

истории. Эти господствующие тенденции можно условно назвать утопиз-

мом и реализмом. В творчестве Герцена эти тенденции обозначились 

наиболее отчетливо, однако, в отличие от своих предшественников, со-

временников и последователей, Герцен сумел преодолеть крайности этих 

подходов, что позволяет назвать русского мыслителя не просто олицетво-

рением специфической национальной философии в России, но и настоя-

щим «рыцарем» русской философии.  

Разрыв между мечтой и неприглядной реальностью – проблема, кото-

рая на протяжении всего существования русской философии стимулиро-

вала развитие ее мысли. Поэтому русских философов мало интересовали 

проблемы теоретического характера, они стремились к действию, практи-

ческим преобразованиям, революциям. Речь идет не о кабинетном уто-

пизме, а о таком его типе, который, критикуя действительность и не со-

глашаясь с ней, призывает к действию и преобразованиям. Этим путем 

пошли декабристы, затем народовольцы и марксисты, то есть течения, ко-

торые во главу угла ставили социальные идеалы, стремления, порывы, од-

нако все, что не соответствовало этим идеалом, признавалось враждеб-

ным, и им объявлялась война, вплоть до открытого террора и насилия.  

Герцена часто называли революционером, социалистом и демокра-

том. Действительно, начальный период его творчества соответствует уто-

пическому проекту, который можно назвать «русской идеей», отражаю-

щему его оптимистическую веру в русский социализм. Близкий друг Гер-

цена Н.П. Огарев писал о нем, что тот был первым мыслителем, который 

«разбудил наше уснувшее свободомыслие, дал первый толчок нашим по-

требностям народной свободы и нового гражданского устрой-

ства» [6, с. 798].  

На наш взгляд, попытка представить А. Герцена пламенным револю-

ционером, предпринятая Н. Огаревым и продолженная В.И. Лениным, а 



139 

затем по инерции подхваченная советской философией, не совсем спра-

ведлива. Философия Герцена – это философия последовательного антира-

ционалистского индивидуализма, враждебная любым формам деспотиче-

ского «объективизма» вроде гегелевского Абсолюта или объективных за-

конов истории марксизма. Как и в XIX веке, в сознании русской интелли-

генции присутствует убеждение в том, что если сменить социальную 

структуру, то мир изменится в лучшую сторону, однако проблема заклю-

чается не столько в характере негативных общественных отношений, 

сколько в массовом желании терпеть это зло, соглашаться с ним, сотруд-

ничать, постоянно оправдывая свое моральное падение внешними обстоя-

тельствами, а потом каяться в своих грехах. Философия Герцена вскрыва-

ла порочность многих социальных институтов, прежде всего, крепостни-

чества, догматичность общественного сознания и инертность российского 

мышления. Отсюда следовал вывод о радикальном изменении социально-

го устройства, который многими последователями Герцена воспринимал-

ся в качестве революционного призыва на баррикады. 

Специалист по русской философии XIX века В.С. Никоненко полагал, 

что творчество Герцена, имевшее универсальный и двойственный харак-

тер, оказало решающее значение для русской философии. «Герцен – рус-

ский мыслитель. Но, в отличие от многих других представителей русской 

философии, Герцен, как философ, принадлежит и России, и Западу. Гер-

цен в своем творчестве совершенно не замыкался на России» [11]. По 

мнению В.С. Никоненко, взгляды Герцена на человека, общество и исто-

рию, предстают в виде диалога между идеалистом-гегельянцем и роман-

тиком, с одной стороны, и реалистом, с другой [12]. Схожие мысли выска-

зывает М.А. Маслин, отмечавший, что «своеобразие философской пози-

ции Герцена заключалось в том, что, развиваясь в рамках европейской 

философии, включаясь в ее рефлексию над основными философскими 

проблемами, – от онтологии, гносеологии, истории философии до фило-

софии истории, этики и эстетики, он в то же время был мыслителем «не-

западной» ориентации» [13, с. 133]. 

В попытках разобраться во взаимосвязях теории и фактов современно-

го мира, Герцен занимает трезвую реалистическую позицию. Сущность 

философской позиции Герцена состоит в отвержении любых абстракций, 

любых заранее данных, объективных, универсальных правил, призванных 

управлять бытием, миром, природой, историей, культурой (сферой духа), 

обществом, прогрессом и превращающих личность лишь в момент, прояв-

ление, иллюстрацию этих правил. Эти правила могут быть трансцендентны 

по отношению к эмпирическому миру, но также и имманентны ему, опре-



140 

деляя настоящее в некотором заранее заданном плане, цели для достиже-

ния. Герцен подчиняет все уровни бытия свободе личности: он отвергает 

трансцендентность, природу рассматривает как пространство случайности, 

а человеческую историю как сферу импровизации. Везде, где свободная 

личность пытается что‑то создать, это заслуживает признания и восхище-

ния лишь в той мере, в какой она создает нечто, перед чем сама не склоня-

ется и не пытается склонить других. Постоянная свобода и постоянное 

«настоящее» человеческого мышления и действия, но также постоянная не-

завершенность, неудовлетворенность – это присущая ткань «онтологии» 

человека и непреходящие достоинства герценовской картины мира. Герцен 

ценил свободу личности выше счастья, эффективности действия или спра-

ведливости, и несчастная, побежденная, лишенная справедливости лич-

ность оказывается онтологически первичной и аксиологически выше любо-

го земного или небесного рая. Герценовское отрицание универсалий, 

трансцендентности, законов и целей прогресса вовсе не привело его к ци-

низму или пессимизму. Если это и был скептицизм, то не того пессимисти-

ческого рода, как у Ла-Рошфуко или Паскаля, а близкий к жизнерадостно-

му скептицизму, враждебный не столько миру, сколько поспешным, слабо 

обоснованным, но при этом жестким, общим и догматичным теориям мира, 

вовлекающим человека в ситуации морального обмана и познавательной 

мистификации; скептицизму, сходному с позициями Сократа, Пиррона, 

Монтеня, Юма, Вольтера или Милля. Это скептицизм, мобилизующий к 

реализму и действию – скептицизм изобретательности, фантазии, интел-

лектуального «изобилия» и моральной серьезности. Он не утверждает, что 

в мире нет правил; он утверждает, что в мире нет простых, однозначных, 

окончательно разрешающих, утешающих и гарантирующих правил. 

Казалось бы, что философские и общественно-политические взгляды 

Герцена, так же как обстоятельства его биографии, изучены в российской, 

а прежде всего, в советской науке основательно и со всей полнотой. Одна-

ко даже в советское время, когда Герцен входил в своеобразный пантеон 

философии русской революционной демократии, отношение к нему со 

стороны правящей номенклатуры было, по сути, не более чем «одобряю-

ще-снисходительным». Под влиянием работ В.И. Ленина, прежде всего, 

его статьи «Памяти Герцена», в советской историографии и философии 

стало традиционным возвеличивать Герцена за его демократизм, социали-

стические и революционные воззрения, значительно повлиявшие на ход 

русской истории. 

В тоже время его взгляды были поставлены в один ряд с идеями за-

падных утопистов-социалистов, которые, по мнению последователей 



141 

марксистко-ленинской философии, были не более чем прекраснодушными 

мечтателями, не понимавшими всемирно-исторического роли пролетариа-

та в уничтожении капиталистического строя. Помимо упреков в дворян-

ском аристократизме, Герцена было принято ругать за утопизм и социаль-

ное мечтательство. 

Сегодняшние властные российские элиты вовсе предпочитают не за-

мечать или замалчивать имя А.И. Герцена. Многие из так называемых 

«охранителей» осуждают демократизм Герцена, его либеральные воззре-

ния западнического типа, а его революционная эмигрантская деятельность 

вызывает неприкрытое раздражение и осуждение. Герцена называют пер-

вым русским иноагентом и релокантом, а также русофобом и политиче-

ским неудачником [14]. 

Однако если отбросить политическую конъектуру и идеологическую 

составляющую, то в А.И. Герцене мы найдем не символ материализма и 

социализма, как это пытались представить в Советской России, но и не 

образ иноагента и политического экстремиста, как это пытаются делать 

некоторые сегодня. В своем творчестве А. Герцен предстает как гуманист, 

правдоискатель и подлинный патриот своего Отечества.  

Таким образом, «казус» Герцена заключается в том, что он попал во 

вневременную петлю русской общественной мысли – будучи не понятым 

современниками, он так и не стал по достоинству оценен своими потом-

ками. Отсюда, на наш взгляд, возникает важная проблема будущего рус-

ской философской культуры: должна ли она обслуживать провластные 

интересы и превратиться в идеологию, либо стать тем, чем была в момент 

своего возникновения уже при древних греках – то есть свободным и бес-

компромиссным стремлением к Истине, как бы горька и неприятна она 

нам не казалась. Будучи умеренным западником и русским социалистом, 

Герцен с болью воспринимал кризисное состояние не только России, но и 

всей европейской цивилизации, он верил, что «старушка Европа» может 

быть обновлена русской кровью. И речь здесь идет не о полях сражений – 

это обогащение всего мира русской культурой, наукой, философией. Этот 

проект лишь отчасти был осуществлен при жизни Герцена, однако он еще 

не закрылся окончательно; у русской философии есть возможность ска-

зать свое слово в рамках европейской культуры. 

Философское наследие Герцена учит нас тому, что человек, незави-

симо от исторической эпохи, должен радоваться каждому мгновению и 

творчески использовать отведенное ему время. Думая о присвоении бу-

дущего, мы отвергаем радость, красоту и наполненность жизни. В этом 

мире не должно быть места призывам политиков и религиозных пророков 



142 

к принятию такой реальности, в которой будущее человеческое счастье 

может быть оправдано сегодняшними войнами, смертями и страданиями. 

При всей несхожести позиций Герцена и Достоевского, их объединяет гу-

манистический призыв о недопустимости гибели тысячи невинных ради 

счастья миллионов. 

Перенеся эти слова в язык приземленной повседневности, увидим, 

что оправдан протест отдельных людей и целых обществ, которым в наше 

время велят «затянуть пояса» перед лицом кризиса, терпеть зло и неспра-

ведливость ради «светлого будущего», тогда как Герцен отмечал, что 

«цель должна быть ближе, по крайней мере такой, как денежное или мо-

ральное вознаграждение за труд. Каждая эпоха, каждое поколение, каждая 

жизнь имели, имеют свою полноту, по дороге развиваются новые требо-

вания, испытания, новые средства… Цель для каждого поколения – оно 

само» [5, с. 26]. Своим гуманизмом Герцен обнажает мир, ставящий нас 

перед неумолимой альтернативой: если мы согласимся с существованием 

всеобщей цели, если примем тезис о предназначении наций и народов, о 

разуме истории, то мы перестанем быть свободными людьми и превра-

тимся в пешки на шахматной доске истории; «если бы человечество шло 

прямым путем к какой‑то цели, не было бы тогда истории, была бы лишь 

логика» [5, с. 26]. В личности А.И. Герцена и его философской позиции 

перед нами предстает этот подлинный человек, который является надле-

жащей отправной точкой; человек, который живет, чувствует и побеждает 

любые умозрительные схемы и абстракции. 

 

Список литературы 
1. Володин А.И. Герцен. – М.: Мысль, 1970. – 215 с. 

2. Герцен А.И. Былое и думы. Части 1-5. – М.: Художественная литература, 1969. – 925 с. 

3. Герцен А.И. Письма об изучении природы // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. I. – М.: 

Мысль, 1985. –  С. 220–398. 

4. Герцен А.И. Дилетантизм в науке // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. I. – М.: Мысль, 

1985. –  С.84–153. 

5. Герцен А.И. С того берега // Герцен А.И. Сочинения в 2-х т.: Т. II. – М.: Мысль, 1986. – 

С. 3–117. 

6. Огарев Н.П. Избранные социально-политические и философские произведения. Т. I. – М.: 

Госполитиздат, 1952. – 863 с. 

7. Булгаков С.Н. Христианский социализм: Споры о судьбах России. – Новосибирск: Наука. 

Сиб. отд-ние, 1991. – 350 с. 

8. Булгаков С.Н. Душевная драма Герцена [Электронный ресурс]. URL: https://azbyka.ru/ 

fiction/dushevnaja-drama-gercena-protoierej-sergij-bulgakov 

9. Ковтун И.П. Философия кризиса А.И. Герцена // Вестник Амурского Государственного 

Университета. Серия: Гуманитарные науки. 2008. № 42. С. 12–14. 

10. Ленин В.И. Избранные произведения в 3-х т.: Т. I. – М.: Политиздат, 1970. – 844 с. 

11. Берлин И. Русские мыслители. – М.: Энциклопедия.ру., 2017. – 496 с. 



143 

12. Никоненко В.С. Горькая истина. Философско-исторический пессимизм А. И. Герцена 

[Электронный ресурс]. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/gorkaya-istina-filosofsko-

istoricheskiy-pessimizm-a-i-gertsena/viewer 

13. Маслин М.А. Философия А.И. Герцена сегодня // Философский журнал. 2012. №. 2 (9). 

С. 130–140. 

14. Губин Д. Если разбудить Герцена, проснется Улицкая [Электронный ресурс]. URL: 

https://vz.ru/opinions/2024/3/4/1252279.html 

 

 

ALEXANDER HERZEN  

AND THE FUTURE HORIZONS OF RUSSIAN PHILOSOPHY 

 

Gleb V. Suvorov 
Vyatka State University 

36, Moskovskaya st., Kirov, 610000 

 

The strength and influence of a philosophical concept are judged by its 

timeless dimension. The ideas of A. I. Herzen played a crucial role in shaping 

Russian philosophical thought – from his contemporaries (V. Belinsky, 

N. Chernyshevsky, N. Dobrolyubov, D. Pisarev) to such diverse twentieth‑cen-

tury thinkers as N. Bulgakov and V. Lenin. The unseen presence of Herzen’s 

ideas in contemporary philosophical discourse is still felt today. The intellectual 

significance of Herzen’s legacy lies in its particularly dramatic articulation of 

central problematic fields: freedom and historical necessity, the fate of Russia 

and the fate of humanity. A. I. Herzen appears as a figure who unites two norma-

tively compatible but methodologically opposed tendencies – the utopian and the 

realistic. The dialectical interaction of these tendencies permeates subsequent de-

bates in Russian philosophy. The utopian side expresses hope for collective sal-

vation, while the realistic current emphasizes the autonomy of the individual and 

a rejection of historical consolations. 

Keywords: Russian philosophy, Russia and Europe, freedom, humanism, 

realism, utopia, personality 

 

  


