
122 

УДК 165.3, 165.9 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-122-131 

 

ТРАНСЦЕНДЕНТНОЕ КАК «НЕИМЕНУЕМОЕ»  

В ТВОРЧЕСТВЕ Г.Ф. ЛАВКРАФТА 

Д.А. Любченков10 
Студент 4 курса бакалавриата, направление подготовки «Химия»,  

профиль «Аналитическая химия» 

Благовещенский государственный педагогический университет, 

675004, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Ленина, 104 

d19202004@mail.ru  

 

А.С. Чупров 
Доктор философских наук, профессор кафедры всеобщей истории,  

философии и культурологии  

Благовещенский государственный педагогический университет, 

675004, Амурская область, г. Благовещенск, ул. Ленина, 104 

alex.chupr@yandex.ru  

 

С глубокой древности человечество пыталось выйти за пределы чув-

ственного опыта. Ярким выражением не просто метафизического и ноуме-

нального (трансцендентального), а трансцендентного были образы, сфор-

мированные в мифах и легендах. Одним из таких образов стала богиня Ге-

ката, показывающая, что познание, попирающее принципы морали, грозит 

безумием. В своем стремлении к познанию человек перестал задумываться 

о последствиях, с которыми рано или поздно придется столкнуться. Говард 

Филлипс Лавкрафт – культовая фигура в мировой литературе, чьи произве-

дения предвосхищали столкновение человечества с проблемой границ 

трансцендентного, а его философия космицизма оказалась весьма актуаль-

ной в контексте становления неклассической и постнеклассической науки, 

особенностью которой стало вхождение субъекта познания в «тело» знания, 

меняя само понимание предмета науки. «Неомиф» лавкрафтианского ужа-

са, как и классические мифы, представляет собой попытку преодоления 

устойчивых концептуальных моделей осмысления бытийной проблематики 

в пространстве междисциплинарного синтеза гуманитарного и естествен-

нонаучного знания. В статье показано, что работы Лавкрафта, как и любой 

неомиф, опираются на концептуальные модели, заимствованные из мифо-

логии, чаще всего древнегреческой, а главное понятие его философии – 

«неименуемое» тесно связано с ужасом, так как именно опыт ужаса указы-

вает на существование границ в природе, а, следовательно, познаваемой че-

ловеком реальности. 

Ключевые слова: Лавкрафт, бытие, познание, философия ужаса, гра-

ницы познания 

                                                            
10 © Любченков Д.А., Чупров А.С., 2025 



123 

«Наука, увечащая наше сознание своими невероятными открытиями, 

возможно, станет скоро последним экспериментатором над особями рода 

человеческого, – если мы сохранимся в качестве таковых, ибо мозг про-

стого смертного вряд ли будет способен вынести изрыгаемые из тайников 

жизни бесконечные запасы неведомых дотоле ужасов» – писал Г.Ф. Лав-

крафт в коротком, но пугающем произведении «Артур Джер-

мин» [1, с. 1091]. Бурное развитие научно-технического прогресса не мо-

жет не повлиять на наше восприятие действительности и остаться без по-

следствий. На протяжении всей своей истории человечество стремилось 

познать этот мир, его законы, реальность. Познать само трансцендентное 

бытие. Стоит напомнить, что трансцендентальное и трансцендентное – это 

парные понятия, введенные в обиход средневековыми схоластами, осо-

бенно широко использовавшиеся в философии Иммануила Канта. 

Трансцендентальное – то, что лежит в пределах чувственного опыта 

или, как писал Кант: «Я называю трансцендентальным всякое познание, 

занимающееся вообще не столько предметами, сколько нашими понятия-

ми a priori о предметах вообще» [2, с. 41]. Априорные знания относятся к 

категории всеобщих познаний, одновременно имеющих характер внут-

ренней необходимости, которые должны быть ясными и достоверными 

независимо от опыта, достоверными для самих себя. На основании этого 

можно сказать, что трансцендентальное находится как бы за пределами 

опыта в том смысле, что предшествует ему и делает возможным само 

опытное познание. 

Трансцендентное – то, что лежит за пределами чувственного опыта. 

Термин «трансцендентный» употреблялся в философии Канта чаще всего 

для характеристики «ноуменов», то есть вещей-в-себе, которые не могут 

быть восприняты в чувственном (эмпирическом) опыте, а об их существо-

вании мы узнаём лишь умозрительно, то есть не опытным путём. Чув-

ственный опыт – это данные пяти органов чувств, однако эмоции – это пе-

реживание и того, что дано в чувственном опыте, и того, что лежит за его 

пределами. По этой причине ноумен (умопостигаемое или вещь-в-себе) 

часто ошибочно отождествляют с непознаваемым. Но это не так, посколь-

ку постигать в мыслях или фантастических образах можно и то, что 

вполне переживаемо (в виде радости или ужаса), хотя не дано 

в чувственном опыте (душу, мир как целое и Бога). Более того, человек 

всегда охотно размышлял об этом, порождая, в частности, знаменитые 

кантовские антиномии чистого разума. Таким образом, несмотря на ка-

жущуюся, на первый взгляд, принципиальную непознаваемость мира, по-

знанию доступны явления через эмоции, являющиеся неотъемлемой ча-

стью чувственного опыта, выходящие за его пределы. 



124 

Попытки осмысления трансцендентности бытия предпринимались как 

в древних мифах, так и в современной науке. Так, одним из самых ярких 

воплощений трансцендентного (отображения трансцендентности бытия) в 

древности был образ богини Гекаты (древнегреч. Ἑκάτη – производное от 

ἑκάτεργος «далекоразящая»). В своей Теогонии Гесиод представляет ее как 

божество, с родословной и силой которой приходится считаться: «Затем 

следует описание внуков Урана (337–410) и его правнучки Гекаты, много-

ликой богини, от которой нередко зависит людское благосостоя-

ние» [3, с. 12]. Как правило, изображали ее в виде трех фигур, повернутых 

друг к другу спинами, символизирующих прошлое, настоящее и будущее:  
 

         «Три, ведь ты знаешь, лица у суровой богини Гекаты, 

Так как она стережет три перекрестных пути. 

Так же и мне, чтобы мог не терять поворотами шеи 

Времени, можно глядеть сразу вперед и назад» [4, с. 735].  
 

Геката, олицетворяя магию и волшебство, может свободно переме-

щаться из подземного мира в верхний, и наоборот. Более того, Геката не 

редко представала чуть ли не в образе всемогущего божества. Так, Гесиод 

дал изображение Гекаты (не имеющее ничего общего с обычной богиней 

ночных привидений) как единой космической богини, управляющей всем 

в мире [4, с. 79]. Дочь древних титанов Перса и Астерии, она, одна из не-

многих хтонических божеств, оставшаяся в верхнем мире после Титано-

махии, и это неспроста. Первобытная богиня, обладающая глубокими по-

знаниями, силой и мудростью, была обречена на безумие. В теогонии Ге-

сиода олимпийские боги и даже сам Зевс уважали Гекату и не вмешива-

лись в ее дела, опасаясь ее мощи и непредсказуемой реакции: «…величай-

шим почетом пользуется при Зевсе уже упомянутая Геката, которой Геси-

од придает множество организующих общественных функций» [3, с. 12]. 

Покровительница странников, магии и таинств в то же время символизи-

ровала психические заболевания и безумство. Это неудивительно, ведь 

любое знание, даже запретное, является знанием, и совсем не важно, ка-

ким путем и какими жертвами оно получено.  

Таким образом, уже в древнем мире поднимается вопрос о природе по-

знания и его влиянии на человека. Архетип богини Гекаты четко демон-

стрирует нам суть данной проблемы – познание мира из алчности или вла-

столюбия, попирающее принципами морали, грозит безумием [5, с. 86]. 

В своем стремлении к познанию запредельного человек перестал задумы-

ваться о последствиях и тех ужасах, которые уготованы нам Вселенной. 

Какова же может быть расплата человечества за такое познание?  



125 

Говард Филлипс Лавкрафт (1890–1937) – одна из знаковых фигур на 

карте мировой литературы XX века, имя которого до сих пор будоражит 

умы людей. В своих произведениях он как бы заглянул в саму бездну не-

ведомого, предчувствуя, что рано или поздно человечество столкнется с 

иным лицом привычной для человека природы. Хотя творчество писателя 

остаётся практически незамеченным в академической среде, его философ-

ская система космицизма как синтез космизма и мистицизма является ре-

волюционной и актуальной в свете становления неклассической науки.  

Уже на этапе неклассического естествознания (первая половина 

XX в.) стало очевидным, что новые открытия все больше подчеркивали 

неразрывность субъекта с объектом познания: «печать субъективности 

лежит на фундаментальных законах физики», – писал А. Эдингтон, или 

что «субъект и объект едины, между ними не существует барьера», о чем 

в свое время писал Э. Шредингер [6, с. 380]. Но наиболее интересными 

является заключение Луи де Бройля, который полагал, что квантовая фи-

зика вообще не ведет больше к объективному описанию внешнего мира. 

Таким образом, познающий субъект никак не отделен от изучаемого им 

предметного мира, находится внутри него, а предмет неразрывно связан с 

восприятием объекта, тем самым образуя «субъектно-объектный синтез». 

Мир может раскрывать нам свои структуры и закономерности лишь бла-

годаря активной деятельности человека.  

Вернер Гейзенберг, выдающийся немецкий физик-теоретик, один из 

создателей квантовой механики, был первым, кто отметил, что при разде-

лении субъекта и объекта наблюдения за объектом станут попросту не-

возможными. Именно исследования в области квантовой механики дали 

первые наглядные и неопровержимые доказательства о глубокой, нераз-

рывной включенности человека в качестве активного элемента познания. 

Так, развитие современной науки показало, что исключить субъектное (но 

не субъективное!) из познания полностью невозможно, даже там, где «Я» 

субъект играет крайне незначительную роль. С появлением квантовой ме-

ханики возникла «философская проблема, трудность которой состоит в 

том, что нужно говорить о состоянии объективного мира, при условии, 

что это состояние зависит от того, что делает наблюдатель» [7, с. 81]. Так, 

существовавшее долгое время в науке представление о материальном ми-

ре как о некоем сугубо объективном, независимом от наблюдения и 

наблюдателя, оказалось сильным упрощением реальной картины.  

Таким образом, изменилось само понимание предмета науки: им ста-

ла теперь не реальность «в чистом виде», а лишь её срез, заданный через 

призму принятых теоретических и операционных средств и способов её 

освоения субъектом.  

https://ru.wikipedia.org/wiki/1890_%D0%B3%D0%BE%D0%B4


126 

Становление неклассической науки, естественнонаучный склад ума, 

тяга к запретным знаниям – основа всего творчества Лавкрафта. «Не-

омиф» лавкрафтианского ужаса отличается своим крайне пессимистич-

ным нарративом, что можно отследить во многих произведениях автора. В 

качестве примера можно вспомнить вводные строки из произведения 

«Артур Джермин»: «Жизнь ужасна сама по себе, и тем не менее на фоне 

наших скромных познаний о ней проступают порою такие дьявольские 

оттенки истины, что она кажется после этого ужасней во сто 

крат» [1, с. 1091]. Подобно мифам Древней Греции, автор в художествен-

ной форме попытался дать ответы на важные вопросы, на которые челове-

честву рано или поздно придется отвечать. 

Лавкрафт в своих произведениях ставит бытие за пределами постига-

емого разумом как возможность происхождения ужасного. Как отметил 

Бенджамин Нойс в работе «Horror Temporis» [8, с. 19], немногим авторам 

удалось выразить суть опасности как спекуляции, так и знания относи-

тельно не только душевного здоровья самого исследователя, но и пости-

жения слишком многого об ужасающих возможностях природы. Страх 

человека (как правило, неосознанный) вызван кратковременным испугом 

из-за неожиданного и непредсказуемого явления, хотя причина может 

быть безобидной. Все это лишь игра разума, созданная для объяснения 

окружающей действительности. Что касается ужаса, то человек испыты-

вает его, когда знает, что в конечном итоге произойдет. Мы испытываем 

ужас при виде хищного зверя, потому как знаем, что нас могут разорвать 

и съесть. Лавкрафтовский ужас тем и уникален, что человек, сталкиваясь с 

неописуемым, в любом случае знает итог – прежний мир будет уничто-

жен. Жизнь никогда не будет прежней. Речь о миропорядке, который вы-

страивался столетиями не для того, чтобы в один момент распасться, 

оставляя лишь ужасающую реальность, в которой нет места человеческо-

му разуму.  

«Космический ужас» проистекает из того, что вызывающие его объ-

екты не могут быть схвачены в привычных параметрах человеческой ин-

терпретации материальной природы. Стоит упомянуть и про ужас, выра-

жающий «опыт Ничто», о котором писал Хайдеггер в своей работе «Что 

такое метафизика?». В произведениях Лавкрафта герои имеют дело имен-

но с бытием таким, какое оно есть (например, материальные, если их так 

можно охарактеризовать, Древние Боги), но, возможно, это еще более 

жуткий и более чудовищный опыт, поскольку он приоткрывает такие 

формы «исходного бытия», которые невозможно представить в человече-

ском мире – в мире, сугубо антропоцентричном [9, с. 102]. Можно сказать, 

что в каком-то смысле это тоже «опыт Ничто», поскольку ничто из опи-

сываемого Лавкрафтом, не может быть адекватно воспринято человече-



127 

ским разумом. Если «Фонарь знания» в философии Шеллинга указывает 

путь вперед [10, с. 148; 11, с. 247], то Лавкрафт предлагает развернуть фо-

нарь и обратиться к сокрытой тьме.  

Слова, открывающие строки «Зова Ктулху», как нельзя лучше раскры-

вают философский замысел автора – неспособность человеческого разума 

соотнести между собою все, что только вмещает в себя наш мир, – это вели-

кая милость, так как мы живем на безмятежном островке неведения посреди 

черных морей бесконечности, и дальние плавания нам заказаны [1, с. 133-

134]. Науки, трудясь каждая в своем направлении, до сих пор особого вреда 

нам не причиняли. Но однажды разобщенные знания будут сведены воеди-

но, и перед нами откроются такие ужасающие горизонты реальности, равно 

как и наше собственное страшное положение, что мы либо сойдем с ума от 

этого откровения, либо убежим в мир и покой нового темного средневеко-

вья. Говард Лавкрафт в одном из самых известных своих рассказов «Извне» 

(From Beyond) пишет, что «науку и философию следует оставить на усмот-

рение холодного и безличного исследователя, поскольку они предлагают две 

одинаково трагические альтернативы человеку чувства и действия: отчая-

ние, если он потерпит неудачу в своих поисках, и невыразимые и невообра-

зимые ужасы, если он преуспеет» [12, с. 1]. 

Утверждение Лавкрафта об ограниченности наших знаний и опасно-

сти спекулятивных возможностей мысли основаны на неопределенности 

реальности. Проблема представляет собой продуктивную способность во-

ображения и философии в ее отношении к независимой различимости то-

го, кто мыслит. Понятие «неименуемого», часто фигурирующего в рабо-

тах писателя, – это неспособность мышления запечатлеть бытие в потоке 

не потому, что бытие как таковое недоступно для познания (в кантиан-

ском смысле), как ноумен, а потому, что бытие в движении и мысль, как 

прерывание этого движения, не менее скоротечны.  

Вопрос о приближающемся ужасе поднимает вопросы о пределах бы-

тия и эпистемологии. В произведении Говарда Лавкрафта «Неименуемое» 

приводится пример того, как абсолютно материалистическое представле-

ние о мире сталкивается с необъяснимым, ужасным: «Нет, это было нечто 

совсем другое, – прошептал Мэнтон. – Оно было повсюду… какое-то же-

ле… слизь… И в то же время оно имело очертания, тысячи очертаний, 

столь кошмарных, что они бегут всякого описания. Я видел там глаза – и в 

них проклятие! Это была какая-то бездна… пучина… воплощение вселен-

ского ужаса! Картер, это было неименуемое!» [1, с. 1030–1031].  

Различие между природным и неприродным играет важную роль в 

работах Лавкрафта. Однако не стоит принимать сопутствующие подроб-

ности в описании неведомых существ и божеств в произведениях как 

умышленное упрощение самим автором. Как раз напротив. При таких рас-



128 

суждениях может ненароком сложиться впечатление о чрезмерной наиг-

ранности и излишней пафосности созданных образов, ведь если 

у созданий столь чуждых нашему миру есть «щупальца, множество глаз, 

слизь, пасть и т.д.», то это уже сближает их с реально существующими 

объектами, явлениями и свойствами (например, животными – рыбами, 

насекомыми, ящерицами и т.д., часто образуя симбиоз), которые присущи 

объектам и в нашем мире. Действительно, такие образы в произведениях 

Лавкрафта присутствуют, но лишь потому, что их описывают сами персо-

нажи, то есть обычные люди. Человек не может описать то, чего в нор-

мальном мире быть не может, а потому и старается прибегнуть к тем опи-

сательным моделям, образам и даже символам, которые хоть как-то связа-

ны с окружающим нас миром.  

Вот пример того, как Лавкрафт описывает через уста персонажа образ 

одного из самых известных его «творений» – Ктулху: «Существо не под-

давалось описанию – ибо нет языка, подходящего для передачи таких пу-

чин кричащего вневременного безумия, такого жуткого противоречия 

всем законам материи, энергии и космического порядка. Шагающая, или, 

точнее, ковыляющая горная вершина. О Боже! Что же удивительного в 

том, что на другом конце Земли выдающийся архитектор сошел с ума, а 

бедный Уилкокс, получив телепатический сигнал, заболел лихорадкой? 

Прообраз чудовищных идолов, зеленое липкое порождение звезд пробу-

дилось, чтобы предъявить свои права».  

Все, к чему может апеллировать рассказчик – немногочисленным по-

нятным для собственного же восприятия образам и сравнениям, аналоги-

ям и рассуждениям. Можно сказать, что в данном случае не описывается 

образ самого Ктулху, а лишь представляется крайне «кривой» перевод 

увиденного, услышанного и прочувствованного человеческим разумом. 

Если это и относится к упрощению, то уж точно не автора, а самих персо-

нажей, ставших свидетелями и невольными жертвами неописуемого, ра-

зум которых намеренно «упрощает», как бы сжимает окружающую дей-

ствительность до постигаемых размеров, «срезая лишние углы», чтобы не 

сойти с ума, ведь подобное человек воспринять и выдержать не в силах. 

Как отмечает его главный биограф С.Т. Джоши, создания Лавкрафта 

не являются сверхъестественными, они скорее сверхнормальны – малове-

роятны, но отнюдь не невозможны [13, с. 89–90; 14, с. 51–52]. Если рас-

сматривать ужас как знание слишком многого, тогда подлинный ужас за-

ключается в знании слишком многого о «неименуемом». Ужас становится 

одновременно производящей способностью мысли и природы, при этом 

мысль является попыткой природы стать объектом для самой себя.  

По мнению Лавкрафта, хотя законы природы всего лишь фикция, они 

могут прикоснуться к реальности ценой свободы воли, превращая «реаль-



129 

ное» в вызов для мысли. «Неименуемое» только обозначается как таковое, 

потому что мысль еще не добралась до него. Суть рационального реализ-

ма заключается в разнице между моделью и реальностью, о которой, как 

выразился французский физик Бернард д’Эспанья, не пишут в большин-

стве научных статей, в которых основание для возможности интеллекту-

ального познания часто допускается, хотя это основание может быть вне 

досягаемости [15, с. 18]. Конечно, это не отрицает возможность классиче-

ского натурализма, или реизма, но выступает против того, что наше зна-

ние исчерпывает реальность окружающих вещей. Для обоснования ужа-

сающего потенциала природы, необходимы более глобальные, космоло-

гические понятия. Если природа есть возможность и невозможность самой 

сущности, тогда ничто не может быть противопоставлено природе, начало 

природы есть везде и нигде. 

В рассказах Лавкрафта опыт ужаса проистекает из того, что «нечто», 

рассматриваемое как недоступное пониманию, в то же время можно рас-

сматривать как существующее вопреки природе, что извращенное находит-

ся за гранью природы, понимаемой в ограниченной перспективе человече-

ского разума. Более того, расширение мышления не работает на то, чтобы 

принять во внимание всю Вселенную, а вместо этого приоткрывает завесу 

над фундаментальной необоснованностью космоса [16, с. 110]. Но если 

природа превращается в реальность без ограничений, если нет ничего не-

возможного в природе, то разве не теряют природное и неприродное вся-

кий смысл? Именно опыт ужаса указывает на существование границ в при-

роде. Даже если природа есть по большей части игра сил, это не отрицает 

существования материальности как свидетельства сил природы и их разви-

тия. Можно сказать, что ужас, в контексте философии космицизма Лав-

крафта, является ничем иным как естественным барьером, той самой неви-

димой границей между природой и явлениями, выходящими за ее рамки. 

Актуальность данных вопросов возросла в период бурного развития 

квантовой физики. Так, Бернар д’Эспанья посвятил свою жизнь изучению 

реальности и квантовой запутанности. Его эксперименты с теоремой Бел-

ла привели его к созданию положения о концепции завуалированной ре-

альности. В марте 2009 года Бернaр д’Эспанья стал лауреатом премии 

Тэмплтона, присуждённой ему за «труд, признающий, что наука не может 

полностью объяснить природу бытия». Следует пересмотреть ряд наибо-

лее укоренившихся понятий о пространстве и каузальности [17, с. 18]. 

К такому выводу, по мнению Бернaра д’Эспанья, придет каждый, кто все-

рьез воспринимает квантовую механику. То, что предоставляет нам кван-

товая механика, по крайней мере удивительно. Речь о том, что базовые 

компоненты объектов не могут считаться «самосуществующими». Реаль-

ность, компонентами которой все объекты являются, это лишь «эмпири-



130 

ческая реальность», нечто такое, что, не будучи чисто вымышленным кон-

структом, как представляет ее радикальный идеализм, может быть лишь 

картиной, которую нас заставляет формировать наш ум. Но картиной че-

го? За эмпирической реальностью находится неконцептуализируемая «ис-

ходная реальность» [18, с. 38].  

Подводя итог вышесказанному, подчеркнем, что понятие «неименуе-

мое» в произведениях Г.Ф. Лавкрафта можно считать попыткой осмысле-

ния трансцендентности бытия через созданный неомиф, опирающийся на 

контекст времени, научно-технический прогресс и личную точку зрения 

автора. В то же время, работы Лавкрафта, как и любой неомиф, опираются 

на концептуальные модели, заимствованные из мифологии, чаще всего 

древнегреческой. Понятие «неименуемого» тесно связано с ужасом, так 

как именно опыт ужаса указывает на существование границ в природе, а, 

следовательно, познаваемой человеком реальности.  
 

Список литературы 
1. Лавкрафт Г.Ф. Артур Джермин // Зов Ктулху. Хребты Безумия. Мгла над Инсмутом. По-

вести. Рассказы. – СПб.: Азбука, 2015. С 1091–1103. 

2. Кант И. Сочинения на немецком и русском языках: в 4 т. / под ред. Б. Тушлинга, Н. Мот-

рошиловой. – М.: Изд. фирма АО «Ками», 2006. Том II, кн. 1. – 937 с. 

3. Гесиод. Полное собрание текстов. – М.: Лабиринт, 2001. – 256 с. 

4. Лосев А.Ф. Мифология греков и римлян / сост. А.А. Тахо‑Годи; общ. ред. А.А. Тахо‑Годи, 

И.И. Маханькова. – М.: Мысль, 1996. – 975 с. 

5. Обидина Ю.С. Смерть в греческом обществе эпохи архаики и классики: парадоксы вос-

приятия и социокультурные проекции: монография. – Йошкар-Ола: Марийский государ-

ственный университет, 2019. – 222 с. 

6. Философия и методология науки / Кохановский В.П. [и др.]. – Ростов-на-Дону: Феникс, 

2003. – 576 с. 

7. Борн М. Физика в жизни моего поколения. – М.: Изд‑во иностр. лит., 1963. – 536 с. 

8. Noys B. Horror Temporis // Collapse: Philosophical Research and Development. Falmouth: Ur-

banomic. 2008. Vol. IV. Pp. 277-286. 

9. Сауткин А.А. Космический пессимизм Г.Ф. Лавкрафта и некоторые параллели к нему // 

Международный журнал гуманитарных и естественных наук. 2024. № 10-4(97). С. 101–104. 

10. Шеллинг Ф.В.Й. Идеи к философии природы как введение в изучение этой науки. – СПб.: 

Наука, 1998. – 518 с. 

11. Шеллинг Ф.В.Й. Система трансцендентального идеализма // Соч.: в 2 т. – М.: Мысль, 

1987. Т. 1. 528 с. 

12. Lovecraft H.P. From Beyond. Fantasy Fan. 1934. № 1(10). P. 5. 

13. Joshi S.T. H.P. Lovecraft: The Decline of the West. – Berkley Heights, NJ: Wildside Press, 

1990. – 172 p. 

14. Вудард Б. Мышление вопреки природе: природа, идеация и реализм между Лавкрафтом и 

Шеллингом // Логос. 2022. Т. 32, № 2(147). С. 43–64. 

15. d’Espagnat B. On Physics and Philosophy. – Princeton: Princeton University Press, 2006. – 503 p. 

16. Bell John S. Speakable and Unspeakable in Quantum Mechanics. – Cambridge: Cambridge 

University Press, 1987. – 288 p. 

17. d’Espagnat B. On Physics and Philosophy. – Princeton: Princeton University Press, 2002. – 751 p. 

18. d’Espagnat B. Veiled Reality: Analysis of the Quantum Mechanical Worldview / 

B. d’Espagnat. – 2nd ed. – Boulder, CO: Westview Press, Perseus Books, 2003. – 496 p. 



131 

Danil A. Liubchenkov 
Blagoveschensk State Pedagogical University, 

104, Lenina st., Blagoveshchensk, Amur Region, 675004 

 

Alexander S. Chuprov 
Blagoveschensk State Pedagogical University, 

104, Lenina st., Blagoveshchensk, Amur Region, 675004 

 

THE TRANSCENDENT AS "UNNAMED"  

IN THE WORKS OF H.Р. LOVECRAFT 

 
Since ancient times mankind has tried to go beyond the limits of sensory 

experience. The images formed in myths and legends were a vivid expression of 

not just the metaphysical and noumenal (transcendental), but the transcendent. 

One of these images was the goddess Hecate, who shows that knowledge that vi-

olates the principles of morality threatens madness. In his quest for knowledge, 

man has stopped thinking about the consequences that sooner or later he will 

have to face. Howard Phillips Lovecraft is a cult figure in world literature, whose 

works anticipated the clash of mankind with the problem of the boundary of the 

transcendent concept of being, and his philosophy of cosmicism proved to be 

very relevant in the context of the formation of nonclassical and post-

nonclassical science, the feature of which was the entry of the subject of 

knowledge into the "body" of knowledge, changing the very understanding of the 

subject of science. The "neo-myth" of Lovecraftian horror, like classical myths, 

is an attempt to overcome stable conceptual models of understanding existential 

issues in the space of interdisciplinary synthesis of humanitarian and natural sci-

ence knowledge. The article shows that Lovecraft's works, like any neomyth, are 

based on conceptual models borrowed from mythology, most often ancient 

Greek, and the main concept of his philosophy – "the unnamable" – is closely 

connected with horror, since it is the experience of horror that indicates the exist-

ence of boundaries in nature, and, consequently, the reality cognizable by man. 

Keywords: Lovecraft, being, cognition, philosophy of horror, the frontiers of 

knowledge. 

  


