
101 

УДК 141.319.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-101-121 

 

«НА КАНАТЧИКОВОЙ ДАЧЕ»  

МОСКОВСКОЙ АНТРОПОЛОГИЧЕСКОЙ ШКОЛЫ 

 

Р.Л. Лившиц9 
Доктор философских наук, профессор, 

независимый исследователь 

rudliv@yandex.ru 

 

Проанализированы некоторые базовые положения «Манифеста Мос-

ковской Антропологической Школы», представленного философской об-

щественности как документ программного характера. Текст «Манифеста» 

написан в эпатажно-провокативной и эзотерической манере, что затрудняет 

понимание его ключевых идей. Показано, что «Манифест» представляет 

собой анархический бунт против рационально-понятийного постижения 

действительности, а в основе этого бунта лежит понимание человека как 

существа, родовым свойством которого является способность испытывать 

галлюцинации, спать наяву, то есть грезить. В статье обоснована мысль о 

том, что подобные взгляды не могут быть выстроены в логически связан-

ную систему понятий и не согласуются с реальной практикой. Подвергнута 

критике программа «сознательного сумасшествия» как совершенно нереа-

листичная и провоцирующая притворство. В основе этой программы – ир-

рациональный страх перед научно-техническим прогрессом. Особое вни-

мание уделено присущему «Манифесту» алармистскому восприятию про-

цесса цифровизации социального пространства.  

Ключевые слова: Московская антропологическая школа, философия, 

антропология, сумасшествие.  

  

Внутри земного шара есть еще один 

шар, значительно больше наружного. 

Ярослав Гашек [1, с. 51] 

 

Немудрая нелюбовь к мудрости 

В великом сатирическом романе Ярослава Гашека «Похождения бра-

вого солдата Швейка» есть такой эпизод. Волею случая главный герой 

этого произведения попадает в сумасшедший дом. Пребывание в нём при-

вело бравого солдата в полный восторг. «Познакомился я там с несколь-

кими профессорами, – рассказывает Швейк. Один из них все время ходил 

за мной по пятам и разъяснял, что прародина цыган была в Крконошах, а 
                                                            
9© Лившиц Р.Л., 2025 



102 

другой доказывал, что внутри земного шара имеется другой шар, значи-

тельно больше наружного» [1, с. 51]. Мы решили взять эти последние сло-

ва в качестве эпиграфа к настоящей статье, ибо они как нельзя лучше поз-

воляют проиллюстрировать мысль о том, что встречаются порой такие 

профессора, которые изрекают истины, обычному уму недоступные. Ино-

гда подобные утверждения существуют в виде отдельных вкраплений во 

вполне осмысленный текст, но в отдельных случаях они представлены 

столь изобильно, что у читателя голова начинает идти кругом. Что в такой 

ситуации делать? Можно попытаться все-таки вникнуть в откровения, ко-

ими с читателем делится автор ошеломительных речений, но всегда сле-

дует помнить о том, что это занятие опасно для здоровья. А можно просто 

махнуть рукой и сказать: «Мели, Емеля. На каждый роток не накинешь 

платок, и всякий человек, имеет он аттестат профессора или нет, волен 

нести любую ахинею. Законом такие вещи не запрещены». Но, с другой 

стороны, наш внутренний голос с таким мнением согласиться не может. 

Как говорится, nobles оblige. Профессор, конечно, имеет полное право мо-

лоть вздор, но профессорское звание дано ему не для того, чтобы этим 

правом пользоваться.  

А теперь ознакомимся с суждениями, высказанными профессором 

Ф.И. Гиренком в тексте, озаглавленном подчеркнуто скромно: «Философ-

ский Манифест Московской Антропологической школы» [2]. Начинается 

этот документ со следующего заявления: «Философия сегодня перестала 

быть любовью к мудрости. Любовь к мудрости осталась там, где она и бы-

ла – в античности» [2, с. 220]. (Интересно, а правила пунктуации тоже 

остались в далеком прошлом? Автор не посчитал нужным поставить запя-

тую после вводного предложения «где она и была», хотя этот знак препи-

нания там необходим. Или смелость автора не ограничивается областью 

философии и простирается на нормы правописания тоже?) Не будем, од-

нако, акцентировать внимание на этом мелком факте, сочтем его проявле-

нием творческой индивидуальности создателя «Манифеста». Возьмем со-

держательную сторону цитированного высказывания. Нам предлагают по-

верить в то, что любовь к мудрости, т.е. стремление к постижению мира на 

уровне его всеобщих закономерностей, существовала только в античные 

времена. А вот «сегодня» это стремление угасло, его больше нет. Когда 

началось это «сегодня», не уточняется, но, если исходить из прямого 

смысла фразы, то получается, что в средневековье. Следовательно, изло-

жение истории философии нужно завершать Боэцием, ибо он, согласно 

общепринятому мнению, является последним античным философом.  

После 524 года, когда жизнь этого мудреца завершилась, человечество 



103 

утратило интерес к устройству мира, к познанию человека и общества. 

И за полторы тысячи лет, что прошли с тех пор, не было ни одного ума, 

который хоть чуть-чуть возвышался бы над средним уровнем. Трудно по-

верить, что Ф.И. Гиренок действительно придерживается столь нелестного 

мнения о человечестве. Но ведь что написано пером… 

Читаем дальше: «Философия для нас – это сознательное сумасше-

ствие. Почему сумасшествие? Потому что быть сумасшедшим – это един-

ственный способ в эпоху числовых измерений не быть исчисленным. Че-

ловек – это не алгоритм, а неожиданное вдруг. Почему сознательное? Для 

того чтобы избежать пребывания в доме для сумасшедших» [2, с. 220].  

С тем, что человек не является алгоритмом, нельзя не согласиться, по-

скольку это трюизм. Но из сей бесспорной истины, увы, не вытекает права 

пренебрегать правилами пунктуации. Так, в последнем предложении перед 

словом «чтобы» запятая обязательна. И к тому же весьма желательно изъ-

ясняться ясно и понятно, чтобы читатель мог уразуметь, что же автор же-

лает сказать. Ни из текста, ни из контекста невозможно понять, кто те са-

мые мы, для которых философия есть род сумасшествия. В научных рабо-

тах часто употребляется местоимение мы вместо полагающегося по смыс-

лу я. Такова общепринятая условность. Но ведь жанр текста обозначен как 

«Манифест Школы». Школы, а не какого-то отдельного ученого. Фраза у 

Ф.И. Гиренка построена таким образом, что не дает возможности уяснить: 

он излагает свою авторскую точку зрения или же позицию, которой при-

держивается некое сообщество ученых? Кто они и сколько их, не сказано. 

Если верно второе предположение, то в этом случае логично заключить, 

что эти ученые принадлежат к Московской антропологической школе и 

вместе с автором «Манифеста» думают, будто безумие – это единственная 

альтернатива мудрости.  

Для сторонников подобного взгляда у нас есть хорошая новость: на 

самом деле между безумием и ясным мышлением существует масса пере-

ходных ступеней. И важнейшая из них – здравый смысл, common sense. Не 

замечать градаций внутри мыслительной деятельности – значит смотреть 

на действительность через манихейские очки. В реальной истории (везде, 

где для этого появляются необходимые условия) философия возникает как 

преодоление ограниченности здравого смысла с его простодушным дове-

рием к очевидности, некритичным отношением к авторитетам и плоским 

восприятием взаимосвязи вещей. Взыскуемая древними мудрость состоя-

ла как раз в преодолении ограниченности здравого смысла, т.е. в обнару-

жении узости непосредственного восприятия, в открытии различия между 

общим мнением и истиной и в осознании реальной сложности связи при-



104 

чин и следствий. Философия состоит в обретении более высокого, чем до 

этого может дойти рассудок, понимания вещей. Философия не отвергает 

здравый смысл, но опирается на него как на свою рациональную предпо-

сылку, позволяющую выработать более глубокое, более адекватное пред-

ставление о мире. Философия представляет собой великое достижение ци-

вилизации, его благоуханный цветок, одно из высших проявлений челове-

ческого духа. Без философии жизнь общества превратилась бы в скучное, 

тусклое прозябание, в рутинное отправление унылой процедуры суще-

ствования. Конечно, отдельный человек может пресытиться философией, 

впасть в ипохондрию и вообразить, что век философии прошел, что от нее 

надо отказаться. Не исключено, что у него найдутся единомышленники. 

Однако это ничего не изменит ни в масштабах философского сообщества, 

ни в масштабах общества в целом. Если наука есть институциализирован-

ная страсть к познанию, то философия – аналогичным образом – выраже-

ние потребности общества в понимании действительности на уровне ее 

сущностных взаимосвязей, т.е., выражаясь архаическим языком, проявле-

ние потребности в мудрости. Однажды возникнув, философия уже навсе-

гда впечатывается в геном общества. Потому-то и восстание против фило-

софии может быть только анархическим бунтом против рационально-

понятийного постижения действительности, заведомо обреченным на не-

удачу. Но это только одна половина дела.  

Другая половина заключается вот в чем. У тех, кому показалось, что 

философия в ее традиционном понимании должна быть «сегодня» отверг-

нута, нет никакой необходимости отказываться от рационального мышле-

ния как такового. Если они так уж разлюбили мудрость, могли бы просто 

отказаться от претензий философии на постижение глубинной основы ве-

щей. Тем более что и прецедент подходящий имеется: творческое наследие 

Огюста Конта. Именно ему принадлежит идея, будто философия должна 

удовольствоваться описанием фактов и фактиков и не пытаться проник-

нуть под поверхность явлений. Для познания мира, дескать, довольно и 

здравого рассудка. Фактически позитивизм – это проект деградации чело-

веческой мысли до ее дофилософского уровня, но не программа отказа от 

рационального мышления. Но Ф.И. Гиренок не хочет уподобляться пози-

тивистам, не желает останавливаться на полпути и по этой, вероятно, при-

чине, предлагает решение гораздо более радикальное: опростимся, мол, до 

такой степени, что окружающие будут принимать нас за чокнутых. Пусть 

для вас, простецы, философия – это по-прежнему любовь к мудрости, а 

для нас, интеллектуально продвинутых, она – «сознательное сумасше-

ствие». У «простецов», однако, возникает закономерный вопрос: а что, 



105 

разве так бывает? Разве сознательность совместима с безумием? Не с ок-

сюмороном ли мы в данном случае имеем дело? Сумасшествие есть не что 

иное, как утрата способности мыслить, то есть рассуждать ясно и связно. 

Адекватное отражение реальности, способность связывать одни явления с 

другими – коренное свойство сознания. Тот, кто воспринимает действи-

тельность верно, пребывает в здравом уме. Сознание свихнувшегося чело-

века отражает мир ложно, превратно, искаженно, спутанно, оно неверно 

воспринимает реальные соотношения вещей и населяет мир фантомами. 

Таким образом, сумасшествие и сознательность – «две вещи несовмест-

ные». Лозунг «сознательного сумасшествия», выдвигаемый Ф.И. Гирен-

ком, на практике неосуществим. Человек, чья психика не затронута пато-

логическим процессом, способен лишь симулировать болезнь. Так что по-

зитивная программа «Манифеста» на деле состоит в призыве к притвор-

ству, к игре, к лицедейству. Итак, наденем маску безумия и тем обретем 

блаженство (избежим попадания в сумасшедший дом) – вот, собственно, 

суть того, что предлагается в «Манифесте».  

Как не попасть в сумасшедший дом 

Каким образом обосновывается столь диковинная программа? В рас-

сматриваемом документе по этому поводу написано следующее: «Потому 

что быть сумасшедшим – это единственный способ в эпоху числовых из-

мерений не быть исчисленным. Человек – это не алгоритм, а неожиданное 

вдруг. Почему сознательное (сумасшествие – Р.Л.)? Для того чтобы избе-

жать пребывания в доме для сумасшедших» [2, с. 220]. Итак, согласно ав-

тору, притворившись сумасшедшим, человек надежно защищает себя от 

вторжения в мир своих чувств и мыслей со стороны внешних сил. Что это 

за силы? Об этом прямо не сказано, но в общем-то понятно, что речь в 

первую очередь идет о государственном аппарате, а во вторую – о всякого 

рода агентах рынка, которые хотели бы «исчислить» наше поведение, что-

бы навязать свои товары и услуги. Вряд ли к числу этих внешних сил от-

носятся соседи, коллеги по работе и уж тем более пассажиры, с которыми 

нам случается совершать поездку в одном вагоне метро. В урбанизирован-

ном обществе важнейшая психологическая проблема – не избыток любо-

пытства людей по отношению друг к другу, а противоположное явление: 

одиночество в толпе, дефицит личного общения, отсутствие подлинно че-

ловеческого интереса к Другому, инструментальное восприятие дальних и 

даже ближних. Я был бы рад, если бы мой сосед по лестничной площадке 

меня «исчислил», расспросил о делах, о здоровье, то есть проявил бы ко 

мне искренний интерес, но он при встречах ограничивается сухим привет-

ствием. Что же касается государства, то наша «исчисленность» – вещь не 



106 

такая уж страшная, как это мнится Ф.И. Гиренку. Оно выдает нам паспорт 

или иной документ, удостоверяющий личность. Государство взимает со 

своих граждан налоги и создает общие условия жизнедеятельности: си-

стему образования и систему здравоохранения, железные и шоссейные 

дороги, коммуникационную и энергетическую инфраструктуру, финансо-

вые учреждения и банки и т.д. – все, без чего жизнь человека в современ-

ном обществе невозможна. Претендент на должность профессора кафедры 

обязан предоставить конкурсной комиссии соответствующий аттестат. 

В России этот документ выдается государственным органом, отвечающим 

за аттестацию преподавательских кадров. Чтобы упомянутый аттестат по-

лучить, нужно пройти ряд жестких квалификационных фильтров. Препо-

даватель, желающий получить профессорское звание, подвергается тща-

тельному изучению, то есть, выражаясь языком «Манифеста», исчисле-

нию, чтобы у конкурсной комиссии не оставалось сомнений в том, что это 

желание может быть удовлетворено. И так обстоит дело всегда и повсе-

местно. Хочет ли профессор Ф.И. Гиренок, чтобы его зубы лечил человек, 

не имеющий диплома дантиста? Или чтобы пассажирский самолет пило-

тировал тот, кто не получил необходимой профессиональной подготовки? 

Мораль: государство не только имеет право, но и обязано «исчислять» 

своих граждан, чтобы не допускать такой ситуации, когда пироги печет 

сапожник, а сапоги тачает пирожник. И это еще далеко не всё. Важнейшая 

обязанность государства – обеспечение безопасности своих граждан (и как 

частных лиц, и как членов большого человеческого коллектива). Но как 

этого добиться без полиции, разведки, контрразведки и прочих спец-

служб? И каким образом спецслужбы могут обойтись, например, без ви-

деокамер? А также без систем распознавания лиц и прочих полезных 

изобретений недавнего времени? Полиция ведет наблюдение за граждана-

ми, что намного облегчает ей задачу раскрытия преступлений и поддер-

жания общественного порядка. Человек без опаски оставляет на ночь свой 

автомобиль во дворе дома, где он проживает, поскольку он уверен в том, 

что попытка покушения на его собственность закончится для похитителя 

судом и справедливым наказанием. Знает это и потенциальный вор, и по 

этой причине уровень автомобильных краж в России весьма невелик. Так, 

согласно данным официальной статистики, в 2024 году в России было со-

вершено 55680 автомобильных краж [3]. По этому показателю наша стра-

на занимает девятое место в мире сразу после Канады (79221 кража) [3]. 

Но население Канады, как известно, составляет около 40 миллионов чело-

век, а население России – 146 миллионов. Таким образом, численность 

населения России в 3, 65 раза больше, чем население Канады, а количе-



107 

ство автомобильных краж в нашей стране почти в полтора раза ниже. Это 

ли не доказательство того, что российское государство в интересующем 

нас отношении справляется со своими обязанностями лучше, чем канад-

ское? Разве такое возможно без хорошо налаженной системы видеонаблю-

дения за парковками? Было бы любопытно также сравнить уровень улич-

ной преступности в разных странах мира. Но и без специальных исследо-

ваний хорошо известно, что по улицам Москвы можно ходить без опаски в 

любое время суток, чего нельзя сказать о большинстве западных столиц.  

К сожалению, с телефонным мошенничеством дело обстоит пока явно 

неблагополучно. Пока, потому что система противодействия этому виду 

преступлений еще только складывается. Но есть все основания полагать, 

что по прошествии не столь уж значительного времени телефонные мо-

шенники станут получать эффективный отпор. Тогда граждане России бу-

дут надежно защищены и от этого вида преступности. Благодаря чему? В 

основном благодаря тому, что правоохранительные органы научатся эф-

фективно «исчислять» нарушителей закона и наказывать их. Если оста-

ваться на почве реальности, а не фонтанировать идеями столь же стран-

ными, сколь и удивительными, следует признать за государством полное 

право собирать о своих гражданах информацию, накапливать ее и систе-

матизировать. Не составляет большого секрета тот факт, что сам институт 

государства без такой деятельности немыслим, а по мере усложнения об-

щественной жизни ее значение только возрастает.  

Не является тайной и то обстоятельство, что всякое благо имеет пре-

делы, за которыми оно переходит в свою противоположность. В классиче-

ском романе-антиутопии Дж. Оруэлла «1984» в совершенной художе-

ственной форме изображено общество, где эти пределы нарушены. Слов 

нет: картина, созданная творческим воображением английского автора, 

получилась исключительно мрачной. Нежелание жить в таком обществе, 

страх перед возможностью быть абсолютно «исчисленным» – чувства 

вполне понятные и легко объяснимые. Но какое отношение все это имеет к 

современной российской (и не только российской) действительности? Раз-

ве опасность полного подавления личности государством, полного уни-

чтожения человеческой приватности хоть где-нибудь воплотилась в жизнь 

с той полнотой, что представлена в антиутопии Дж. Оруэлла (и в некото-

рых других произведениях того же жанра)? Допустим, мы действительно 

«живем в эпоху числовых измерений». Но значит ли это, что подобные 

измерения и определяют мейнстрим современного общества? Что беспо-

щадная рациональность давит бульдозером всякие проявления человече-

ской спонтанности, не оставляя места ни для музыки, ни для поэзии, ни 



108 

для интимных проявлений человеческой индивидуальности? Что «жар хо-

лодных числ» вытесняет «острый галльский смысл», а вместе с ним и 

«сумрачный германский гений»? К счастью, ничего подобного не проис-

ходит, и страх перед угрозой «быть исчисленным», которым пронизан 

«Манифест», является иррациональным. Не следует пугать себя и других 

грозящими нам со всех сторон опасностями, а нужно трезво анализиро-

вать объективно существующие процессы и вырабатывать контрмеры про-

тив неблагоприятных тенденций. Вырабатывать коллективно, используя 

существующие механизмы и институции: научные исследования, прессу, 

политические партии, парламент и т.д. Но надевать на себя маску безумия 

– это слишком уж экзотично и эксцентрично. И к тому же совершенно не-

практично. Смог бы Ф.И. Гиренок пройти все квалификационные ступени 

от ассистента до заведующего кафедрой престижного вуза, если бы давал 

повод думать, что он… немного того? То-то и оно. Если человек прикиды-

вается безумным, в сумасшедший дом его, конечно, не поместят: симу-

лянтам там не место. Но вот рассчитывать на карьеру или хотя бы прилич-

ное место в обществе он вряд ли может. Поэтому, с точки зрения читателя, 

не сумевшего усвоить глубоких истин «Манифеста Московской Антропо-

логической Школы», избежать попадания в психиатрическую клинику не 

так уж сложно: нужно вести себя как нормальный человек. И этого вполне 

достаточно.  

Запертые врата в мир сновидений 

Содержание «Манифеста» не ограничивается только сверхоригиналь-

ной концепцией предмета философии и не менее своеобразной програм-

мой самореализации личности. Есть в нем и множество других идей, спо-

собных повергнуть читателя в состояние глубокой задумчивости. Проци-

тируем: «Философия – это не онтология, не наука о бытии. Для нас бытие 

– это не то, что выражается словом «есть». Бытие – это то, чего нет, но что 

дано человеку. По-скольку его нет, постольку о нём ничего нельзя сказать. 

Поскольку оно дано, по-стольку о нём ничего нельзя сказать на языке ис-

тины. О нём можно говорить только правдоподобно, как о призраке. То, 

что дано, дано не извне. Всё внешнее не дано, хотя и существует. Всё 

внутреннее становится. Для нас бытие – это врата в мир сновидений, но 

эти врата всегда заперты. Почему? Сегодня это главный вопрос, на кото-

рый пытается ответить философия» (Орфография источника. – Р.Л.) 

[2, с. 220]. Зачем Ф.И. Гиренок в одном случае поставил дефис внутри 

слов «постольку» и «поскольку», а в другом этого не сделал, мы не знаем. 

Не в силах мы также уразуметь, как человеку может быть дано то, чего 

нет. Если у меня нет миллиона долларов, то я не в состоянии его никому 



109 

подарить, не так ли? Постичь все эти интеллектуальные изыски способен, 

вероятно, лишь тот, кто принял программу сознательного сумасшествия. 

Но главная мысль автора – отдадим ему должное – выражена вполне ясно 

и, отметим, не без литературного блеска: бытие – запертые врата в мир 

сновидений. Итак, если верить «Манифесту», никакой объективной дей-

ствительности не существует. Мир – поток сновидений, постичь который 

нам не дано. Но почему дело обстоит столь плачевно? О, это вопрос так 

вопрос! На него, согласно Ф.И. Гиренку, и пытается ответить философия. 

Но ведь философия, как мы уже знаем из предыдущего изложения, не 

имеет ничего общего с мудростью. В таком случае ее суждения обладают 

не большей ценностью, чем сентенции какого-нибудь забулдыги в кругу 

себе подобных. Зачем апеллировать к авторитету философии, трактуемой 

подобным образом? Нет, ординарному уму такой ход мысли постичь не-

легко. Попробуем почитать дальше, может быть что-то прояснится. 

Текст «Манифеста» общедоступен, и любой желающий может с ним 

ознакомиться. Выделим главные утверждения.  

1. «Философия это антропология» [2, с. 221].  

2. «Не человек часть мира, а мир часть человека» (Пунктуация 

источника. – Р.Л.) [2, c. 221].  

3. «В европейской философии утвердилась мысль о том, что че-

ловек – это живое разумное существо. Но после того, как появились 

неживые разумные машины, эта мысль потребовала корректировки. 

Эта коррекция достигается посредством стирания границ между жи-

вым и неживым, с одной стороны, и разумным, и неразумным, с дру-

гой стороны (Пунктуация источника. – Р.Л.) [2, с. 221].  

4. «Она (европейская философия – Р.Л.) перестала вообще что-

либо понимать в человеке» [2, с. 221].  

5. «Выход из ситуации найден в рамках Московской антропологи-

ческой школы, и называется он сингулярной антропологией» [2, с. 221]. 

Пойдем по пунктам.  

О предмете философии. Итак, сначала автор объявил традиционную 

философию анахронизмом. Потом провозгласил, что единственный выход 

из ситуации – надеть на себя маску безумия. Мол, так и только так можно 

избежать иссушающего воздействия на человека рационального мышле-

ния (выражаясь высоким авторским стилем, отвести от себя угрозу быть 

исчисленным). Потом профессор все-таки смилостивился и признал за 

философией право на существование, но только в виде антропологии. 

А чем, спрашивается, антропология лучше? Она имеет то коренное сход-

ство с философией, что занимается рациональным постижением своего 



110 

предмета. Это тоже духовное освоение действительности посредством ра-

зума. Разница в том, что философ охватывает своим мысленным взором 

весь универсум, включая и человека как его закономерное звено, а антро-

полог фокусирует свое внимание только на этом последнем. Резюмируем: 

предложение Ф.И. Гиренка сводится к сужению предмета философии. 

Идея, впрочем, неосуществимая, ибо философия вырастает из объектив-

ной потребности в понимании мира в его целостности. 

Соотношение человека и мира. Если принять на грудь миллилитров 

этак пятьсот С2Н5ОH в сорокапроцентном разведении, то действительно 

можно почувствовать, что мир находится внутри тебя. И даже поверить в 

это. Но вне измененного состояния сознания изнасиловать свой разум та-

ким способом не получится. И когда Брижит Макрон прикладывает свой 

кулак к носу законного супруга, последний очень хорошо ощущает, что его 

дражайшая половина – явление внешнего мира, а вовсе не фантом, воз-

никший в результате употребления белого порошка. Впрочем, совсем не 

обязательно быть президентом Франции, чтобы убедиться в справед-

ливости этой истины.  

Предвижу возражение: о том, что природа есть неорганическое тело 

человека, писал не кто иной, а сам К. Маркс. Если допустить, что понятия 

мир и природа – это, в сущности, одно и то же, то получается, что 

Ф.И. Гиренок воспроизвел мысль великого немецкого мыслителя, но толь-

ко в других словах. Следовательно, наша ирония по поводу откровения ав-

тора «Манифеста» неуместна. И нам остается признать свою неправоту и 

покаяться. Но давайте сначала заглянем в оригинал и потом уже примем 

решение, что делать. Цитируем соответствующий фрагмент: «Природа 

есть неорганическое тело человека, а именно – природа в той мере, в ка-

кой сама она не есть человеческое тело. Человек живет природой. Это 

значит, что природа есть его тело, с которым человек должен оставаться в 

процессе постоянного общения, чтобы не умереть. Что физическая и ду-

ховная жизнь человека неразрывно связана с природой, означает не что 

иное, как то, что природа неразрывно связана с самой собой, ибо человек 

есть часть природы» [4, с. 92]. Итак, что мы видим? У Ф.И. Гиренка мир – 

часть человека, а у К. Маркса человек – это часть природы. Тезисы немно-

го различаются, не так ли? С покаянием можно повременить.  

Что есть человек. Надо быть очень низкого мнения о европейской 

философии, чтобы думать, будто она занимается коллекционированием 

банальностей вроде утверждения, что человек – это живое разумное суще-

ство. Интересно бы также узнать, когда появились «неживые разумные 

машины». Уж не компьютеры ли имеются в виду? Или, не к ночи будь по-



111 

мянут, искусственный интеллект? Но любое электронно-вычислительное 

устройство работает только до того момента, когда к нему подведено элек-

тричество. И программа, в компьютер вложенная, какой бы мудреной она 

ни была, функционирует при том же условии. Это относится и к програм-

ме, именуемой ИИ (искусственный интеллект). Стоит отключить любую 

«неживую разумную машину» от источника питания – и она становится не 

более разумной, чем стол, на котором она находится. И потому приписы-

вать машине свойство разумности можно только в состоянии сна или 

находясь под влиянием психоактивных веществ.  

Не менее загадочен и общий посыл рассуждений автора. Возникнове-

ние «неживых разумных машин» дескать, заставляет нас пересмотреть 

понятие человека. Если верить автору, начиная с этого временного рубежа 

данное понятие необходимо расширить, включив в него также и неживые 

объекты. Тогда получается, что сам автор входит в тот же класс объектов, 

что и его компьютер. Разумеется, если стать в позу «сознательного сума-

сшествия», то можно и не до такого додуматься. Но как быть людям, кото-

рые предпочитают оставаться на почве здравого смысла?  

Об интеллектуальном бессилии европейской философии. Воистину 

так! Макс Шелер, Хельмут Плеснер, Арнольд Гелен и прочие авторитеты в 

области философской антропологии – что интересного и ценного они мог-

ли сказать о человеке? Все их многоумные рассуждения – блуждания в по-

темках, переливание из пустого в порожнее. Настала пора сбросить эти 

замшелые авторитеты с парохода современности и открыть людям глаза на 

то, что такое человек.  

Но кто же в состоянии исправить столь печальное положение? Кто 

может совершить сей интеллектуальный подвиг? Догадаться несложно: 

Московская антропологическая школа.  

Масштаб претензий «Манифеста». Текст не оставляет сомнений: 

перед нами – заявка на революционный переворот. До нас, дескать, никто 

не смог разобраться в том, что есть человек, и только с Московской антро-

пологической школы начинается настоящая наука о человеке. И имя ей – 

сингулярная антропология.  

Но что это такое? В чем ее суть?  

«Всё возможно и ничего нельзя» 

Мы поступим так: процитируем соответствующий пассаж из статьи 

профессора Ф.И. Гиренка, а читатель пусть сам составит представление о 

том, что такое сингулярная антропология.  

«В человеческой жизни всё начинается с рождения человека. Рожде-

ние первого человека – это точка сингулярности. Мы называем её взрывом 



112 

галлюцинаций. Описать эту сингулярность – значит свести двойствен-

ность человеческого существования к чему-то одному и неповторимому. 

Когда мы смотрим на себя в зеркало, мы раздваиваемся. Нас двое: один в 

зеркале, другой перед ним. Когда мы видим сны, мы раздваиваемся: мы 

спим на диване у окна и одновременно мы бродим в сновидении. Когда мы 

мыслим, мы раздваиваемся: мы едем в метро и ещё мы удерживаем себя в 

какой-то мысли. Сингулярность – это точка, в которой сходятся сон и явь, 

тело и грезы, реальное и идеальное. В этой точке совпадают смыслы и со-

бытия. В ней всё возможно и ничего нельзя. По сути дела, в ней существу-

ет мир, который иногда почему-то называют монадой. Мы говорим: мона-

ды не умирают и не рождаются. Умирает и рождается человек. Сегодня его 

рождение и смерть становятся не делом природы, а делом техники. Мы 

знаем, в какой точке закончится техническое отношение человека к само-

му себе. Это – точка сингулярности» [2, с. 221–222].  

Из текста понятно, что автор не слишком прилежно посещал уроки 

русского языка в школе, иначе не написал бы, что «в человеческой жизни 

всё начинается с рождения человека». (Называется эта ошибка тавтологи-

ей.) Остальное нам понять удалось частично, а на дешифровку некоторых 

тезисов наших когнитивных способностей не хватило.  

Когда случилась «точка сингулярности»? Согласно данным антропо-

логии, виду homo sapiens несколько десятков тысяч лет. (Или больше, ан-

тропологи не могут сойтись во мнении.) Переход от предшествующего ви-

да к последующему – процесс, растянутый во времени. Точно зафиксиро-

вать момент появления на свет существа нового вида невозможно. Поэто-

му и вести речь о точке сингулярности как однократном событии не имеет 

смысла.  

О «взрыве галлюцинаций». И с какой стати такой вполне материаль-

ный процесс, как рождение человека, именуется «взрывом галлюцина-

ций»? Интересно, а появление на свет самого Федора Ивановича тоже бы-

ло «взрывом галлюцинаций»? Или так случилось только с первым челове-

ком, неведомо когда родившимся, а потом уже все обходилось без галлю-

цинаций? 

Теория двойственности человеческого существования. Вот я смот-

рюсь в зеркало и вижу в нем свое лицо. Мне хватает соображения понять, 

что это зрелище – только оптический эффект, мое отражение. И для любо-

го нормального человека, не впавшего в «сознательное сумасшествие», это 

тоже очевидно. Не происходит никакого раздвоения человека и во сне. Как 

он лежал на диване, так на нем и остается, даже если видит сон о полете 

на Марс. Не нужно также усматривать в простой житейской ситуации, ко-



113 

торая случается с каждым не только в метро, какое-то особое состояние, 

какую-то раздвоенность.  

Фундаментальный принцип науки – бритва Оккама. Не следует при-

думывать объяснения сложные и искусственные, когда есть простые и 

естественные. «Теория раздвоения» – как раз из разряда таких умственных 

конструкций, которые слишком вычурны, чтобы быть истинными.  

Нас терзает смутное сомнение, что в основе всей этой мудреной тео-

рии лежит общеизвестный факт: человек – это существо, чье бытие не 

сводится к телесности. Как носитель сознания и социальных свойств он 

является еще и существом духовным.  

О понятии сингулярности. Но если вы сотворили фантом, то возника-

ет необходимость его демистификации. Автор совершает это логичное в 

порожденной им ситуации действие путем создания альтернативной тео-

рии, ключевое понятие которой – сингулярность. Под ней он понимает, как 

явствует из приведенной выше цитаты, «точку, в которой сходятся сон и 

явь, тело и грезы, реальное и идеальное». Результат, на наш взгляд, ока-

зался не более убедительным, чем исходная «теория раздвоения». Особен-

но наглядно это видно на примере тезиса о схождении «тела и грез». Это 

вообще совершенно разные сущности, не имеющие даже формального 

сходства. Соединение в одно целое ужа и ежа кажется более осуществи-

мым делом, чем совпадение (схождение, выражаясь авторским языком) те-

ла и грез. Правда, в случае с тезисом о схождении яви и сна уязвимость ав-

торской позиции не столь очевидна. Сложность вопроса заключается в 

данном случае в том, что существуют сны наяву. На первый взгляд они 

кажутся одновременно и сном, и феноменом бодрствующего сознания. Но 

при более внимательном анализе становится ясно, что сны наяву – явле-

ние, возникающее в состоянии бодрствования. В пользу данного утвер-

ждения говорит тот факт, что индивид, который видит сон наяву, сохраняет 

контроль над его содержанием. Человек способен в любой момент по сво-

ему желанию прервать поток образов, образующих сон наяву, что невоз-

можно, когда сон настоящий. Подлинное сновидение протекает как некон-

тролируемый поток образов. 

Относительно схождения реального и идеального. Да, совпадения 

идеала с действительностью порой удается добиться. Хороший пример – 

шедевры поэзии. В них искусство слова достигает своего наивысшего со-

вершенства, то есть идеала. Но вот в чем беда: тезис о совпадении реаль-

ного и идеального не вписывается в рамки общей теории Ф.И. Гиренка, 

гласящей, что «бытие есть запертые врата в мир сновидений». Воплоще-

ние идеала в действительность происходит в объективной реальности, а не 



114 

в мире сновидений, который к тому же, согласно автору, непознаваем. Вы-

бор тут таков: либо верен тезис о возможности реализации идеала в мате-

риальном мире, либо никакого такого мира не существует. Вместо этого 

последнего – не поддающийся контролю поток переживаний, проникнуть 

в содержание которых нет ни малейшей возможности. (Последнее, кстати, 

неверно, но не станем отвлекаться.)  

Насчет «совпадения смысла и события». На наш взгляд, это еще один 

нежизнеспособный концепт, порожденный полетом фантазии автора. 

Смысл относится к глубине явлений, к их сущности, а понятие события 

характеризует внешнюю сторону процесса. Так, 22 июня 1941 года гитле-

ровская Германия напала на Советский Союз. Цель нападения – завоева-

ние нацистским государством «жизненного пространства», порабощение и 

частичное истребление советского народа. Эта цель и определяла смысл 

боевых действий германской военной машины. Рабоче-Крестьянская 

Красная Армия сражалась с врагом, чтобы отразить смертельную угрозу, 

нависшую над страной. Смысл ее боевых действий был прямо противопо-

ложным: отстоять честь и независимость Родины, сокрушить нацизм. 

Внешнее содержание действий обеих противоборствующих сторон одина-

ково, поскольку война – это не прогулка по ухоженному парку. Но смысл 

происходящего являлся прямо противоположным. Тезис о «совпадении 

смысла и события» игнорирует то обстоятельство, что в реальной жизни 

сталкивается множество субъектов, и для каждого из них одно и то же со-

бытие имеет свой смысл. Отметим еще один изъян тезиса о «совпадении 

смысла и события». Понятие смысла относится к тому же ряду понятий, 

что и понятие сущности. Категория события синонимична категории явле-

ния. Поэтому совпадение смысла и события не более вероятно, чем тожде-

ство сущности и явления. (И, кстати, совпадение случайности и законо-

мерности.) 

О точке, в которой «все возможно и ничего нельзя». Возьмем на себя 

смелость утверждать, что такой точки не существует. Во всяком случае, в 

реальном мире, а не в мире, созданном воображением автора «Манифе-

ста». Само понятие возможности подразумевает противопоставление и 

тем самым ограничение. Понятие возможности имеет смысл только в том 

случае, если с ним соотносится понятие невозможности. Если о каком-то 

событии утверждается, что оно возможно, то при этом подразумевается, 

что существует иное событие, запрещенное реальным устройством мира. 

Так, возможность профанного зачатия несовместима с возможностью за-

чатия непорочного. Аналогичным образом понятие количества имеет 

смысл только в соотнесении с понятием качества, формы – содержания, 



115 

случайности – закономерности, сущности – явления. Мы не откроем 

большого секрета, если скажем, что невозможно то, что не позволено за-

конами природы. Например, если человек делает шаг из балкона квартиры, 

находящейся на десятом этаже, то невозможно, чтобы он полетел вверх. 

Полет такого бедолаги будет происходить, увы, совсем по другой траекто-

рии. Природа не разрешает сидеть на двух стульях одновременно, и имен-

но это обстоятельство направляет созидательную энергию человека 

в продуктивное русло.  

Иногда приходится встречаться с утверждениями, что человек спосо-

бен преодолевать действие одних объективных законов, используя другие 

законы. Например, действие закона всемирного тяготения якобы преодо-

левается при помощи законов аэродинамики. Но это довольно инфантиль-

ная точка зрения. Полет самолета происходит не вопреки, а благодаря дей-

ствию закона тяготения. Человек своей волей соединяет действие познан-

ных им объективных законов природы таким способом, который позволяет 

добиться поставленной цели. Когда это сочетание нарушено, происходит 

расхождение цели и результата. Так, полет самолета продолжается, пока 

работают двигатели. В случае их отказа летательный аппарат, влекомый 

земным притяжением, неумолимо устремляется вниз. 

(Есть еще случай формальной возможности, когда событие не проис-

ходит не по той причине, что его запрещают законы природы, а вследствие 

противодействия конкретных обстоятельств, но мы не станем в эту мате-

рию углубляться.)  

Мир устроен таким образом, что человеку позволено многое именно 

потому, что существуют твердые запреты (законы). Без этих последних 

жизнь человека превратилась бы в хаотичное блуждание по планете без 

цели и смысла. Да и сам человек никогда бы не возник. 

Что касается тезиса о монадах, которые «не умирают и не рождают-

ся», то нам его смысл уразуметь не удалось. Понятие монад было цен-

тральным в философии Лейбница, но ничто не говорит о том, что «Мани-

фест» возрождает исследовательскую программу этого философа.  

О рождении и смерти человека как о деле техники, а не природы. 

Прочитав соответствующий пассаж из «Манифеста», я испытал удивле-

ние. Как? Женщины уже отстранены от деторождения? Теперь детей на 

свет производят технические устройства? И процесс ныне протекает как в 

романе-антиутопии «О дивный новый мир» Олдоса Хаксли? Почему я 

столь важных перемен не заметил? Позор, тоска, о жалкий жребий мой! 

На всякий случай почитал литературу, расспросил знакомых врачей. С об-

легчением узнал, что никакой революции в этой деликатной сфере не слу-



116 

чилось, что от прежней практики люди не отказались, и у каждого мла-

денца есть и мама, и папа. Стало быть, не такой уж я непродвинутый, как 

мне показалось при чтении «Манифеста».  

Что же касается тезиса о том, что смерть становится делом техники, 

то этот вопрос не столь прост. Если понимать технику расширительно, как 

всякое искусственное средство, используемое человеком в практических 

целях, то она значительно повлияла на характер смертности населения. 

Благодаря успехам медицины детская смертность сведена почти к нулю, 

многие болезни, бывшие ранее смертельными, побеждены. Средняя про-

должительность жизни очень сильно возросла. Торжество «техники» 

налицо. Но она только помогает человеку раскрыть биологические ресур-

сы, заложенные в нем природой. Смерть – важнейшее приобретение эво-

люции. Человек смертен, таков закон природы. Но общий технический и 

культурный прогресс, успехи науки позволяют выжать из того, что нам 

дано естеством, максимум. Однако надеяться на то, что человечеству бла-

годаря прогрессу удастся вырваться из природной взаимосвязи, можно 

только в измененном состоянии сознания.  

К сказанному имеет смысл добавить, что влияние научно-

технического прогресса на смертность противоречиво. Сейчас изобретены 

такие совершенные средства человекоубийства, в сравнении с которыми 

все, что было прежде, кажется детской игрой в песочнице.  

О взыскующих абсурда и других 

Мы процитировали лишь малую толику из того, что содержится в 

«Манифесте», но даже беглый разбор написанного потребовал от нас пе-

чатного листа. Рассматривать все остальные тезисы автора означало бы 

поступать с читателем немилосердно. Поэтому оставшуюся часть «Ма-

нифеста» мы охарактеризуем в щадящем режиме. Процитируем некото-

рые характерные высказывания, пусть они будут информацией к раз-

мышлению.  

«<…> Человек – это существо, спящее наяву» [2, с. 223]. 

«<…> Если бы Парменид мыслил человека, как Гераклит, то самолеты 

бы сегодня не летали, бомбы не взрывались, технологическое не угрожало 

бы нам нашим исчезновением» [2, с. 224]. 

«Грезы – наш мир. Мы из мира сновидений» [2, с. 224]. 

«Человек одинок. Убегая от природы, человек загнал себя в сознание 

и запер себя там» (Опечатка исправлена. – Р.Л.) [2, с. 224].  

«А поскольку галлюцинация – это и есть бытие, тождественно мысли 

о бытии, постольку она взрывается, рождая в нас чувство реальности 

(Грамматика источника. – Р.Л.) [2, с. 225].  



117 

«<…> Было время, когда люди не отличались от живот-

ных» [2, с. 225]. 

«<…> Причина сознания лежит в самом сознании» [2, с. 225]. 

«<…> Мы хотим быть, как дети. Быть без прошлого и без будущего. 

Быть в непрерывно длящемся настоящем» [2, с. 226]. 

«Технологическое применение науки убивает науку» [2, с. 226]. 

«<…> Только у того, кто галлюцинирует, возможно чувство реально-

сти. Никакой реальности самой по себе нет» [2, с. 227]. 

«Мы ищем абсурд, а не истину» [2, с. 228].  

«Кто хочет думать сам, тому не нужно быть вместе с други-

ми» [2, с. 228].  

«Разрыв человека с природой произошёл тогда, когда человек стал 

грезить» [2, с. 228]. 

«Орудие, машина, автоматическая система машин – это всего лишь 

расширение присутствия неорганического в сфере органического. Предел 

этого расширения – в техническом отношении человека к самому себе, за-

меняющем органическое на искусственное» [2, с. 228]. 

От комментирования этого последнего высказывания мы все-таки не 

можем воздержаться. В нем густой словесный туман, которым автор уку-

тал свое творение, немного расступился, и обнаружилась общая идейная 

тенденция «Манифеста». Это тенденция руссоистская, антипрогрессист-

ская, антисциентистская. Ф.И. Гиренок с явным осуждением относится к 

«замене органического на искусственное», усматривая в нем угрозу соб-

ственно человеческому. Но в таком случае автор не должен пользоваться 

услугами стоматолога, ибо этот последний занимается тем, что ставит 

пломбы, то есть внедряет в наш организм чуждый материал. Если следо-

вать этой логике, нужно отказаться и от кардиостимуляторов, и от проте-

зов любого вида. Да и от лекарств тоже, поскольку все они носят явно ис-

кусственный характер. И вообще медицину следует упразднить, ведь она, 

согласитесь, – изобретение сугубо бесовское. А вместе с медициной к та-

ким изобретениям относятся и все прочие порождения отчужденной за-

падной рассудочности, не правда ли?  

Мы надеемся, что изложенного вполне достаточно для того, чтобы со-

ставить общее представление о содержании «Манифеста».  

Что касается стиля, то его лучше всего характеризует следующий пас-

саж: «Мы знаем, что воображаемое переполнено смыслами, а реальность 

кишит только событиями. Смыслы – это не события, а события не смыслы. 

Они ведут между собой непрерывную войну. Они не совозможны, ибо ко-

гда они совозможны, начинается зона сингулярности. Реальность всегда 



118 

бессмысленна. Воображаемое всегда бессобытийно. Смыслы лишают со-

бытие состава событийности, а события обессмысливают смыслы» [2, с. 

222]. Нечто подобное нам уже читать приходилось: «Форма есть небытие, 

а небытие есть форма. Небытие неотделимо от формы, форма неотделима 

от небытия. То, что является небытием, является и формой, то, что есть 

форма, есть небытие [1, с. 377]. Именно так изъяснялся повар-оккультист 

Юрайда, один из героев цитированного нами романа Ярослава Гашека. 

Свободный, не связанный никакими узами с реальностью поток умных 

слов… Говорение ради говорения, вербальное шаманство в чистом виде. 

Ну как ни восхититься гением Гашека! 

Манифесты не пекутся, как блины, это очень редкий жанр. Манифест 

– это всегда претензия на революцию, на то, чтобы открыть миру новую 

истину, отринуть прежние заблуждения. Какие такие новые истины воз-

вещает нам текст, написанный Ф.И. Гиренком? Нам сообщается, что объ-

ективной действительности не существует. Что мир – это иллюзия, сон. 

Что разум бессилен что-либо познать. И так далее: философия умерла, те-

перь ее место занимает антропология, «в каждом человеке обитают при-

зраки» [2, с. 223], «миров может быть много, но Бог один, а человек есть 

сингулярное событие» [2, с. 223]. (Еще бы знать, что это такое.) Для пол-

ноты картины не хватает лишь утверждения, что внутри земного шара 

находится еще один шар, гораздо больше наружного. Не следует искать в 

этом потоке сознания какую-то систему взаимосвязанных концептов, ибо 

ее нет. «Манифест» содержит не научную теорию человека и мира, а эзо-

терическое учение, чуждое логике, практике и просто здравому смыслу. 

Оно обращено не к разуму, а к вере. Верующим в истины, провозглашен-

ные в «Манифесте», нужно отречься от способности здраво судить о ве-

щах и надеть маску безумия. Адептам учения, именуемого сингулярной 

антропологией, предлагается добровольно заточить себя на Канатчиковой 

даче и там предаваться глубокомысленным рассуждениям, недоступным 

для понимания профанов. (Не забывая, впрочем, при этом исправно полу-

чать зарплату по месту работы и не пренебрегая иными источниками до-

хода, если таковые подвернутся). 

Когда я читаю статьи других авторов, не входящих в секту сингуляр-

ных антропологов, я понимаю, какие общественные проблемы они под-

нимают и какие меры предлагают для их решения. Вот, например, статья 

Л.А. Мусаеляна [5]. В ней речь идет о порабощении современного челове-

ка стихией потребительства и о вытеснении педагога из образовательного 

процесса в результате цифровизации. Можно соглашаться с представлен-

ной в статье трактовкой анализируемых проблем, можно оспаривать ав-



119 

торскую точку зрения, но нельзя не признать: поднимаемые им вопросы 

реальны. И написана статья на хорошем русском языке, а не на каком-то 

воляпюке, непостижимом для нормального человека. Автор обращается 

не к адептам эзотерической секты, а к научному сообществу и, строго го-

воря, ко всей образованной публике. Другой пример. Возьмем моногра-

фию Л.Г. Фишмана [6]. В ней автор развивает оригинальную точку зрения 

на эволюцию морали в советском обществе, преодолевающую как либе-

ральную, так и почвенническую парадигму. В основу его концепции по-

ложена идея о том, что «<…> советский проект был проектом возвышения 

человека посредством культуры» [6, с. 41]. И эволюция морали советских 

людей рассматривается как последовательное развертывание начал, зало-

женных в исходной установке. Интереснейшее оригинальное исследова-

ние, побуждающее к размышлению!  

Ни Л.А. Мусаелян, ни Л.Г. Фишман, ни сотни и тысячи других авто-

ров, занимающихся социально-гуманитарными проблемами, не претенду-

ют на революцию в наших знаниях о человеке, не пытаются эпатировать 

публику заявлениями вроде того, что философия – это сознательное сума-

сшествие. Мысли этих ученых изложены человеческим языком, рассчи-

танном на понимание и открытом для критики. Основная масса исследова-

телей вписана в систему существующих социальных позиций и действует 

в ней так, как того требует статус и позволяет квалификация. Некоторые из 

ученых склонны к конформизму, другие нет. Это в данном случае не так 

уж важно. Существенно то, что они не прячутся от общества за высоким 

забором, не пытаются отгородиться от мира с помощью особого жаргона, 

доступного лишь узкому кругу посвященных.  

«Манифест Московской Антропологической Школы» – это, в сущно-

сти, проповедь эскапизма, апология интеллектуальной трусости, облечен-

ная в форму отважного вызова азбучным истинам и общепринятым нор-

мам научного дискурса. Более всего этот документ напоминает текст веко-

вой давности, принадлежащий перу С.Л. Франка. Мы имеем в виду, ко-

нечно, книгу «Смысл жизни» [7]. Напуганный ужасами революции, С.Л. 

Франк призывает погрузиться в «духовное делание», предоставив событи-

ям течь по начертанному свыше руслу. Правда, эссе С.Л. Франка написано 

с несомненным художественным блеском, а текст «Манифеста», увы, ли-

тературными достоинствами не отличается.  

Современный российский интеллектуал сравнивает свое материаль-

ное и социальное положение с тем, что он занимал в «тоталитарном сов-

ке», и чувствует себя глубоко уязвленным. Но изменить ничего он не в со-

стоянии, да и повседневная борьба за выживание не оставляет на это ни 



120 

времени, ни сил. Прямо сказать о причинах неудовлетворенности своим 

положением – значит подвергнуть себя риску потерять и ту малость, что 

ему досталась. Поэтому изобретается предлог в виде «исчисленности». Не 

желаю, мол, мириться с перспективой быть «исчисленным» и потому 

надеваю на себя маску чокнутого. «Ну, сумасшедший, что возьмешь?» [8]. 

Человек добровольно заточает себя в невидимый сумасшедший дом. Он 

может делать самые скандальные утверждения, выстраивать любые тео-

рии, выдвигать сверхоригинальные идеи и вообще поражать революцион-

ностью своих воззрений. Так удается «совсем без драки попасть в боль-

шие забияки». Великолепная зона личного комфорта! В ней легко обрести 

репутацию смелого и оригинально мыслящего интеллектуала, ничьих ин-

тересов при этом не задевая и ничего реально не предлагая. И весьма не-

плохой способ сохранить самоуважение, фактически уклонившись от вы-

полнения своего профессионального и гражданского долга.  

Такой выбор, конечно, удобен, но достоин ли он человека, для которо-

го понятие о профессиональной чести – не пустой звук?  

Читатель может сказать, что мое суждение о «Манифесте» пристраст-

но и несправедливо. Что есть авторитетные авторы, чье мнение об этом 

документе вполне комплиментарно. Например, Б.В. Марков. Его перу 

принадлежат две статьи, в которых он такое мнение обосновывает [9; 10]. 

Что ж, репутация Б.В. Маркова действительно безупречна, и это заставля-

ет нас со всей серьезностью отнестись к его позиции. Ее разделяют и не-

которые другие авторы [11]. Однако в рамках настоящей статьи рассмот-

реть иную точку зрения на «Манифест» не представляется возможным. 

Этому вопросу мы намерены посвятить отдельную работу.  
 

Список литературы 
1. Гашек Ярослав. Похождения бравого солдата Швейка // Библиотека всемирной 

литературы. Т. 144. – М.: Художественная литература, 1967. – 671 с. 

2. Гиренок Ф.И. Философский манифест Московской Антропологической Школы // 

Человек.RU. 2019. № 14. С. 220–229. 

3. Статистика угонов в мире [Электронный ресурс] // Ugona.net. – URL: 

:https://www.ugona.net/article/statistika-ugonov-v-mire-

397.html?ysclid=mhowjnp2k9589011280 (дата обращения: 24.10.2025).  

4. Маркс К. Экономическо-философские рукописи 1844 г. // Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 2-е 

изд. Т.42. – М.: Изд-во политической литературы, 1974. – С. 41–174. 

5. Мусаелян Л.А. Тревожные мысли философа по поводу особенностей современной 

общественной жизни и некоторых проблем образования в эпоху тотальной цифровизации 

// Вестник Пермского университета. Философия. Психология. Социология. 2023. Вып. 3. 

С. 349–364. 

6. Фишман Л.Г. Эпоха добродетелей: после советской морали. – М.: Новое литературное 

обозрение, 2022. – 232 с. 



121 

7. Франк С.Л. Смысл жизни. – М.: АСТ, 2004. – 157 с.  

8. Высоцкий В.С. Из Канатчиковой дачи [Электронный ресурс] // rupoem.ru. – URL: 

https://rupoem.ru/vysotskiy/dorogaya-peredacha-v-tu.aspx (дата обращения: 25.10.2025). 

9. Марков Б.В. Мессианская антропология // Философские науки. 2023. Т. 66. № 2. С. 26–47. 

10. Марков Б.В. Ф.И. Гиренок и манифест Московской антропологической школы // 

Философские науки. 2023. Т. 66. № 2. С. 110–113. 

11. Булгаров А.И., Ястребов А.С. У истоков сингулярной антропологии // Философия 

хозяйства. 2020. № 2. С. 193–201. 

 

 

INSIDE THE MADHOUSE  

OF THE MOSCOW ANTHROPOLOGICAL SCHOOL 

 

Rudolf L. Livshits 
Freelance Researcher 

Gatchina, Leningradckaya oblast’, 188000 

 

This article analyzes some fundamental aspects of the "Manifesto of the 

Moscow Anthropological School," presented to the philosophical community as 

a programmatic document. The text of the "Manifesto" is written in a provocative 

and esoteric manner, which makes it difficult to understand its key ideas. It is re-

vealed that the "Manifesto" represents an anarchistic revolt against the rational-

conceptual understanding of reality, and at the core of this revolt lies the defini-

tion of humans as beings whose inherent trait is the ability to experience halluci-

nations, slumber while awake, and to indulge in wild visions. The article substan-

tiates the argument that such views cannot be structured into a logically coherent 

system of concepts and are inconsistent with practical reality. The program of 

"conscious madness" is criticized as entirely unrealistic and provoking pretense. 

The basis of this program is an irrational fear of scientific and technological pro-

gress. Special attention is given to the "Manifesto’s" alarmist perception of the 

process of digitization of the social space. 

Keywords: Moscow Anthropological School, philosophy, anthropology, 

madness. 

  

https://rupoem.ru/vysotskiy/dorogaya-peredacha-v-tu.aspx

