
44 

УДК 165.12 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-16-44-60 

 

ПРОБЛЕМА СУЩНОСТИ КОМПЬЮТЕРНОЙ ТЕХНИКИ 

 КАК ПРОЯВЛЕНИЕ ПОНИМАНИЯ И РАЗВИТИЯ ЧЕЛОВЕКА  

 

В.В. Корякин4 
Кандидат философских наук, доцент кафедры философии 

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

614990, Пермь, ул. Букирева, 15 

E-mail: vvkorkfnpsu@yandex.ru 

 

Компьютерная техника – универсальное средство реализации и само-

развития человека. Однако отношение к ней складывается различное. Осо-

бенно рельефно оно раскрывается в дискуссиях о возможности создания 

машины, которая способна мыслить и трудиться. Причины различных отве-

тов кроются как в абстракциях и формах логики, которые используются при 

постановке и решении проблем искусственного интеллекта и роботизации, 

так и в самих объективных основаниях общественного существования лю-

дей. Абстракции классической философии и науки, формальная логика, 

господствующий в обществе частичный труд вынуждают часть участников 

дискуссии признавать, что создание мыслящей и трудящейся машины 

принципиально возможно. Напротив, использование диалектико-

материалистической логики и ее базовых абстракций, нарождающийся и 

распространяющийся в обществе всеобщий труд порождают убеждение, 

что сознание и труд – исключительные свойства человека, а машина же 

есть лишь средство их всестороннего развития. 

Ключевые слова: труд, частичный и всеобщий труд, сознание, машина, 

компьютер, искусственный интеллект, формальная и диалектическая логика  

 

С каждым новым шагом в развитии автоматизированного производ-

ства (его роботизации, электронизации, цифровизации в т.ч.) человечество 

вновь и вновь возвращается к вопросам, которые, если вдуматься, в той 

формулировке, в которой они ставятся, не имеют смысла, но зато красно-

речиво свидетельствуют о понимании человеком себя и мира, а в конеч-

ном счете, о характере существования современного человека. Важней-

шими из таковых стоит признать вопросы о возможности создания машин, 

которые окажутся способны заменить человека в сфере как непосред-

ственного материального производства, так и интеллектуальной и худо-

жественной деятельности. Может ли машина мыслить, может ли она тру-

диться, что станет с человеком, когда искусственный интеллект и роботы 

                                                            
4© Корякин В.В., 2025 



45 

отодвинут его на второй план, или, того хуже, подчинят себе, заставят 

жить в ритме с собой согласно своим законам? 

Компьютер – наиболее радикальное изобретение человечества, мак-

симально в данный исторический период проявляющее сущность индиви-

да и общества. Он является универсальным средством производства чело-

веком себя во всем многообразии сторон его жизни, свойств и отношений. 

Компьютерная техника может быть использована как средство труда в 

любых его формах (общего и конкретного, абстрактного и частичного, 

умственного и материального, физического, всеобщего), как средство 

производства знаков, опосредующих развитие мышления так же во всех 

его формах (научного и религиозного, философского и эстетического, 

нравственного, правового, мифологического и т. д). Она может выступать 

в качестве средства общения, управления и насилия и опять же во всем 

многообразии их форм. Компьютер и компьютерные системы позволяют 

человеку совершать любые формы и виды деятельности как в их непо-

средственном единстве, так и в различных их комбинациях, и по отдель-

ности. Но означает ли то, что свойства, которые компьютерная техника 

позволяет реализовать человеку, присущи ей самой? 

Может ли машина мыслить? 

Проблема создания искусственного интеллекта была поставлена в 

начале 50-х гг. прошлого века. Первым задался вопросом о том, можно ли 

создать машину, способную мыслить, А. Тьюринг, который откровенно 

признавался, что у него на момент написания статьи нет однозначного от-

вета, но возможно, со временем такую машину все же удастся произве-

сти [1]. Следом было введено и само понятие искусственного интеллекта 

(Д. Маккарти), и предпринят ряд попыток дать ему определение. 

В связи с весьма широко распространившейся критикой возможности 

создания «мыслящей» машины Д. Серл предложил различать два смысла 

понятия «искусственный интеллект» – «сильный» и «слабый». В «силь-

ном» значении искусственный интеллект есть некое аналоговое человече-

скому или тождественное ему мышление, вырабатываемое машиной, в 

«слабом» – совокупность операционных систем (программ) и баз данных, 

функционирующих на основе машины и позволяющих человеку решать 

конкретные задачи. Создание «сильного» искусственного интеллекта 

Д. Сёрл считал принципиально невозможным [2]. 

Проблема создания мыслящей машины в современной научной лите-

ратуре рассматривается с различных теоретико-методологических пози-

ций. Сторонники возможности создания искусственного интеллекта в его 

«сильном» значении (например, представители т.н. «плоской» онтологии), 



46 

как правило, придерживаются близких вульгарному материализму пози-

ций, и сводят, пусть и с некоторыми оговорками, процесс мышления к 

различным естественным (природным) процессам – физическим (механи-

ческим, электромагнитным), химическим, биологическим (нейронным). 

А поскольку машины имеют непосредственно природный субстрат, по-

средством них организуются и преобразуются различные природные про-

цессы, а их «работа» с течением времени приобретает все более автоном-

ный от людей характер, то делается однозначный вывод о возможности 

создания машины, которая будет способна мыслить сама по себе, без пря-

мого вмешательства человека.  

В виде примера можно привести рассуждения Д. Деннета, который в 

качестве единственной реальности, по сути, признает лишь информацию, 

реализующуюся в природных (физических) процессах, по отношению к 

которой сознание предстает как своего рода ее эпифеномен [3]. При таком 

подходе Д. Деннет полагает, что если природа в ходе эволюции смогла 

сформировать мозг человека – естественную «машину» мысли, то человек 

вполне в состоянии создать искусственную (кремневую, в частности) 

мыслящую машину [3, с. 193]. Близкими Д. Деннету можно признать рас-

суждения Д. Чармелса, который полагает, что информация проявляется в 

двух формах – физической и ментальной, и потому создание мыслящей 

машины вполне возможно [4].  

Надо отметить, что сторонники «сильного» искусственного интеллек-

та выстраивают свои позиции исключительно прибегая к различным фор-

мам редукционизма. Типичным для них становится сведение идеального к 

материальному (психических процессов к физиологическим, духовной 

информации к природной), сложного к простому (социального к биологи-

ческому, биологического к физическому), содержания к форме (семантику 

к синтаксису, смыслы к языку), целого к частному, общего к особенному 

(материальные процессы к информационным, сознание к логике, логику к 

формальной логике) и т.д. Необоснованные допущения и редукционизм – 

излюбленные способы обоснования возможности создания «сильного» 

искусственного интеллекта. Сторонники создания мыслящей машины по-

средством подобных нехитрых «трюков», по сути, превращают машину в 

человека, а человека в машину, стирают все границы между ними, и, чест-

но говоря, одинаково делают содержательно неопределенными и то, 

и другое. Стирание качественных различий лишает определенности и 

смысла все явления сразу, порождая порою самое безумное псевдонауч-

ное фэнтези вроде «квантового сознания» Р. Пенроуза или «цифрового 

бессмертия» В. Сметаны. 



47 

Сторонники создания мыслящей машины поражают крайней степе-

нью невежества, нарочитого нежелания разбираться с сущностью созна-

ния и его субъекта – человека. Сторонники создания искусственного ин-

теллекта в его «слабом» значении, напротив, стремятся погрузиться в ана-

лиз идеальных форм человеческого существования, т.е. человеческой 

мысли. Теоретико-методологические основания при этом также заметно 

разнятся. Стоит отметить, что проблема создания искусственного разума, 

в данной связи, во многом является производной от психофизиологиче-

ской проблемы. Решение вопроса – «мыслит ли мозг, а если мыслит, то 

каким образом?» – выступает в качестве теоретического основания разра-

ботки проблемы создания машины, действующей аналогичным мозгу об-

разом? При этом речь идет именно о природных (например, физических) 

аналоговых мозгу структурах, которые в буквальном смысле мыслить ни-

когда не смогут. Сторонники концепции «слабого» искусственного интел-

лекта безусловно признают, что сознание – это исключительное свойство 

человека и его мозга. В зависимости от того, признается сознание свой-

ством человеческого мозга или человека в целом, вырабатываются раз-

личные подходы к определению и возможности создания искусственного 

интеллекта. 

В отечественной литературе хорошо известна дискуссия об отноше-

нии психики и физиологии, начало которой в 60-е гг. прошлого века по-

ложили Д.И. Дубровский и Э.В. Ильенков. Стоит отметить, что в нашей 

литературе спор о возможности создания искусственного интеллекта по 

большей части укладывается в рамки намеченных данными авторами ва-

риантов решения психофизиологической проблемы. Д.И. Дубровский по-

лагает, что сознание (как субъективное) продукт деятельности человече-

ского мозга, но связано, тем не менее, с трудом и общением [5]. Созданная 

автором к началу нынешнего века информационная концепция сознания 

во многом углубила это понимание. По его мнению, информация содер-

жится в мозге, но она инвариантна по отношению к его свойствам. Субъ-

ективное во многом раскрывается в его способности разнообразно интер-

претировать (особым образом превращать) сигналы мозга и отвечать на 

них [6; 7]. С таких позиций автор приходит к выводу, что субъективность 

– важнейшая характеристика сознания – может существовать лишь на ос-

нове человеческого мозга, и даже создание аналоговых человеческому 

мозгу природных структур (своего рода мозга-машины) не позволит ро-

диться искусственному интеллекту в его «сильном» значении. Однако ис-

кусственный интеллект поможет существенно расширить возможности 

естественного [8, с. 24–42]. 



48 

Э.В. Ильенков, напротив, полагал, что сознание связано не с мозгом 

(хотя данную связь он не отрицал), а в первую очередь с трудовой дея-

тельностью человека [9; 10; 11]. Труд Э.В. Ильенков трактовал близко к 

гегелевскому пониманию как процесс опредмечивания и распредмечива-

ния сознания [10, с. 221–222; 11, с. 214–228]. Приняв логику автора, стоит 

заключить, что машина сможет начать мыслить, как только научится тру-

диться. 

Может ли машина трудиться? 

О способности машины (например, роботов) трудиться в массовом 

сознании бытует устойчивое мнение. Роботы оказываются чуть ли не 

лучшими во всем. Они точнее и быстрее обрабатывают материалы, акку-

ратнее водят машины, лучше человека играют в шахматы, проводят юри-

дические консультации, они становятся «дизайнерами» и «журналиста-

ми». Роботизация, сопряженная с электронизацией, все больше создает 

конкуренцию человеку, и порою возникает ощущение, что вот-вот маши-

на полностью его заменит. 

Во второй половине прошлого века в отечественной литературе шла 

оживленная дискуссия о сущности средств производства, уже – средств 

труда (техники, машины в т.ч.). Первоначально было высказано предпо-

ложение о социальной природе средств производства, чуть ли не равно-

значной социальной сущности самого человека [12; 13]. Логика тут была 

простая: если средства производства являются необходимым элементом 

(пусть и вещественным) общественного бытия, они возникают, существу-

ют и функционируют только в обществе, то они, стало быть, обладают со-

циальной сущностью, как и его ведущий (личный) элемент – человек. 

Впоследствии был сделан вывод, что, как составная часть обществен-

ного бытия, средства производства в целом социальны, обладают челове-

ческой сущностью, но лишь в широком смысле слова, как существующие 

в обществе. Они есть преобразованные человеком природные объекты, не 

включенное низшее человека, его непосредственная среда, которая изме-

няется сообразно сложности труда [14; 15, с. 9, с. 49–51]. Как не включен-

ное низшее, внешним образом интегрированное в общественную жизнь 

материальное образование, средства производства обладают собственным, 

отличным от человека содержанием, собственными законами существова-

ния и развития, оказывают влияние на человеческую жизнь, но, в конеч-

ном счете, сами развиваются лишь при определяющем воздействии на них 

человека. 

Между человеком и средствами производства существуют отноше-

ния взаимозависимости. Человек не может оперировать средствами про-



49 

изводства, не учитывая их содержания, функций, законов, которые есть 

ни что иное, как превращенные содержание, функции и законы самой 

природы. Однако и средства производства не могут возникнуть и реали-

зовать себя как таковые, то есть как превращенные природные элементы, 

естественным путем, без созидающего вмешательства человека. Тот 

факт, что средства производства не возникают в ходе естественного раз-

вития природы, а порождаются исключительно человеком, означает, что 

основанием их существования является не сама природа как таковая, а 

человек, преобразующий природу. В этом смысле средства производства 

всецело зависимы от человека, и только в этом смысле являются соци-

альными образованиями, неотъемлемой частью общественного бытия. В 

средствах производства человеческая сущность обретает свое внешнее, 

природное выражение. 

Как преобразованная человеком природа, средства производства мо-

гут быть исследованы в двух аспектах: естественном, как природные объ-

екты особого рода и социальном, как выражение человеческой сущности. 

В философской литературе часто эти линии исследования берутся в отры-

ве друг от друга или параллельно друг с другом, что приводит к не совсем 

верному представлению о двойственной природе средств производства. 

Представители неклассической философии, в конечном счете, сводят со-

циальное в технике к сознанию, которое якобы в ней овеществляется. Ха-

рактерное для неклассической философии абсолютное противопоставле-

ние духа природе приводит в данной связи к соответствующему противо-

поставлению естественного и социального при анализе техники. В частно-

сти, обнаруживается попытка раскрыть самодвижение сознания, которое 

овеществляется в технике, или самодвижение техники, которое проявля-

ется в изменениях самих средств труда (усложнении структуры, кинема-

тики, размеров, изменении механических узлов, технических устройств – 

механических, пневматических, электрических, электронных и т.д.). По-

скольку представителям неклассической линии не удается вывести техни-

ку из сознания или ее самой, они неизбежно приходят к выводу о парал-

лелизме социальных и природных факторов в развитии средств труда. 

В историческом материализме попытки увязать развитие техники с 

изменениями ее структуры, раскрыть самодвижение техники, встречаются 

крайне редко. А если и встречаются, то с оговорками о том, что, в конеч-

ном счете, все изменения средств труда связаны с определенными соци-

ально-экономическими условиями (трудом и производственными отноше-

ниями) [16]. Стремление отыскать самостоятельные импульсы развития в 

технике не лишено смысла, поскольку средства труда есть ни что иное, 



50 

как преобразованный природный процесс, и как природный процесс они 

обладают независимым от человека содержанием, собственными законами 

существования. Но поскольку техника – это не просто природа, а преобра-

зованная человеком природа, ее движение определяется развитием самого 

человека. В данном плане все структурные изменения средств труда вы-

зревают не в них самих, а инициируются трудом и, следовательно, сооб-

разно с ним они должны быть исследованы.  

В марксистской литературе в качестве критерия (но никак не источни-

ка) развития труда и техники нередко выделяется предмет труда, или об-

ласть преобразуемой действительности. Обращение к предмету труда поз-

воляет выделить в самом труде, как и в средствах труда, опосредующих 

преобразование данного предмета, естественное содержание. Сложность 

преобразуемых природных объектов является показателем сложности тру-

да и техники [15, с. 52–53; 17, с. 94–110]. Более того, она влияет на масшта-

бы и характер реализации человеческой сущности, человеческого труда. 

Говоря об относительной самостоятельности в развитии средств про-

изводства (предмета и средств труда), необходимо учитывать законы со-

отношения высшего (в данном случае человека) и не включенного низше-

го (природы и преобразованной природы). Они находятся во взаимодей-

ствии, но определяющее воздействие оказывает все же высшее на низшее. 

В данной связи необходимо в первую очередь обратить внимание на ха-

рактер развития самого труда. 

В «Нищете философии» и «Капитале» К. Маркс пришел к выводу, что 

исторические формы труда и средств производства сменяют друг друга по 

мере эмансипации и опредмечивания основных функций самого тру-

да [18, с. 156; 19, с. 384–385]. Эта идея получила свою развернутую реали-

зацию в 60–70-е гг. XX в. в советской философской литературе [17, с 217–

237; 20, с. 39–40]. Труду присущи различные функции – двигательная 

(энергетическая), передаточная, рабочая (исполнительная), управления, 

регулирования, контроля и т.д. На этапе развития ручного труда и соот-

ветствующих ему ручных орудий все функции осуществляются челове-

ком. На этапе машинного труда от человека обособляются и передаются 

машине (объективируются в ней) рабочая, передаточная, энергетическая 

функции. При автоматизированном труде происходит эмансипация и пе-

редача автоматическим устройствам функций управления, регулирования 

и контроля. Средства труда, таким образом, развиваются по мере объекти-

вации в них функций труда, а стало быть, сущности самого человека. 

Однако подобная интерпретация движения техники все же имеет 

существенную ограниченность. Общий вывод об объективации челове-



51 

ческой сущности в средствах труда представляется в принципе верным, 

однако его не стоит толковать буквально, поскольку это может привести 

к неправомерному редуцированию сложности техники к сложности са-

мого человека. Техника – это преобразованная природа. Какую бы форму 

она не принимала исторически, она всегда будет непосредственно обла-

дать исключительно природным субстратом. Социальным субстратом, а 

стало быть, и социальными функциями (в данном случае функциями 

труда как сущностного свойства человека) она обладать в принципе не 

может. В противном случае неизбежно проявится парадокс несоответ-

ствия субстрата и атрибутов. Окажется, что простой (природный) суб-

страт способен обладать сложными (социальными) свойствами, что ло-

гически не верно. Данная смысловая трудность привела ряд авторов к 

выводу, что функции труда в их наиболее творческой, сложной форме 

всегда остаются за человеком, технике же передаются лишь наиболее 

простые, рутинные из них [15, с. 52–53]. Впрочем, и данная оговорка 

представляется недостаточной. Трудится все же не техника, а человек 

при помощи техники. Функции труда, таким образом, могут быть прису-

щи только человеку. 

Буквальное толкование объективации сущности человека в технике 

как передачи ей функций труда, хотя и является следствием применения 

исторического материализма к анализу средств производства, все же в 

корне противоречит ему. Резонным является вопрос: если по мере исто-

рического развития все функции труда эмансипируются, передаются 

технике, то что же остается в самом труде? Созданная на базе советско-

го исторического материализма концепция НТР в большинстве своих 

вариантов содержит вывод о том, что труд в современную эпоху, в 

преддверии будущего коммунистического общества, постепенно утра-

чивает свой материальный характер, одухотворяется, превращается в 

сложную (научную) духовную деятельность. Общество будущего будет 

строиться на основе научной деятельности и научном знании. Нетрудно 

заметить, что подобный вывод идентичен выкладкам теоретиков пост-

индустриального общества. Такой вывод вполне естественен при бук-

вальном толковании развития техники как процесса обособления функ-

ций труда, но он ударяет по базовому положению материалистического 

понимания истории, согласно которому общественное бытие (и труд как 

способ его существования и развития) определяет характер обществен-

ного сознания, общества в целом. Авторы же концепции НТР, по сути, 

объявляли субстанцией будущего общества мыслящего индивида, а суб-

станциальным свойством – сознание.  



52 

С 60-х годов прошлого века в отечественном материализме начала 

формироваться биосоциальная концепция человека, согласно которой че-

ловек есть двойственное существо, в котором его социальный и биологи-

ческий уровни организации находятся во взаимном развитии, опосредуют 

и в равной мере определяют друг друга. При таком подходе субстрат че-

ловека понимался как биологический, что возвращало отечественный ма-

териализм к натуралистическому толкованию человека и свойственному 

ему парадоксу несоответствия субстрата и атрибутов: простому (биологи-

ческому) субстрату приписывались сложные (социальные) свойства. 

В рамках такого понимания человека происходила и дискуссия 

Д.И. Дубровского и Э.В. Ильенкова об отношении психики и физиологии. 

Положение о биологическом характере человеческого субстрата оставляет 

теоретическую лазейку для признания возможности создания мыслящей и 

трудящейся машины, если она будет произведена на основе биологиче-

ского субстрата. 

Во избежание парадокса несоответствия субстрата и атрибутов в кон-

це прошлого века была создана концепция социального материального 

интегрального субстрата человека [21; 22]. Социальные свойства могут 

быть присущи только социальному субстрату. При этом социальный суб-

страт имеет интегральную материальную природу: в нем все известные 

уровни материальной организации (физический, химический, биологиче-

ский и социальный) представлены в соподчиненном, иерархизированном, 

не дифференцированном в пространстве и времени виде. Биология чело-

века в корне отлична от биологии любого другого живого, поскольку она 

является социальной. Данное уточнение позволяет заключить, что, если 

признать способность человеческого мозга мыслить (хотя это вновь вер-

нет нас к парадоксу несоответствия субстрата и атрибутов), то искус-

ственная машина-мозг (если получится ее создать) мыслить никогда не 

будет, поскольку она никогда не будет социально-биологическим образо-

ванием. Подобный вывод будет справедлив и относительно «вживления» 

механических или биологических (животных) имплантов.  

Непосредственный субстрат человека – социальный, именно по этой 

причине человек способен мыслить и трудиться. Непосредственный суб-

страт техники – природный, а стало быть, мыслить и трудиться она не 

сможет никогда. Однако стоит заметить, что техника проявляет новые 

свойства, которые в ее непосредственном материальном бытии никогда 

принципиальным образом не реализуются лишь благодаря человеку. 

В данной связи можно заключить, что подлинными субстанцией и суб-



53 

стратом техники в момент ее реализации являются люди, в связи с чем 

стоит внести некоторое уточнение в понимание человеческого субстрата. 

Человек обладает социальным материальным интегральным субстратом, 

а сама интеграция реализуется в единстве двух ее форм – внутренней и 

внешней. Внутренняя интеграция уровней материальной организации 

представлена в самом человеке непосредственно и не имеет простран-

ственно-временной дифференциации. Физическое, химическое, биологи-

ческое в человеке – это своего рода его включенное низшее. Внешняя 

интеграция уровней материи реализуется в единстве человека со сред-

ствами производства, которые обладают различным в пространстве и 

времени существованием и при определенных обстоятельствах могут 

быть отделены от человека, теряя при этом свою определенность как со-

ставные части его субстрата (т.е. как средства производства). При данном 

типе интеграции природные уровни организации выступают в качестве 

не включенного низшего человека. Обладая непосредственно природным 

субстратом, техника в момент ее использования оказывается составной 

частью субстрата человека. Техника, таким образом, – это природный 

преобразованный объект, обладающий непосредственно природным суб-

стратом, но встроенным в интегральный субстрат человека. Человек  

реализует свои свойства и новые свойства технических средств – состав-

ных его, но внешних ему частей. Трудится и мыслит человек посред-

ством техники и в связи с ней, но не техника – ни сама по себе, ни в свя-

зи с человеком. 

Гносеологические и социальные корни вопроса  

«может ли техника трудиться и мыслить?» 

Несмотря на то, что техника объективно не мыслит и не трудится, 

многие наши современники (включая часть представителей научного со-

общества) искренне полагают, что есть (или во всяком случае рано или 

поздно удастся создать) машины, которые производят вещи и обладают 

знанием и способностями мышления (в действительности мыслящие и 

трудящиеся машины существуют лишь в идеальной форме, т.е. в голове 

человека и нигде более). На чем строится подобная убежденность – от-

дельная важная проблема.  

Вопросы, которые мы задаем, порою куда больше раскрывают суть 

нас самих и общества, в котором мы живем, нежели предмета вопроса. За-

давая вопрос о внешнем нам предмете, мы одновременно задаем вопрос 

о самих себе, рассуждая о нем, мы рассуждаем о себе, оценивая его, мы 

одновременно даем оценку себе. Даже когда мы ставим в центр внимания 



54 

самих себя и пытаемся себя себе объяснить, мы неизбежно раскрываем 

наше реальное отношение к себе и собственное реальное состояние, кото-

рые далеко не всегда совпадает с мнимым. И чем фантастичнее, а порою – 

бессмысленнее наше понимание вещей, тем рельефнее проявляется наше 

подлинное существование. 

В первом приближении представление о мыслящей и трудящейся 

машине отчасти напоминает весьма архаические мифологическое и рели-

гиозное отношения к действительности. Архаические формы сознания, 

кстати, продолжают существовать и развиваться в современном обществе, 

причем как среди невежественных, так и вполне эрудированных, и даже 

профессионально занимающихся наукой его представителей. Эти формы 

могут иметь новое содержание, но демонстрировать при этом типические 

для них способы объяснения и описания реальности. Приписывание спо-

собности мыслить машине, например, напоминает первобытный фети-

шизм, рассуждение о квантовой или информационной природе сознания – 

античный гилозоизм, который хоть и был результатом ранней философ-

ской рефлексии, но имел прочную генетическую связь с мифологически-

ми представлениями. 

Рассуждения о цифровых личности, сознании, идентичности, о циф-

ровом мире человека в целом (в буквальном их понимании) напоминают 

свойственное религиозному сознанию стремление к удвоению мира. Мир 

раскалывается на реальный и цифровой. На место бога встает компьютер 

и сеть. Им, как богу, приписываются способности, в которых человек се-

бе отказывает: человек знает и может немногое, сеть может и знает все. 

Человек смертен, сеть – нет, и вот уже умами многих овладевает идея 

цифрового бессмертия. В сети, как в раю, есть все, в реальном же быту 

человека многого не хватает. В сети человек свободен, он может быть в 

ней кем угодно, в своей реальной повседневности он ограничен в выборе 

жизненного пути. Причем выгодное преимущество цифрового «рая» пе-

ред божественным заключается в том, что в него можно попасть здесь и 

сейчас, при этом не утруждая себя исполнением заповедей и не зная ни 

одной молитвы. Достаточно включить компьютер, войти в сеть, попасть 

на желанный сайт, скачать необходимую программу. Сети, как богу, 

приписываются способности за всем следить и все контролировать, всем 

управлять и наказывать (блокировать пользователя, например). 

Удвоение реальности, стремление заместить свое существование 

цифровым – очередная форма духовного отчуждения, которое демон-

стрирует современное общество. И как любая форма духовного отчужде-



55 

ния, она может быть снята лишь посредством реалистического взгляда на 

мир, науки и научной философии в первую очередь. Они становятся тем 

заметнее, чем сложнее становится реальность, с которой сталкивается 

человек, которую он стремится описать и понять. В качестве таковых, в 

первую очередь, стоит отметить историческую ограниченность исполь-

зуемых форм логики и абстракций. Вопрос о том, может ли машина мыс-

лить и трудится, мог возникнуть лишь в условиях господства недиалек-

тической (формальной) логики и абстракций старой (классической) фи-

лософии. 

Формальная логика в состоянии схватить тождество и различие явле-

ний в их абсолютной определенности, но не связь тождества и различия 

(последнее доступно лишь диалектике). Формальной логике чужд исто-

ризм: все явления мира (будь то сознание и материя, человек и машина) 

мыслятся с определенностью (но и эта определенность раскрывается лишь 

в перечислении признаков предмета, где каждый признак мыслится также 

как нечто отдельное), но вне внутренней (генетической и функциональ-

ной) их связи, их внутреннего единства, предполагающего данные разли-

чия. Все вещи берутся таковыми, как будто они никогда не меняются, т.е. 

не содержат в себе внутренних противоречий. В данной связи одинаково 

допустимыми становятся представления о тождестве, либо абсолютном 

различии материального и духовного, человека и машины, вообще любых 

явлений и их сторон, что открывает дорогу всевозможным формам логи-

ческих допущений и редукционизма. 

Сдерживающим фактором выступают устаревшие абстракции. Базо-

выми абстракциями классической философии и ее неклассических моди-

фикаций стали природа, дух и человек как духовно-природное существо, 

или мыслящее животное. Природа понимается как совокупность всех ве-

щей. Любая попытка найти общий всем вещам признак превращается в 

стремление свести все вещи к какой-либо одной, все признаки к одному из 

них. По сути, общее сводится к особенному. Типичным для натурфилосо-

фов Нового времени было, например, сведение всех материальных 

свойств к механическим. Для современного физикализма типичным явля-

ется сведение всего материального к элементарной физике. Сведение 

сложного к простому, а простого к сложному – единственный способ об-

наружить общее во всем многообразии вещей, который задается смысло-

вой «рамкой» определения природы.  

Понятию духа (сознания) как совокупности идей (понятий, образов, 

переживаний и т.д.) дается столь же перечислительное определение, как и 



56 

природе. При попытке обнаружить общее идеям срабатывает тот же эф-

фект: идеальное общее сводится к особенному – к ощущениям 

(Д. Беркли), понятию (Г. Гегель), воле (А. Шопенгауэр). Подавляющее 

большинство сторонников возможности создания искусственного интел-

лекта в его «сильном значении», к примеру, сводят сознание к его логиче-

ским формам, как будто они существуют сами по себе и не имеют никако-

го отношения ни к прочим формам мысли, ни к их носителям (что было 

свойственно и многим представителям классической философии). 

Попытка выработать содержательное определение природы и духа 

путем их противопоставления не снимает редукционистских «эффектов», 

поскольку противопоставление духа природе заканчивается либо сведени-

ем одного к другому, либо полным отрицанием какой-либо связи между 

ними (и негативными их определениями, следовательно). Во всех вариан-

тах осуществляется возврат к перечислению признаков с последующим их 

редуцированием. 

Понимание человека как мыслящего животного порождает все те же 

эффекты, что и понятия природы и духа, но в довесок усугубляет все па-

радоксом несоответствия субстрата и атрибутов. Представление о том, что 

природное существо способно мыслить изначально содержит в себе до-

пущение, что любой природный объект способен к тому же. Более того, 

открывается дополнительный «логический мост» к сведению любых фе-

номенов мысли к любым явлениям природы и наоборот. Вопрос о воз-

можности создания мыслящей или трудящейся машины мог возникнуть и 

быть сформулирован лишь на основании архаических базовых абстракций 

и порождающей их формальной логики. 

Смысловая ограниченность старой логики в широком смысле (т.е. с 

учетом ее форм, законов и процессов) может быть снята лишь путем ее 

углубления, превращения в диалектико-материалистическую логику, в ко-

тором формальная логика не устраняется, а сохраняется в снятом виде.  

Базовые категории современного материализма – материи, сознания, че-

ловека позволяют преодолеть все ограниченности старых абстракций. По-

нятие материи как объективной реальности позволяет учесть содержа-

тельное единство мира (его объективность) и одновременно его внутрен-

ние различия – простые и сложные формы материи, выработать понима-

ние мира как развивающейся материи, в которой вещи разной степени 

сложности находятся в генетическом и функциональном единстве. Данное 

понимание ставит жесткий запрет на сведение сложного к простому и 

наоборот. Понимание сознания как отражения объективной реальности, 



57 

идеального, субъективного способствует определению тождества и разли-

чия сознания и материи и не допускает сведение одного к другому. Опре-

деление человека как социального материального существа, производяще-

го собственные сущность и существование, приводит к выводу, что созна-

ние и труд – исключительные свойства человека, они могут быть присущи 

только социальному субстрату. Современный материализм, таким обра-

зом, позволяет не то чтобы решить проблему искусственного интеллекта в 

его сильном значении, а утвердиться во мнении, что мыслящая или тру-

дящаяся машина – такая же выдумка, как и голем, машина времени или 

вечный двигатель. Стоит отметить, что и само понятие искусственного 

интеллекта (именно интеллекта!) в любом его значении, с точки зрения 

современного материализма, оказывается крайне неудачным, сбивающим 

с толку. Понятие искусственного интеллекта, по сути, было выработано на 

основе старой логики и явно нуждается в снятии. 

Все попытки преодолеть духовное отчуждение духовными средства-

ми (более глубокой, адекватной теорией) все же не в состоянии упразд-

нить его в принципе. Истоки духовного отчуждения кроются не в самой 

мысли, а в объективном общественном существовании человека, в фор-

мах его материального отчуждения. В своих материальных (производ-

ственных) основаниях современное общество оказывается весьма проти-

воречивым образованием. Оно строится на т.н. частичном, узкоспециали-

зированном, доведенном до элементарного предметного действия труде. 

Общее в нем – абстрактный труд является субстанцией товарной стоимо-

сти. Частичный труд производит прибавочную стоимость, которая  

отчуждается без всякого эквивалента. Рост многообразия (сложности) 

общества, представленного в совокупном многообразии частичных видов 

труда, осуществляется при капитализме за счет обеднения (упрощения) 

навыков подавляющего большинства непосредственных производителей 

[25]. 

Предприниматель извлекает прибавочную стоимость в двух формах – 

абсолютной и относительной. Абсолютная прибавочная стоимость произ-

водится путем нещадной эксплуатации наемного работника (частичного 

труда) и имеет естественные пределы. Относительная прибавочная стои-

мость образуется путем применения на производстве технических нови-

нок и рационализации кооперации частичного труда [19, с. 169–479]. При 

этом изобретения создаются не частичным рабочим, а субъектом т.н. все-

общего труда – рабочим-рационализатором, инженером, ученым. Всеоб-

щий труд – это сложный материальный труд. Как таковой, он требует 



58 

непосредственного сложного интеллектуального сопровождения. Он – од-

новременно сложный материальный и умственный труд. Он – сложно ко-

оперированный (и потому обобществленный) и одновременно существен-

но индивидуализированный труд [19, с. 116; 23, с. 207–211; 24; 25; 26, 

с. 150–205]. 

Частичный труд является объективной основой всякого отчуждения. 

В нем человек не способен себя реализовать целиком, во всем многообра-

зии своих свойств, сторон и отношений, а потому приписывает все богат-

ство человеческого рода не себе, а некоей неведомой ему реальности – бо-

гу, мировым элитам, машине. Частичный труд является объективной ос-

новой и любого редукционизма: как частичному, а потому простому, мак-

симально бедному, «одномерному» существу, индивиду оказывается 

свойственно все упрощать, сводить многообразие сторон своего суще-

ствования к одной из них. 

Ограниченность существования человека снимается при переходе от 

частичного труда ко всеобщему. Именно во всеобщем труде обнаружива-

ется относительное совпадение индивида и рода, и человек оказывается 

способным увидеть и реализовать все богатство общественных сил в себе, 

уяснить, что в обществе он – единственная творческая, мыслящая и про-

изводящая сила. Представления о машине, способной мыслить и трудить-

ся, вызревают в процессе отражения жизни частичных индивидов, убеж-

дение, что мыслить и трудиться может только человек, становится след-

ствием отражения всеобщего труда и всего многообразия трудовых дей-

ствий общества в целом в связи со всеобщим трудом. 

Компьютер – продукт всеобщего труда. Посредством него человек 

может реализоваться во всем многообразии своих свойств, сторон жизни 

и отношений. Однако в обществе, в котором, помимо всеобщего труда – 

занятия скромного меньшинства, массово представлен частичный труд, 

способы использования компьютерной техники существенно разнятся. 

Применение к компьютеру всеобщего труда позволяет человеку разви-

ваться во всех планах и потому отношение к нему вырабатывается как 

техническому средству, не более. Частичное практическое отношение к 

компьютеру, напротив, утверждает и закрепляет «одномерность» пользо-

вателя, вынуждает человека отчуждать свою сущность и приписывать ее 

машине. 

  



59 

Список литературы 
1. Тьюринг А. Вычислительные машины и разум. – М.: Издательство АСТ, 2018 – 128 с. 

2. Сёрл Д. Разум, мозг и программы // Глас разума. – Самара: Бархах-М, 2003. – С. 314–331. 

3. Деннет Д. Разум от начала и до конца. – М.: ЭКСМО, 2021. – 528 с. 

4. Чалмерс Д. Сознающий ум: в поисках фундаментальной теории. – М.:URSS, 2013 – 512 с. 

5. Дубровский Д.И. Мозг и психика (о необходимости философского отрицания психофи-

зиологической проблемы) // Вопросы философии. 1968. № 8. С. 145–155. 

6. Дубровский Д.И. Зачем субъективная реальность, или почему информационные процессы 

не идут в темноте (ответ Д. Чалмерсу) // Сознание, мозг, искусственный интеллект. – 

М.: Стратегия-центр, 2007. – С. 139 – 163. 

7. Дубровский Д.И. Проблема «сознание и мозг»: информационный подход // Знание. Пони-

мание. Умение. 2013. № 4. С. 92–98. 

8. Дубровский Д.И. Задача создания общего искусственного интеллекта и проблема созна-

ния // Философские науки. 2021. № 1. С. 13–44. 

9. Ильенков Э.В. Психика и мозг (Ответ Д.И. Дубровскому) // Вопросы философии. 1968. 

№ 11. С. 145 – 155. 

10. Ильенков Э.В. Идеальное // Философская энциклопедия. В 5 т. – М.: Советская энцикло-

педия, 1962. – Т. 2. – С. 219–227. 

11. Ильенков Э.В. Философия и культура. – М.: Политиздат, 1991. – 446 с. 

12. Барулин В.С. Отношение материального и идеального в обществе как проблема истори-

ческого материализма. – Барнаул: Алтайское книжное изд-во, 1970 – 327 с. 

13. Оконская Н.Б. О сущности средств труда // Философия пограничных проблем науки. 

Пермь: изд-во Пермского ун-та, 1972. Вып. 5. С. 63–74. 

14. Орлов В.В. Средства труда как искусственные (преобразованные) природные элементы 

социального // Философия пограничных проблем науки. Пермь: изд-во Пермского ун-та, 

1972. Вып. 5. С. 79–114.  

15. Орлов В.В., Васильева Т.С. Труд и социализм. – Пермь: изд-во Пермского ун-та, 1991. –

 203 с. 

16. Зворыкин А.А., Осьмова Н.И., Чернышев В.И., Шухардин С.В. История техники. – М.: 

Изд-во социально-экономической литературы, 1962. – 772 с. 

17. Товмасян С.С. Философские проблемы труда и техники. – М.: Мысль, 1972. – 279 с. 

18. Маркс К. Нищета философии // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 4. – М.: По-

литиздат, 1955. – С. 65–185 

19. Маркс К. Капитал. Т.1 // Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. 2-е изд. Т. 23. – М.: Политиз-

дат, 1960. – 907 с. 

20. Волков Г.Н. Эра роботов или эра человека? – М.: Политиздат, 1965 – 159 с. 

21. Орлов В.В. К понятию человеческой природы // Философия пограничных проблем науки. 

– Пермь: Изд-во Перм. ун-та, 1968. Вып. 2. С. 87–101. 

22. Орлов В.В. К общей философской концепции человека // Философия пограничных про-

блем науки. Пермь: Изд-во Перм. ун-та, 1974. – С. 72 – 93. 

23. Орлов В.В., Васильева Т.С. Философия экономики. – Пермь: Изд-во Пермского ун-та, 

2005. – 265 с. 

24. Корякин В.В., Орлов В.В. Труд, стоимость и собственность в современном обществе // 

Вестник Вятского гос. гум. ун-та. 2009. Т. 4. № 4. С. 46 – 55. 

25. Корякин В.В. Современный мир и философия // Новые идеи в философии. 2013. Вып. 21. 

С. 11 – 30. 

26. Гриценко В.С. Труд в постиндустриальном обществе. – Пермь: Изд-во Пермского унта, 

2013. – 210 с. 



60 

COMPUTER TECHNOLOGY AND HUMAN ESSENCE:  

UNDERSTANDING AND DEDELOPMENT 

 

Vyacheslav V. Koryakin 
Perm State University 

15, Bukireva st., Perm, 614068 

 

Computer technology is a universal tool for human self‑actualization and 

development. However, attitudes toward it are divided. This divergence becomes 

especially apparent in debates about the possibility of creating a machine capable 

of thinking and working. The reasons for these differing viewpoints lie both in 

the abstractions and forms of logic employed in framing and solving problems of 

artificial intelligence and robotization, and in the objective foundations of human 

social existence. The abstractions of classical philosophy and science, formal 

logic, and the prevalence of partial labor in society lead some scholars to argue 

that creating a thinking and working machine is fundamentally possible. Con-

versely, the application of dialectical‑materialist logic and its core abstractions, 

alongside the rise of universal labor as a social phenomenon, fosters the convic-

tion that consciousness and labor are uniquely human attributes. Machines, in 

this view, are but a tool for the full realization of these human capacities.  

Keywords: labor, partial labor, universal labor, consciousness, machine, 

computer, artificial intelligence, formal logic, dialectical logic 

  


