
102 
 
УДК 101.8 

DOI: 10.17072/2076-0590-2025-15-102-111 

 

ОСОБЕННОСТИ СРЕДНЕВЕКОВОГО  
ИСТОРИЧЕСКОГО СОЗНАНИЯ��  

Д.В. Савенков 
Ассистент кафедры философии 

Пермский государственный национальный исследовательский университет 

614068, Пермь, ул. Букирева, 15 

E-mail: savenkov.dmitriy.1997@mail.ru     
 

Проанализированы историософские концепции выдающихся мыслите-

лей Средних веков (Лактанция, Августина Блаженного, Евсевия Кесарий-

ского, Иоахима Флорского, Фомы Аквинского). В результате анализа выяв-

лены такие общие особенности средневекового исторического сознания, как: 

теоцентризм, провиденциализм, эсхатологизм, линейное понимание истори-

ческого процесса, универсализм, трансцендентализм, дистанцирование от 

фатализма, абстрактность социального идеала. Каждой из выявленных осо-

бенностей дана содержательная характеристика.   

Ключевые слова: историческое сознание, социальный идеал, линей-

ность истории, Лактанций, Августин Блаженный, Евсевий Кесарийский, 

Иоахим Флорский, Фома Аквинский  

 

Специфика исторического сознания средних веков не может быть по-

нята без раскрытия особенностей всего общественного сознания той эпохи.  

Коротко говоря, они состоят в следующем. Как известно, содержание всей 

духовной деятельности в европейском средневековье было связано с хри-

стианской религией, с ее догматами. Христианство сформировалось не на 

пустом месте, оно опиралось на идейное наследие предшествующих эпох. 

Как справедливо указывает Л.А. Мусаелян, «христианство возникло в ре-

зультате взаимодействия двух цивилизаций – Западной (эллинской) и Во-

сточной (семитской). Поэтому средневековое христианское историческое 

сознание несет в себе следы предшествующих эпох» [2, c. 34]. В основаниях 

христианства отчетливо проявилось наследие античной философии: Пла-

тон и Аристотель оказали значительное влияние на становление идеи еди-

ного бога. 

Центральная идея христианской догматики – креационизм. Он играет 

ключевую роль в становлении и развитии исторического сознания средних 

веков. Как отмечает Р. Коллингвуд, «метафизической доктрине субстанции 

в греко-римской философии был брошен вызов христианской доктриной 

творения. Согласно последней, ничто не вечно, кроме бога, а все остальное 

было сотворено им» [3, c. 47].  
                                                            
� Савенков Д.В., 2025 



103 
 

Мировоззрению средних веков и, следовательно, историческому со-

знанию тоже присуща идея конечности истории. Историческое сознание 

средних веков пронизано эсхатологизмом. Человеческая история, согласно 

этому взгляду, движется от начала (сотворения мира и человека) к завер-

шению истории, к Страшному суду. Историю, в соответствии с общепри-

нятой средневековой схемой, можно разделить на три этапа: история до 

Христа, или история мрака; она представляет собой лишь подготовку к со-

бытию, которое произойдет в будущем. Второй этап – от Христа до Страш-

ного суда. На этом отрезке исторического процесса религиозные догматы 

получают свое практическое выражение в действиях людей. На третьем 

этапе земная история будет завершена, произойдет переход к подлинной 

божественной истории. В дальнейшей эволюции эта схема детализируется, 

количество значимых событий в ней увеличивается. Р. Коллингвуд в этой 

связи отмечал: «<…> История делится на эпохи, или периоды, каждый из 

которых имеет специфические особенности и отличается от периода, пред-

шествовавшего ему, каким-нибудь событием. На специальном языке исто-

риографии такого типа подобное событие называется эпохальным» [3, 

с. 50].  

Важнейшее значение для исторического сознания средних веков имеет 

вопрос о положении человека в универсуме и в обществе. Люди являются 

равными изначально по факту своего сотворения. Человек оказывается 

универсальным существом, которое ограничено в своих возможностях 

лишь замыслом творца. Ему же было угодно устроить общество иерархи-

ческим образом. Это позволяет объяснить социальное неравенство, реально 

существующее в средневековом (т.е. феодальном) обществе.  

Средневековому мировоззрению свойственно также такое качество, 

как холизм, т.е. представление о мире как о целом, организованном в соот-

ветствии с замыслом творца. Это не могло не сказаться на характере исто-

рического сознания в Средние века. Партикулярная история в сознании 

средневековых мыслителей представала не как изолированное явление, а 

как органичная часть истории всего человечества.  

Обратимся к наследию наиболее выдающихся мыслителей средних ве-

ков, чтобы более рельефно показать особенности исторического сознания  

того времени. Одним из первых крупных средневековых историков был 

Лактанций (ок. 240 – ок. 320).  Его труды являются ценным историческим 

источником, так как они созданы непосредственным свидетелем и очевид-

цем описываемых событий.  

Лактанций подчеркивает, что мир, сотворенный богом, в определен-

ный момент времени с необходимостью превращается в небытие. В силу 

ограниченности человеческого разума мы не можем точно определить, ко-

гда это произойдет. «<…> Один лишь Эпикур, – пишет Лактанций, – следуя 



104 
 
Демокриту, оказался правдив в этом деле, когда говорил, что все когда‑то 

было рождено и когда‑то погибнет. И тем не менее он не мог открыть, по 

каким причинам и в какое время уничтожится все это творение» [4, c. 463]. 

Лактанций связывает предстоящий конец истории со вторым пришествием 

Христа, которое продиктовано исторической необходимостью, заключаю-

щейся в том, чтобы озарить божественной благодатью праведников и нака-

зать страшными муками грешников. Неотвратимость конца истории проис-

текает, по Лактанцию, из сотворенности мира и его конечности в простран-

стве. Но то, что конечно в пространстве, конечно и во времени. И то, что 

сотворено богом, есть результат божественного замысла. Следовательно, 

через конечность исторического процесса раскрывается божественный за-

мысел. 

Особое внимание уделяет Лактанций идее божественного провидения. 

Выдающийся средневековый мыслитель утверждает, что люди действуют 

с необходимостью, реализуя замысел творца. Бог направляет деятельность 

людей и определяет ее содержание. Но тогда возникает логичный вопрос о 

том, в чем заключается божественное провидение, задающее смысл исто-

рии. Лактанций пытался на этот вопрос ответить, но нельзя сказать, чтобы 

его ответ отличался ясностью и последовательностью.   

Совершенно очевидно, что каждый человек действует, исходя из соб-

ственного понимания своих целей и задач. Таким образом, смысл деятель-

ности каждого человека индивидуален. Иными словами, история является 

совокупностью единичных смыслов, которые ведут к реализации общего 

смысла истории. Но каким образом это индивидуальное многообразие смыс-

лов соотносится с монизмом божественного замысла? Ответ Лактанция на 

этот вопрос таков: «Разумеется, бог хотел видеть и ваять людей под различ-

ными Своими образами, словно статуэтки, которыми бы мог услаждать 

Себя. А если это так, то Он заботится о животных и особенно о человеке, 

которому подчинил все» [4, c. 472]. Однако, если бог «подчинил человеку 

все», то человек оказывается свободен совершенно. Такое решение не может 

устроить религиозно настроенного мыслителя, поэтому он вынужден огра-

ничивать свободу человека внешними (т.е. божественными) установлени-

ями.  Получается, таким образом, что бог, даруя человеку свободу, в то же 

время отнимает ее, отрицая за своим творением право на самостоятельное 

принятие решений. Поэтому свободу человека приходится переносить за 

пределы истории, в мир, который наступит после Страшного суда.  

Обратимся к наследию другого крупного средневекового мыслителя – 

Евсевия Кесарийского (ок. между 260 и 270 – 339/340). Он предлагает соб-

ственную историософскую концепцию, в основе которой лежит представ-

ление о линейном характере истории. Его несомненная заслуга перед исто-

рической наукой – создание универсальной хронологии истории различных 



105 
 
народов. Центральной фигурой исторического процесса в концепции Евсе-

вия Кесарийского является, естественно, Христос. «Я поставил себе зада-

чей, – пишет знаменитый теолог, – описать следующие события: преемство 

святых апостолов; то, что произошло от времен Спасителя нашего и до 

наших дней; какие и сколь важные дела совершены были, по сказаниям, в 

Церкви: кто стоял во главе наиболее известных церковных кругов» [5]. Ис-

тория изображается Евсевием в целом в оптимистическом ключе, как по-

ступательное движение от варварства к цивилизации, а затем к пришествию 

Евангелия и его распространению. Периоды упадка и бедствий он рассмат-

ривает как временные отступления от этой генеральной линии, как прояв-

ление неравномерности исторического процесса. В его концепции обнару-

живается также идея роста основательности истории, но, конечно, трактуе-

мая на христианский лад. «Теперь (после победы Константина – Д.С.)  свет-

лый и ясный день, не омрачаемый никаким облаком, озарил лучами небес-

ного света церкви Христовы по всей земле. Даже тем, кто чужд нашему 

братству, ничто не мешает пользоваться, если не всецело, то хотя бы долей 

того, что даровано нам от Бога» [5]. Характерные особенности средневеко-

вого исторического сознания наиболее отчетливо прослеживаются в книге 

Евсевий Кесарийского, повествующей о противостоянии римских импера-

торов Константина и Лициния. Константин одержал победу, и автор усмат-

ривает в таком исходе борьбы проявление божественной воли. Бог даровал 

победу тому, кто сохраняет ему верность, неверных же он обрекает на по-

ражение. «Бог, – пишет Евсевий, –  ниспослал ему (Константину. – Д.С.) 
свыше победу как достойную награду за благочестие, а злодея со всеми его 

советниками поверг к ногам Константина…» [5].  Особое значение Евсевий 

Кесарийский придает миланскому эдикту (313 г.), ибо благодаря послед-

нему происходит восстановление христианского порядка, провозглашается 

«царство божие» на Земле. Иными словами, элиминируются все противо-

речия предшествующих периодов, история становится подлинной, она 

начинает развиваться в соответствии с христианскими принципами.  Таким 

образом, историк намечает некоторый эскиз социального идеала. Вот его 

недвусмысленное заявление на этот счет: «<…> Не перестанем исповедо-

вать и прославлять Подателя таких благ (Бога.  – Д.С.), прощающего все 

беззакония наши, исцеляющего все болезни наши, избавляющего от гибели 

жизнь нашу, венчающего нас милостью и щедротами, исполняющего бла-

гами желания наши…» [5].  Подобная трактовка факта заключения милан-

ского эдикта не разделялась другими средневековыми мыслителями, она 

представляет собой оригинальную особенность историософской концеп-

ции Евсевия Кесарийского.  

Один из наиболее крупных мыслителей средних веков (возможно, са-

мым крупным) был Августин Блаженный (354–430). Он создал целостную 



106 
 
концепцию исторического процесса, в которой особенности средневекового 

понимания истории нашли свое наиболее полное и последовательное выра-

жение. Августин рассматривает общество как арену борьбы добра со злом. 

Согласно Августину, ирония истории, заключается в том, что человек, творя 

добро, невольно совершает зло. Подобное положение вещей объясняется 

тем, что человек, будучи творением существа абсолютно совершенного, по 

своей природе изначально греховен. Человек бесконечно мал по сравнению 

с творцом мира. (Людвиг Фейербах, комментируя этот аспект христианского 

мировоззрения, замечал: чем богаче по содержанию сущность Бога, тем бед-

нее оказывается сущность человека [6, с.71].) Бог обладает неограниченной 

властью над человеком. Следовательно, человек зависит от бога абсолютно.  

Августин в «Исповеди» заключает: «Ты же, Господи, создал мир из материи 

бесформенной, которая почти "ничто", создал из "ничего", чтобы из этого 

создать великое, чему изумляемся мы, сыны человеческие» [7, с. 197]. Вот 

еще одно его суждение на этот счет: «<…> Ничто не могло бы пройти, если 

бы Ты не содержал всего. И так как "годы Твои не иссякают", то годы Твои 

– сегодняшний день» [7, c. 10–11]. Полная беспомощность человека делает 

его неспособным к историческому творчеству, поэтому, согласно Авгу-

стину, требуется постоянное вмешательство бога в ход исторического про-

цесса. Таким образом, подлинным субъектом исторического процесса ока-

зывается бог. Вся история начинается с бога и заканчивается им.  

Важную роль в историософской концепции Августина играет идея пер-

вородного греха, лежащего на человечестве. Этот грех неискупим. Боже-

ственный Абсолют наделил людей способностью нарушить заповедь воз-

держания от поедания плодов с древа познания добра и зла, но не дал им 

возможности искупления. Комментируя этот аспект воззрений Августина, 

В.И. Уколова замечает: «Первородный грех не мог быть преодолен лич-

ными усилиями первого человека или кого-либо из его потомков. Человек 

обладал свободой, чтобы пасть, но он не имеет свободы подняться» [8]. 

Вина за грехопадение, таким образом, целиком и полностью лежит на че-

ловеке. Эту сторону взглядов В.И. Уколова излагает так: «Сотворенный 

мир по замыслу Божиему должен был быть прекрасным, лишь первый акт 

человеческого своеволия приводит к тому, что в своей обращенности к че-

ловеку мир становится враждебным и искаженным» [8].  

Однако Августину Блаженному чужд фатализм. С его точки зрения, 

отягощенность человечества первородным грехом не отменяет индивиду-

альной ответственности человека перед богом за свои деяния. В последую-

щие эпохи идея личной ответственности человека перед историей получает 

свое развитие. На это обстоятельство указывает, в частности. Л.А. Му-

саелян. Он пишет: «Так как выбор индивидуален и обусловлен чувствами и 

отношением человека к Богу, то исторический процесс приобретает  



107 
 
личностный (персоналистический) характер, проходя как бы через внутрен-

ний мир каждого индивида» [2, c. 54]. Конечно, чисто логически идея изна-

чальной греховности человека не может быть совмещена с идеей ответ-

ственности индивида за свои поступки. Однако Августин, будучи мысли-

телем проницательным и чувствующим биение пульса жизни, не встал на 

позицию фатализма, дистанцировался от нее, ибо понимал, что она делает 

невозможной нравственную оценку поступков.  

В философии Августина наиболее рельефно выражена линейная кон-

цепция исторического процесса. Он считал, что история развивается, про-

ходя от этапа к этапу. Всего в истории шесть этапов: от Адама и Евы до 

потопа, от Ноя до Авраама, от Авраама до Давида, от Давида до переселе-

ния евреев в Вавилон, от вавилонского пленения до Христа, и наконец, от 

Христа до второго пришествия. Второе пришествие знаменует конец исто-

рии, и тогда произойдет Страшный суд. На примере Августина хорошо 

видно, что в средневековом сознании линейная концепция исторического 

процесса неотделима от эсхатологизма. Обращает на себя внимание и то 

обстоятельство, что этапы в концепции Августина разделены четкими ве-

хами и в роли последних выступают те или иные исторические события. На 

эту особенность исторического сознания средних веков указывает Р. Кол-

лингвуд [3, c. 53]. История в средние века мыслилась как процесс движения 

от одного эпохального события к другому, что придает всему процессу це-

лостность, в которой находит свое выражение воля провидения.  

Наше представление об историософской концепции Августина Бла-

женного будет неполным без упоминания о его размышлениях о борьбе 

«града земного» и «града небесного».  «Град земной» понимается им как 

воплощение зла, а «град небесный» – как воплощение добра.  При этом, что 

важно отметить, с течением времени происходит перемещение полюса 

добра с востока на запад. На эту сторону взглядов Августина обратил вни-

мание М.А. Барг. Он пишет: «<…> История (у Августина. – Д.С.) развер-

тывается последовательно – с востока на запад: Рим занял место Вавилона. 

Рим – мировая держава, посредством которой господу было угодно объеди-

нить в единое политическое целое "круг земель"» [1, c. 88]. Таким образом, 

в концепции Августина Блаженного история оказывается процессом, кото-

рый не только протекает во времени, но и развертывается в конкретном гео-

графическом пространстве.  

Согласно Августину, человек – существо, вовлеченное во вселенскую 

битву добра и зла. Не зная воли провидения, человек может активно реали-

зовать себя в этой битве, уповая на высшие силы. «Итак, – пишет Августин, 

– пусть никто не ищет причины, производящей злую волю (causam 

efficientem), так как она не производящая, а изводящая (уничтожающая – 

non efficiens, sed deficiens); потому что и злая воля не есть восполнение 



108 
 
(effectio), но убывание (defectio)» [9]. Смысл истории заключается в посте-

пенном освобождении индивида от своей греховной сущности, в достиже-

нии состояния, когда человек снова станет подлинно свободным. Финал ис-

торического процесса – «освобождение» «града божьего» от «града зем-

ного», которое произойдет по ту сторону земной жизни.   

Таким образом, в концепции Августина наиболее рельефно выражены 

такие особенности средневекового исторического сознания, как теоцентризм, 

эсхатологизм, провиденциализм, универсализм, неприятие фатализма.     

Рассмотрим основополагающие историософские идеи более поздних ав-

торов: Иохима Флорского (ок.1132 – 1202) и Фомы Аквинского (1225–1274).  

В соответствии с общим духом христианского мировоззрения, Иоахим 

Флорский помещает бога в центр всего мироздания. Историю Иоахим де-

лит на три периода, которые в соответствии с ипостасями Троицы называет 

эрами Отца, Сына и Святого Духа. Первая из данных эр длилась до прише-

ствия Христа, вторая близилась к завершению во времена Иоахима, а третья 

наступит позже. Жизнь людей в первую эпоху определяется плотью, во вто-

рую – и плотью, и духом, в третью – только духом.  

Каждой эпохе соответствует своя степень познания бога и одновре-

менно свой принцип организации человеческой жизни. В познании бога че-

ловечество проходит путь от простого знания до частичной мудрости, ко-

торая с наступлением третьей эры должна перейти в мудрость совершен-

ную. При переходе от одной эры к другой возрастает и глубина осознания 

человеком божественной мудрости, и степень человеческой свободы. Если 

на первой стадии люди рабски повиновались закону, с приходом царства 

Сына они получили благодать вместе с пониманием закона. Эра рабов 

(servorum) сменилась эрой детей (liberorum). На третьей стадии понимание 

закона станет ещё более глубоким, таким, что оно позволит людям чувство-

вать себя свободными. В третью эпоху, эру друзей (amicorum), люди будут 

обладать наибольшей степенью благодати [10, с.74]. 

Историческая концепция Иохима Флорского представляет собой вариант 

линейного понимания истории, где в процессе познания бога происходит ста-

новление человеческой сущности. Разумеется, бог понимается как сущность 

абсолютно неизменная, а свойством развития наделен только человек. Со-

гласно Иоахиму, это развитие заключается в росте человеческой свободы, по-

нимаемой, правда, чрезвычайно абстрактно.  Идея роста свободы связана в 

его концепции с представлением об освобождении от индивидуальной гре-

ховности (но не от первородного греха, который, в полном соответствии с 

христианским мировоззрением, мыслится как не поддающийся искуплению). 

Исторический процесс завершается, опять-таки в точном соответствии с хри-

стианской догматикой, установлением царства божия, что окрашивает исто-

риософию Иоахима Флорского в оптимистические тона.  



109 
 

Заслугой Фомы Аквинского является разработка целостной концепции 
свободы и необходимости в историческом процессе. Как сын своей эпохи, 
Фома Аквинский не мог не считать бога истинным субъектом исторического 
процесса. Человек же – объект истории. При таком понимании сути дела 
неотвратимо встает вопрос о том, как избежать тупика фатализма, как наде-
лить человека свободой воли, т.е. признать его ответственным за свои по-
ступки. Стремясь решить эту проблему, Фома выстраивает оригинальную 
трактовку соотношения случайности и необходимости в истории. Все собы-
тия, происходящие в действительности, он делит на два вида: те, природа 
которых случайна, и те, чья природа необходима. Человек свободен в той 
мере, в какой он вовлечен в события первого вида. По этому поводу Аквинат 
высказывает следующий тезис: «<….>  Что происходит случайно, то, значит, 
божественное провидение и предназначило ему произойти случайно» [11]. 
Таким образом, божественное провидение дает человеку возможность реа-
лизовать свою свободу, предоставляя событиям течь по руслу случайности. 
Сопоставим только что процитированные высказывания Фомы Аквинского 
со следующим его положением: «Модусы необходимого и случайного отно-
сятся к предвидению Богом всего сущего, а не к предвидению причин» [11]. 
Таким образом «предвидение Богом всего сущего» противопоставляется 
«предвидению причин». При подобном подходе область, в которой воз-
можна реализация человеческой свободы, существенно ограничивается. Че-
ловек стеснен в своих возможностях, поскольку он не в состоянии повлиять 
на ход исторического процесса в целом, ему остается только область повсе-
дневности, только право принятия решений тактического уровня.  

Итак, на основании вышеизложенного можно выделить следующие 
специфические черты исторического сознания средневековой эпохи, выра-
женные с той или иной степенью полноты и отчетливости в историософ-
ских концепциях выдающихся мыслителей того времени.   

1. Теоцентризм. Бог мыслится как единственный субъект историче-
ского процесса. Человеку отведена роль орудия воплощения в жизнь боже-
ственного замысла.  

2. Провиденциализм. Исторический процесс понимается как поток со-
бытий, направляемый волей провидения.  

3. Линейное понимание исторического процесса. Общий ход истории 
представляется как движение по одному-единственному пути, не допуска-
ющее отклонений и вариантов.  

4. Эсхатологизм. В соответствии с христианской догматикой история 
трактуется как линейный процесс, идущий по направлению к Страшному 
суду и концу света.  

5. Универсализм. История понимается как единый процесс, охватыва-
ющий все страны и народы. Партикулярные истории вписаны в общий по-
ток событий.  



110 
 

6. Трансцендентализм. Земная история рассматривается как нечто не-

подлинное и трактуется как тень, как бледное подобие истинной истории, 

которая оказывается чем-то внешним по отношению к людям и соверша-

ется за пределами материального мира.  

7. Дистанцирование от фатализма. Средневековое историческое созна-

ние отказывалось принять идею абсолютной предопределенности и с помо-

щью хитроумной системы аргументов оставляло человеку пространство, в 

котором он мог реализовать свою свободу.  

8. Абстрактность социального идеала. Наиболее проницательные умы 

в Средние века ставили вопрос о достижении социального идеала, однако 

их представления об этом идеале были самыми общими, расплывчатыми и 

лишенными конкретики.  

Впрочем, абстрактность социального идеала не может быть поставлена 

средневековым мыслителям в вину, ибо уровень их понимания действи-

тельности соответствовал условиям общественного бытия. Этот вопрос, 

ввиду его теоретической сложности, требует отдельного рассмотрения.  

 
Список литературы 
1. Барг М.А. Эпохи и идеи: становление историзма. – М: Мысль, 1987. – 348 с. 

2. Мусаелян Л. А. Научная теория исторического процесса: становление и сущность / Изд. 2-

е, доп. и перераб.  – Пермь: Изд-во Перм. гос. ун-т.  2011. – 439 с. 

3. Коллингвуд Р. Дж. Идея истории. Автобиография / Перевод и комментарии Ю. А. Асеева // 

Академия наук СССР. –  М.: Наука, 1980. – 488 с. 

4. Лактанций. Божественные установления. Книги I-VII / Пер. с лат., вступ. ст. В. М. Тюле-

нева. – СПб.: Изд-во Олега Абышко, 2007. – 512 с. 

5. Евсевий Кесарийский Церковная история. – СПб.: Изд-во  Олега Абышко, 2013. – 544 с. 

URL: https://azbyka.ru/otechnik/Evsevij_Kesarijskij/tserkovnaja-istorija/ (дата обращения: 

22.01.2025) 

6. Фейербах Л. Сочинения: В 2 т. Пер. с нем. / Ин-т философии. – М.: Наука, 1995. Т. 2. – 425 с. 

7. Августин А. Исповедь Пер. М. Е. Сергеенко. – СПб. Из-во: Наука 2013. – 379 с. 

8. Уколова В.И.  Историческое сознание взгляд через эпохи // Люди и тексты. Исторический 

альманах., 2015. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/istoricheskoe-soznanie-vzglyad-cherez-

epohi (дата обращения: 22.10.2023)  

9. Августин А. О граде Божьем. URL: http://az.lib.ru/a/awgustin_a/text_0427_de_civitate_dei-

1.shtml (дата обращения 23.01.2024) 

10. Joachim of Fiore Enchiridion super Apocalypsim. – Toronto: 1986. – 136 с. 

11. Аквинский Ф. Сумма теологии. Часть I. Вопросы 1-43. Перевод Еремеева, A.A. Юдина  – 

Киев: Эльга, Ника-Центр, 2002. URL: https://azbyka.ru/otechnik/konfessii/summa-teologii-

tom-1/ (дата обращения 14.11.2023) 

12. Соколов В. В. Средневековая философия: Учеб. пособие для филос. фак. и отделений ун-

тов. – М.: Высш. школа, 1979. – 448 с. 
 

 

  



111 
 

THE PECULIARITIES OF HISTORICAL CONSCIOUSNESS  
OF THE MIDDLE AGES 

Dmitriy V. Savenkov 
Perm State University 

15, Bukirevа st., Perm, 614068, Russia 

The historiosophic concepts of outstanding thinkers of the Middle Ages 

(Augustine the Blessed, Eusebius of Caesarea, Joachim of Flora, Thomas Aqui-

nas) are analyzed. The analysis revealed such general features of medieval his-

torical consciousness as: theocentrism, providentialism, eschatology, linear un-

derstanding of the historical process, universalism, transcendentalism, distancing 

from fatalism, abstractness of the social ideal. Each of the identified features is 

given a meaningful characterization.   

Keywords: historical consciousness, social ideal, linearity of history, Au-

gustine the Blessed, Eusebius of Caesarea, Joachim of Flora, Thomas Aquinas 

  


