
5 

 

Раздел 1. Проблематика и поэтика мировой литературы 

 

УДК 821.111-1(73) 

doi 10.17072/2304-909Х-2025-21-5-13 

 

РА-СЕТ: НОВАЯ БОГИНЯ В ПОЭМЕ  

Э. ПАУНДА “THE CANTOS” 

 

Людмила Викторовна Братухина  
к. филол. н., доцент кафедры мировой литературы и культуры 

Пермский государственный национальный исследовательский университет  

614068, Россия, Пермь, ул. Букирева, 15  

Loli28@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9577-6228 

Статья поступила в редакцию: 10.11.2025 

 
Статья посвящена рассмотрению образа «принцессы Ра-Сет» (“The Princess Ra-

Set” [Pound 1975: 611]) в поэме Э. Паунда “The Cantos”. Анализируются упоми-

нания этой вымышленной богини в текстах различных песен (Canto XCI, XCII, 

XCIV, XCVIII) из циклов «Рок-Дрилл» и «Престолы». Особое внимание уделя-

ется Canto XCI, в котором персонаж появляется впервые. В контексте каждой из 

анализируемых песен прослеживается связь имени и атрибутики Ра-Сет с 

неоплатоническим сюжетом, значимым для всей поэмы в целом: устремление 

Души к созерцанию Единого и непостоянство достигнутого экстаза. Отмечается 

двойственность семантики имени придуманной Паундом богини, сочетающей в 

себе солнечное божество и божество, становящееся в Египте воплощением вся-

ческого зла. Также рассматривается возможность столь парадоксального соче-

тания имен вымышленной богини, исходя из традиций древнеегипетской мифо-

логии, сохранившей отдельные признаки изначальной солярной семантики 

культа Сета.  

Ключевые слова: Э. Паунд, “The Cantos”, Ра-Сет, Плотин, неоплатонизм, 

Мировая Душа, Нус, Единое, Елена Тирская, Феодора.  

 

Э. Паунд – один из представителей литературы XX столетия, творче-

ство которого ярко демонстрирует характерный для эпохи «культ мифа», 

отмечаемый исследователями [Мелетинский 2000; Саруханян 2002; Мо-

жаева 2002]. Я. Пробштейн усматривает в поэме “The Cantos” свой-

ственный зрелому Паунду мифологизм как «способ мышления, позво-

ляющий выявить в образе, символе или архетипе такое отношение ко 

времени, пространству и бытию, благодаря которому воссоздается кар-

тина мира». Основан подобный способ мышления не на «достоверности 

 
  © Братухина Л. В., 2025 



6 

 

пересказа мифологических сюжетов», а на «трансформации, метамор-

фозе или даже транспонировании мифа, то есть как бы разыгрывании 

мифа в другом месте и времени, или деконструкции мифа» [Пробштейн 

2003]. Подобный мифологизм можно охарактеризовать как «новое ми-

фотворчество» [Саруханян 2002: 285], продуцирующее новые мифоло-

гические образы как составные элементы «специфически организован-

ной понятийной системы» [Можаева 2002: 305].  

Целью настоящей статьи является рассмотрение одного из подобных 

«новых» мифологических образов, отражающих неоплатоническую си-

стему понятий. Преимущественно она представлена в “The Cantos” пер-

сонажами древнегреческой мифологии, однако, продолжая исследовать 

пласт древнеегипетских аллюзий в поэме1, обратимся примеру мифо-

творчества на материале именно этой культуры.  

В песнях XCI XCII XCIV, XCVIII поэмы “The Cantos” повторяется 

имя некоей «принцессы Ра-Сет» (“The Princess Ra-Set” [Pound 1975: 

611]). П. Либритс, автор монографии «Эзра Паунд и неоплатонизм» так 

характеризует эту загадочную фигуру: «богиня Солнца-Луны и Добра-

Зла (собственное изобретение Паунда)» [Liebregts 2004: 307]. 

А. В. Бронников комментирует имя Ра-Сет схожим образом: «“египет-

ская богиня”, выдуманная Паундом. Ее имя состоит из имени бога 

солнца Ра и бога тьмы Сета»2 [Бронников 2018: 843]. Рассмотрим каж-

дый из случаев появления этой богини в тексте “The Cantos”.  

Впервые имя Ра-Сет встречается в Canto XCI из цикла «Рок-Дрилл» 

(Rock Drill de los Cantares LXXXV–XCV, 1953–1956), наиболее насыщен-

ного египетскими аллюзиями по сравнению с другими частями поэмы 

Паунда. Канто начинается с музыкального центона: фразы, составлен-

ной из произведений трубадуров Гильома де Пуатье и Бернарта де Вен-

тадорна (“ab 1o dolchor qu'al cor mi vai” [Pound 1975: 610]), сопровожда-

емой квадратной нотацией, отражающей средневековый способ записи 

музыки. Перевести ее можно как: «со сладостью, которая наполняет мое 

сердце…». Отметим, что первая половина фразы взята из известной кан-

соны Гильома Пуатье, которая начинается с картины прихода весны, 

символизирующей возрождение природы и возобновление любовных 

надежд лирического героя: «Со сладостной весной / расцветают леса, и 

птицы / поют каждая на своем языке, /согласно стиху новой песни… С 

нашей любовью происходит то же, / что с веткой боярышника, /которая 

дрожит на дереве / ночью, в дождь и в холод, / до следующего дня, когда 

солнце расстилает свои лучи / по зеленым листьям и веткам» [Прован-

сальские трубадуры в переводах Оксаны Пахлевской 2011: 91]. Вторая 

же половина фразы отсылает к произведению Бернарта де Вентадорна, 

заканчивающемуся на трагической ноте, когда, согласно желанию своей 



7 

 

дамы, лирический герой отправляется в изгнание и удаляется от радости 

и любви. Паунд же заимствует выражение из самого начала кансоны, где 

трубадур словно сравнивает себя с жаворонком, бьющим крыльями от 

радости навстречу солнечному лучу, но также говорится о возможности 

упасть, позабыв махать крыльями [Bernart de Ventadorn 1984]. Это пере-

кликается с образом одного из откровений, переживаемых героем по-

эмы Данте в Раю: «Как жаворонок, в воздух вознесенный, / Песнь про-

поет и замолчит опять, / Последнею отрадой утоленный, / Такою мне 

представилась печать / Той изначальной воли, чьи веленья / Всему, что 

стало, повелели стать» [Алигьери 1967: 402]. Таким образом, этим свое-

образным эпиграфом Паунд завуалированно задает сюжет всего канто: 

устремленность к созерцанию некоей высшей реальности, особую роль 

любви как проводника созерцающего субъекта и непостоянство пребы-

вания в состоянии откровения в силу несовершенства его природы, ко-

торая может способствовать его падению из высших сфер.  

После этой музыкальной аллюзии в тексте канто следует очень об-

разная трактовка неплатонической3 идеи экстатического созерцания 

эманации Ума из Единого: “that the body of light come forth / from the 

body of fire / And that your eyes / Came to the surface / from the deep wherein 

they were sunken” [Pound 1975: 610].  

«Принцесса Ра-Сет» в Canto XCI упоминается в контексте неоплато-

нических  символов, систематически повторяющихся в поэме Паунда: 

“The Princess Ra-Set has climbed / to the great knees of stone, / She enters 

protection, / the great cloud is about her, / She has entered the protection of 

crystal / convien che si mova / la mente, amanda (XXVI, 34) / Light & the 

flowing crystal / never gin in cut glass had such clarity” [Pound 1975: 611]. 

Это образы света, кристалла4, а также, посредством цитаты из XXVI-й 

песни Рая «Божественной Комедии», указание на экстатическое созер-

цание света (ср. «Поэтому к Прасути, столь прекрасной, / Что все блага, 

которые не в ней, – / Ее луча всего лишь свет неясный, / Должна с лю-

бовью льнуть всего сильней /Душа того, кто правду постигает» [Алигь-

ери 1967: 428–429]).  Последующие упоминания Ра-Сет в тексте этого 

канто вновь оказываются связанным с образами света и кристалла, как 

метафоры Ума-нуса и его проникающей энергии, льющегося сияния: 

“Ra-Set over crystal / moving / in the Queen's eye the reflection» [Pound 

1975: 612]; «the light: flowing, whelming the stars / In the barge of Ra-Set / 

On over of crystal” [Pound 1975: 612].  

П. Либритс, анализируя Canto XCI, относит «принцессу Ра-Сет» к 

ряду «женщин Любви» (“women of Love”), упоминаемых в его тексте 

таких, как королева Елизавета I, Елена Тирская, жена императора Юс-

тиниана Феодора, Артемида. Эти женщины, по мнению исследователя, 



8 

 

все вместе воплощают «идею или форму “Царицы (Королевы)”, олице-

творяющую саму Любовь как средство проникновения в Кристалл» 

[Liebregts 2004: 307]. Соглашаясь с этим утверждением в принципе, 

уточним, что образ этой Царицы-Королевы может быть сопоставлен с 

неоплатоническим понятием Мировой Души. Так, исследователи тру-

дов Плотина отмечают: «Мировая Душа выступает связующим звеном 

между сверхчувственным и земным мирами, оставаясь целостной, неде-

лимой» [Васильев, Лобов 2008]; «Душа…отпрыск божественного ин-

теллекта. Она – двоица: есть внутренняя душа, настойчиво стремящаяся 

к нусу, и другая, которая обращена вовне. Последняя связывается с нис-

ходящим движением, в котором душа порождает свой образ, а он и есть 

природа и мир чувств» [Шлемова 2012: 146].  

Одна из названных выше «женщин Любви» – Елена Тирская – 

словно бы воплощает подобную двойственность. По сообщению Ири-

нея Лионского, эта женщина выдавалась неким Симоном-волхвом за 

первую Мысль (ennoia), мать всех вещей, нисшедшую в низшие сферы, 

породившую тварный мир и некогда бывшую Еленой Троянской (Iren. 

Adv. her. I. 23. 2; ср. Tert. De an. 34, 2–4). Паунд упоминает ее в таком 

контексте, который позволяет интерпретировать ее как сотворенную фи-

лософами Пифагором и Океллом: «Helen of Tyre / by Pithagoras / by 

Ocellus» [Pound 1975: 610]. О Елене, дочери Тиндара, оплакивающей 

увядание своей красоты говорит Пифагор в «Метаморфозах» Овидия 

(Ov. Met. XV, 232). Эта постаревшая «Елена Пифагора» может служить 

одним из примеров оппозиции бессмертной души и изменяемой, тлен-

ной и смертной материальной оболочки, важной идеи самосского фило-

софа, согласно Овидию. «Елену Окелла» можно понимать как персони-

фикацию сексуальности из его «учения о продолжении потомства» [Ло-

сев 2000: 57]. Двойственный характер Елены Тирской-Троянской прояв-

ляется в этом образе в том, что  она, долженствуя, согласно морализа-

торскому учению Псевдо-Окелла, иметь своей целью бесстрастное за-

чатие и деторождение как причащение человека к бессмертию [Лосев 

2000: 58–59], может быть и одним из ярчайших антипримеров страст-

ного похотливого поведения, нарушающих гармонию семейного очага и 

мира в целом. Упоминая столь спорную с точки зрения учений Пифагора 

и Окелла фигуру рядом с именами философов, Паунд может намекать 

на скрывающуюся в образе непонятной спутницы Симона Волхва Ми-

ровую Душу, нисшедшую до чувственного мира, но способную, следуя 

их учениям, выйти из падшего состояния, раскрыв свою сущность 

[Jonas 2001: 106–108]. 



9 

 

Еще одна прекрасная дама из этого списка – императрица Феодора – 

оказалась неоднозначно оценена в сочинениях современников: Проко-

пий Кесарийский в подробностях повествовал о её распущенности, бес-

стыдстве и цинизме (Тайная история IX), Иоанн Эфесский характеризо-

вал ее как «горевшую ревностью Божьей» (Церковная история 4,6), в 

житии Юстиниана сообщается о том, что Феодора, «которая была сна-

чала грешницей, но потом раскаялась и провела остаток жизни в чистоте 

и благочестии», причислена к лику святых. Такая двойственность кор-

релирует с идеей Плотина о разделении Любви на земную и небесную: 

«там (в умопостигаемом мире) – Афродита небесная, а здесь она оказы-

вается обычной, вроде как общедоступной. И всякая душа – Афродита, 

…когда душа пребывает в согласии со своей природой, то есть, когда 

хочет сделаться одно с богом, она любит прекрасной любовью, какую 

испытывает дочь к своему отцу. Однако стоит ей, пришедши в станов-

ление, вроде как поддаться обманчивым обещаниям сватов, она, сменив 

эту любовь на другую, смертную, в отсутствии отца бесчинствует» 

[Плотин 2007: 301].  

Как видим, паундовские героини5, соотносимые с образом Небесной 

Царицы, воплощают амбивалентность Мировой Души и свойственной 

ей Любви в ее земной и небесной ипостасях. Принцесса Ра-Сет – един-

ственная из подобных героинь «выдумана» создателем “The Cantos” и, 

как представляется, автором ей отводится особая роль. В то время как 

выше упоминаемые женщины просто изображены на фоне статичной 

картины паундианского рая, Ра-Сет отражает динамику восхождения к 

свету и отпадения от его созерцания. Часть её имени и атрибут (ла-

дья/барка) непосредственно связано с солнечным божеством – Ра, – еже-

дневно и еженощно совершающим движение по небесному и подзем-

ному Нилу, ежедневно являющим солнечный диск из тьмы. Кроме Canto 

XCI принцесса Ра-Сет появляется в Canto XCII: “Ra-Set in her barge now 

over deep sapphire” [Pound 1975: 618], а также в Canto XCIV: “The boat 

of Ra-Set moves with the sun” [Pound 1975: 641] и Canto XCVIII: “The boat 

of Ra-Set moves with the sun” [Pound 1975: 684]. В двух последних слу-

чаях ее упоминания сопровождаются высказыванием философа Окелла: 

“to build light” [Pound 1975: 642],  “but our job to build light” [Pound 1975: 

684], которое можно интерпретировать как цель путешествия Ра-Сет – 

деятельное устремление к созерцанию света как внутренней работы че-

ловека над собой для достижения возможности такого созерцания. 

Вторая часть имени принцессы сопряжена с именем божества, став-

шего в египетской мифологии воплощением всяческого зла («наруши-

теля легитимного порядка Египта и храмовых ритуалов; азиата-захват-



10 

 

чика, нелегитимно претендующего на царскую власть; и убийцы Оси-

риса» [Карлова 2016: 120], кроме того, творца хаоса и кровопролития 

[Карлова 2016: 127]). Исследователи истории египетской культуры от-

мечают, что подобное понимание образа Сета сформировалось только в 

Поздний период истории Древнего Египта (664–332 до н. э., XXVI–XXX 

династии). До этого Сет «как очень древнее и могущественное божество 

с самого раннего этапа развития своего культа обладал солярными чер-

тами, о чем древнеегипетская традиция никогда не забывала» [Карлова 

2014: 116]. Солнечная ипостась Сета «обладала особым значением в 

связи с утверждением царской власти и особыми качествами царя, кото-

рые он приобретал благодаря связи с Сетом» [Там же]. Солярная симво-

лика этого божества проявляется в его изображениях с солнечным дис-

ком над головой, что указывает на то, что «то Сет тождествен солнцу по 

своей природе». Один из египтологов, современник Э. Паунда, Б. Грдзе-

лофф в работе 1944 г., исследуя подобные памятники, вводит контами-

нацию «Сет-Ра» [Карлова 2014: 112], которой мог вполне воспользо-

ваться автор поэмы “The Cantos”, переиначив ее в соответствии с соб-

ственной задачей: показать первичность Солнца-Единого и вторичность 

отпавшей от него сущности-Мировой Души. Сет у Паунда с учетом всех 

исторических изменений в египетской культуре довольно логично впи-

сывается в эту аналогию, символизируя как отличность от Солнечного 

божества, так и соприродность ему. 

Подводя итог, можно отметить, что образ придуманной Паундом 

«принцессы Ра-Сет» раскрывает одну из ключевых сюжетных линий 

всей поэмы “The Cantos”: устремление Души (лирического героя и Ми-

ровой) к созерцанию Солнца-Света Единого. В имени этой богини, сле-

дуя неоплатонической концепции, отражена амбивалентность Мировой 

Души, устремленной к Единому, но не способной пребывать постоянно 

в экстатическом состоянии в силу своей природы и потому вынужден-

ной непрестанно повторять свой путь к свету, каждый раз вновь «созда-

вать свет». Не меньшее значение имеет и скрытое в двойном (и с первого 

взгляда оксюморонном) имени принцессы указание на изначальную со-

причастность к предмету ее устремлений: как Сет некогда был соляным 

божеством, так и Душа устремляется к тому, что некогда было ее нача-

лом.  

Примечания 
1 См. Братухина Л. В. Культура Древнего Египта в поэме Э. Паунда «The Can-

tos» // Мировая литература в контексте культуры. 2025. № 20 (26). С. 45–54. 

doi 10.17072/2304-909Х-2025-20-45-54 
2 Ср.: “The Princess Ra-Set: an Egyptian goddess, invented by Pound, from Ra (the 

sun god) and Set (the evil male deity)” [Cookson 2009: 194].  



11 

 

3 Плотин, упоминаемый в поэме целом ряде песен (XV, XCVIII, XCIX, C, CI), 

уподобляет солнце высшему в своей иерархии Единому-Благу: «…оно нахо-

дится по ту сторону сущностей, оно запредельно и энергиям, и уму, и мышле-

нию…. Благо должно пребывать собой, к нему же должны стремиться все, оно 

должно быть подобно центру круга, от которого [расходятся] все радиусы. При-

мером является также и Солнце, которое подобно центру для исходящего от 

него и зависящего от него света, ибо свет, конечно же, повсюду пребывает вме-

сте со своим источником и нигде не отсечен от него» (Plotin. Enn. I, 7, 1; пер. 

древнегреческого Т. Г. Сидаша,Р. В. Светлова).  
4 П. Либритс интерпретирует образ кристалла, появляющегося в различных пес-

нях поэмы The Cantos (например, Canto XVII, XL, LXXVI) как воплощение 

неоплатонической категории Нус-Ум (в триаде Единое-Ум-Душа): «граненый 

воздух», позволяющий Душе созерцать Единое [Liebregts 2004: 305].   
5 Мы не рассматриваем названных в монографии П. Либритса Елизавету и Ди-

ану, т.к. они не упоминаются Паундом напрямую в одном ряду с Еленой и Фе-

одорой. Их имена оказались в этом списке, очевидно, потому что упомянуты в 

Canto XCI.  

 

Список литературы 
Алигьери Д. Божественная Комедия / пер. М. Лозинского. М.: Наука, 1967. 

629 с. 

Бронников А. В. Аннотированный именной указатель // Эзра Паунд Кантос / 

пер., вступ. ст и комм. А. В. Бронникова. СПб.: Наука, 2018. C. 802–866. 

Васильев В. А., Лобов Д. В. Плотин о добре, зле, добродетели // Социально-

гуманитарные знания. 2008. №2. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/plotin-o-

dobre-zle-dobrodeteli (дата обращения: 27.10.2025).  

Карлова К. Ф. Сет как Сет-Ра и его солнечная ипостась // Вестник РГГУ. 

Серия «Философия. Социология. Искусствоведение». 2014. №14 (136).                  

С. 111–118.  

Карлова К. Ф. Образ бога Сета в древнеегипетской религии Позднего пери-

ода: на материале ритуально-магических текстов и памятников оазисов: дис. ... 

кандидата исторических наук: 07.00.03. Москва, 2016. С. 273.  

Лосев А. Ф. История античной эстетики. Поздний эллинизм. М., Харьков: 

Фолио, АСТ. 2000. 959 с. 

Мелетинский Е. М. Поэтика мифа.  М.: «Восточная литература РАН». 2000. 

408 с.  

Можаева А. Миф в литературе ХХ века: структура и смыслы // Художествен-

ные ориентиры зарубежной литературы ХХ века. ИМЛИ РАН. 2002. С. 305-330.  

Плотин Трактаты I-XI / пер. с древнегреческого Ю. А. Шичалина. М.: Греко-

латинский кабинет Ю. А. Шичалина. 2007. 444 с. 

Пробштейн Я. Вечный бунтарь // Эзра Паунд Стихотворения и избранные 

Cantos. СПб: Владимир Даль, 2003.  URL: https://archive.org/stream/pound-ezra-

cantos/Pound%20Ezra%20Cantos_djvu.txt (дата обращения: 20.10.2025). 

Провансальские трубадуры в переводах Оксаны Пахлевской //Алисова Т. Б., 

Плужникова К. Н. Старопровансальский язык и поэзия трубадуров. М.: МАКС 

Пресс, 2011. С. 159–169.  

https://archive.org/stream/pound-ezra-cantos/Pound%20Ezra%20Cantos_djvu.txt
https://archive.org/stream/pound-ezra-cantos/Pound%20Ezra%20Cantos_djvu.txt


12 

 

Саруханян А. П. Новое мифотворчество: У. Б. Йейтс и Дж. Джойс // Художе-

ственные ориентиры зарубежной литературы ХХ века. ИМЛИ РАН. 2002. 

С. 284–304.  

Шлемова Н. А. Философия как самопознание. Плотин // Вестник МГПУ. Се-

рия: Философские науки. 2012. №2. С. 143–148.  

Cookson W. A Guide to the Cantos of Ezra Pound. London: Anvil Press Poetry 

Ltd. 2009. 287 p.  

Jonas H. The gnostic religion: the message of the alien God and the beginnings 

of Christianity. Boston: Beacon Press. 2001. 355 p.  

Liebregts P. Ezra Pound and Neoplatonism. Madison: Fairleigh Dickinson Uni-

versity Press. 2004. 461 p. 

Pound E. The Cantos of Ezra Pound. London: Faber and Faber. 1975. 802 p. 

de Ventadorn B. Can vei la lauzeta mover // Troubadour Songs and Medieval Lyr-

ics. London: Hyperion Records Limited. 1984. URL: https://www3.nd.edu/~ab-

lachly/MUS20101/VentadornCanVeiLaLauzeta.html (дата обращения: 01. 11.2025).  

 

 

  

https://reader.exacteditions.com/issues/48729/spread/1
https://www3.nd.edu/~ablachly/MUS20101/VentadornCanVeiLaLauzeta.html
https://www3.nd.edu/~ablachly/MUS20101/VentadornCanVeiLaLauzeta.html


13 

 

RA-SET: THE NEW GODDESS IN E. POUND'S POEM THE CANTOS 

 

Ludmila V. Bratukhina 
Candidate of Philology, Associate Professor in the Department of World Literature 

Perm State University,  

614068, Russia, Perm, Bukirev str., 15 

Loli28@yandex.ru 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-9577-6228 

Submitted 10.11.2025 

 
This article examines the image of “The Princess Ra-Set” (Pound 1975: 611) in 

poem The Cantos. References to this fictional goddess in the lyrics of various cantos 

(Cantos XCI, XCII, XCIV, XCVIII) from the cycles Rock Drill and Thrones are ana-

lyzed. Particular attention is paid to Canto XCI, in which the character appears for the 

first time. In the context of each of the analyzed cantos, the connection between the 

name and attributes of Ra-Set and a Neoplatonic plot significant for the entire poem 

is traced: the aspiration of the Soul to contemplate the One and the impermanence of 

the ecstasy achieved. The article notes the dual semantics of the name of the goddess 

invented by Pound, combining within herself a solar deity and a deity who becomes 

the embodiment of all evil in Egypt. The possibility of such a paradoxical combination 

of names of a fictional goddess is also considered, based on the traditions of ancient 

Egyptian mythology, which preserved individual features of the original solar seman-

tics of the cult of Seth. 

Key words: E. Pound, The Cantos, Ra-Set, Plotinus, Neoplatonism, World Soul, 

Nous, One, Helena of Tyre, Theodora. 

 

Просьба ссылаться на эту статью в русскоязычных источниках следующим 

образом: 

Братухина Л. В. Ра-Сет: Новая богиня в поэме Э. Паунда “The Cantos” // Мировая 

литература в контексте культуры. 2025. № 21 (27). С. 5–13.  

doi 10.17072/2304-909Х-2025-21-5-13 

Please cite this article in English as: 

Bratukhina L. V. Ra-Set: Novaya boginya v poeme E. Paunda “The Cantos” [Ra-Set: 

The New Goddess in E. Pound’s Poem The Cantos]. Mirovaya literatura v kontekste 

kultury [World Literature in the Context of Culture]. 2025, issue 21 (27), pp. 5–13. 

doi 10.17072/2304-909Х-2025-21-5-13 

 


