
54  | ГЕОГРАФИЯ И ТУРИЗМ

ч е л о в е к  в  л а н д ш а ф т е

Т.И. Герасименко
Оренбургский государственный университет

ЭТНИЧЕСКАЯ КУЛЬТУРА И ЛАНДШАФТ: 
ГРАНИ ВЗАИМОДЕЙСТВИЯ

Роль ландшафтов в формировании этнической культуры, внутриэтнических различий и ме-
жэтнического сходства не отрицают даже «геонигилисты», разногласия касаются степени 
влияния. Не только этносы, характеризующиеся «жесткими» связями с природной средой, 

адаптируются в ландшафтах и видоизменяют их, формируя сложнейшую систему связей с при-
родой. Культурные ландшафты имеют этническую окраску и в  сходных природных условиях 
в мультикультурных регионах. Вместе с тем, в однородном ландшафте неизбежна конвергенция 
культур. Изменчивость этнокультурного пространства под влиянием ландшафтов проиллюстри-
рована конкретными примерами.

Ключевые слова: этническая культура; адаптация в ландшафте; конвергенция культур.

T.I.Gerasimenko
Orenburg State University

ETHNIC CULTURE AND LANDSCAPE: ASPECTS OF INTERACTION

The landscapes role in shaping the ethnic culture, internal ethnic differences and ethnic similari-
ties is recognized by researchers in different directions. The controversy relates to the degree of 
it influences in this processes. Not only ethnic groups that characterized by «hard» connections 
with the natural environment, adapt to the landscape and alter them, forming a complex system 
of relations with nature. Cultural landscapes also have ethnic overtones also in similar natural 
conditions in multicultural regions. However, in a homogeneous landscape the convergence of 
cultures is inevitable. The variability of ethnic-cultural space under the influence of the land-
scape is illustrated by concrete examples.

Keywords: ethnic culture; adaptation in the landscape; the convergence of cultures

Роль ландшафтов в  формировании и 
развитии этносов и этнических культур 
признается многими исследователями [10, 
11,15,16,18,26 и др.], многочисленные споры 
вызывает лишь степень его влияния. Не имея 
возможности в  рамках статьи проанализиро-
вать все точки зрения, остановлюсь коротко 
лишь на некоторых. На крайних полюсах — 
сторонники геодетерминизма, в  рамках кото-
рого первоначально складывалась культурная 
география, и культурного детерминизма, одно-
сторонне рассматривающего преобразующее 
влияние культурных факторов на природу; 
между ними  — умеренные взгляды посси-
билистов. Существование разных, зачастую 
противоположных концепций взаимодействия 

культур и ландшафтов предопределено слож-
ностью объекта исследования. 

Так, согласно гипотезе жестких культур-
ных границ в рамках концепции изоляциониз-
ма [6, 14, 24], культура привязана к определён-
ным ландшафтам, а роль природных факторов 
в дифференциации культурного пространства 
и формировании ценностных различий  — 
определяющая. На детерминированность куль-
туры природными особенностями указывают 
многие авторы.

Особое значение взаимодействию этно-
сов с ландшафтами, наряду с межэтническим 
взаимодействием, придавал Л.Н. Гумилёв [5]. 
Вслед за ним его последователи [21, 9 и др.] 
жестко привязывают этносы к ландшафтам, 
считая, что существование популяции вне 
зоны немыслимо, а все прецеденты   это редкие 
исключения. Так, К.П. Иванов утверждал, что 
ландшафт действует на этнос принудительно, 
а смена ландшафтов приводит к смене стерео-
типов поведения и возникновению новых суб

©  Герасименко Т.И., 2018
Герасименко Татьяна Ильинична,  
д. геогр.н., профессор,  
зав. кафедрой географии и регионоведения,  
Оренбургский государственный университет
tanyag26@yandex.ru



|  55GEOGRAPHY AND TOURISM

h u m a n  i n  t h e  l a n d s c a p e

этносов или даже этносов. Этот автор приводит 
многочисленные примеры этнической транс-
формации в  результате влияния ландшафтов 
(и других этносов). Так, долгане образовались 
на Таймыре в  результате смешения северных 
якутов, «объякученных» тунгусов (эвенков) и 
старожильческого русского населения. По его 
мнению, современная промышленная циви-
лизация обречена и не исчезает лишь из-за 
беспрецедентных темпов ограбления нако-
пленных биосферой ресурсов, а этнос «…не 
есть общность духовная или политическая, это 
общность природная». В продолжение темы 
С.Б. Потахин замечает, что уничтожение эт-
носами «вмещающего ландшафта» или войны 
ведут к полному исчезновению этноса, асси-
миляции, миграции, смене этнического типа 
природопользования [17].

Многие культурные особенности россиян 
определяет нулевая изотерма января, кото-
рая отделяет Западную Европу от России и 
представляет собой границу качественного 
скачка в  климате, детерминировавшего раз-
ные формы адаптации. У этой точки зрения 
есть сторонники. По сути дела продолжает 
развивать идеи Л.Н. Гумилева автор теории 
рубежной коммуникативности В.А. Дергачев 
[7]. Он считает маргинальные зоны гранич-
ные поверхности интенсивного взаимодей-
ствия природных, экономических, этниче-
ских и информационных процессов   важными 
элементами, развитие которых приводит к 
изменению «пространственной организа-
ции земной поверхности». Фактически речь 
идет об этноконтактных зонах, в  пределах 
которых происходит наиболее интенсивное 
взаимодействие. По мнению этого автора, 
географические условия, наряду с другими 
процессами, способны влиять на ход истори-
ческих событий, характер законов общества, 
нравы людей, род их занятий и т.д.

Известны концепции связи этногенеза с 
тектонической активностью геологических 
структур [23], с природными ритмами. Пере-
чень взглядов на данную проблему можно 
было бы продолжить.

Сторонники геодетерминизма подчеркива-
ют важность разнообразия ландшафтов для эт-
ногенеза, утверждая, что зарождение этносов 
и исторические судьбы человечества связаны 
лишь с сочетанием ландшафтов (по термино-
логии Ф. Клементса   с экотонами). Народы, на-
селяющие монотонные ландшафты, стабильны 
и в этническом, и в социальном плане. В регио-
нальных экотонах рождаются новые культуры 
и новые государства. «…Монотонный ланд-
шафтный ареал стабилизирует обитающие 
в нем этносы, разнородный — стимулирует из-
менения, ведущие к появлению новых этниче-

ских образований» [5, с. 192]. Есть мнение, что 
культура этносов, обитающих в  контрастных 
условиях, более восприимчива к новациям, 
лояльна к образу «иных». К примеру, хакасы, 
обитающие в  контрастных условиях, исполь-
зовали новации пришельцев как толчок для 
собственного развития. Верно и обратное  — 
однородные условия формируют неприятие 
«других».

С особенностями ландшафтов связывают 
стереотипы поведения этносов. По образному 
выражению Н.А. Бердяева, немец всюду видит 
и ставит границы, русская душа «ушиблена 
природой» и безграничностью, а китаец всюду 
видит китайца [1]. 

А. Тойнби [21] и П.А. Сорокин [20] — сторон-
ники взглядов на культурное пространство как 
более подвижное и динамичное, не столь жестко 
привязанное к ландшафтам и не ограниченное 
жесткими барьерами. По А. Тойнби, цивилизация 
в принципе может зародиться в любых природ-
ных условиях, а стимулом для ее развития может 
быть «неблагоприятное окружение», поскольку 
прогресс связан со способностью находить отве-
ты на разного типа вызовы, в том числе вызовы 
суровой природы.

Можно дискутировать по каждой из этих 
точек зрения. Бесспорно одно: весь уклад 
жизни любого этноса так или иначе связан с 
ландшафтами. Следует признать, что для тра-
диционных сообществ ландшафт  — действи-
тельно мощный фактор формирования. Однако 
для техногенных цивилизаций его роль не так 
велика. В современных условиях интернацио-
нализации и массовых миграций связь между 
этносом и ландшафтом опосредована, а смена 
ландшафтов не обязательно ведёт к этнокуль-
турной трансформации и смене этнической 
идентичности. Тем не менее, сохраняющееся 
этнокультурное разнообразие в значительной 
степени обусловлено спецификой природных 
условий.

Этносы адаптируются к природной сре-
де, преобразуя её и формируя сложнейшую 
систему связей  — особую в  каждом регионе, 
что и является одним из важнейших факторов 
формирования региональной этнокультурной 
специфики и региональной идентичности. Это 
особенно важно для этносов, отличающихся 
«жесткими» связями с природной средой, но 
проблема шире. Корректно говорить не о де-
терминизме, а о взаимном влиянии этносов 
и природной среды, к которой они адаптиру-
ются. На зональность и региональность это-
го сложнейшего процесса указал, например, 
Ю.Д. Дмитревский [6].

Ландшафты предопределяют многие 
черты культуры этноса (следует различать 
это понятие с этнической культурой: культура 



56  | ГЕОГРАФИЯ И ТУРИЗМ

ч е л о в е к  в  л а н д ш а ф т е

этноса имеет заимствования и региональную 
специфику). Так или иначе, связан с ландшаф-
тами весь уклад жизни населения. Природные 
условия и природные материалы оказывают 
влияние на все составные части культуры: ар-
тефакты, социофакты и ментифакты. Они во 
многом предопределяют архитектурно-плани-
ровочные традиции и градостроительные осо-
бенности (те же луковичные купола в России 
вместо заимствованных сферических из Визан-
тии, не выдержавших «испытания осадками»), 
предметы быта, пищевой рацион, одежду, моду, 
орудия труда, характер землепользования, спе-
циализацию хозяйств, сезонность работы, си-
стемы жизнеобеспечения, особенности воспи-
тания, менталитет, миропонимание, этнонимы 
и топонимы, восприятие пространства, наци-
ональный характер, религиозные воззрения и 
т.д. (см., в  частности, [3]). Разумеется, детер-
минированность более всего прослеживается 
в сельской местности, но и городским жителям 
не удается избежать влияния природной сре-
ды. Это выражается не только во внешнем об-
лике поселений, особенностях кухни и одеж-
ды, даже моды (в Сибири зимой предпочитают 
изделия из длинного меха не из прихоти, ме-
ховую одежду носят не только обеспеченные 
жители), но и в образе и укладе жизни. К при-
меру, оренбургские чернозёмы и климатиче-
ские условия «приучили» жителей всех нацио-
нальностей и социальных слоев (как селян, так 
и горожан) к возделыванию садово-огородных 
участков.

Сформированные под воздействием ланд-
шафтов черты довольно устойчивы: в резуль-
тате перемещения в  иные ландшафты частей 
того или иного этноса их традиции природо-
пользования долгое время сохраняются. Но со 
временем происходят заимствования и при-
способление к новым условиям даже стабиль-
ных экистических особенностей и хозяйствен-
ных навыков. В итоге границы архитектурных 
групп определяются не этническими, а при-
родными различиями (например, «степная» и 
«лесостепная» традиции).

Проиллюстрирую выше сказанное на при-
мере этнокультурного Оренбургско-Казах-
станского (ныне трансграничного) региона. 
Он формировался в  процессе колонизации 
в  маргинальной (контактной) зоне, на сты-
ке культур (кочевой и оседлой; исламской и 
христианской), ландшафтов (лесных, степных 
и полупустынных; пойменных и водораздель-
ных; равнинных и низкогорных) на протяже-
нии длительного временного периода. Формы 
колонизации предопределялись географиче-
скими условиями и межэтническими контак-
тами колонистов и автохтонных этносов, 
которые неизбежны даже в  случае изоляцио-

нистской политики той или иной этнокультур-
ной группы. Яркие примеры — безуспешная 
попытка немцев-меннонитов и староверов со-
хранить свою культуру путем изоляции. Про-
цесс формирования этнокультурного региона 
происходил вне «месторазвития» (родины) 
колонистов, что и послужило главной причи-
ной региональной этнокультурной специфики 
каждого из проживающих здесь этносов (т.е. 
региональных этнокультурных общностей), 
общих региональных культурных черт, а также 
ярко выраженной, наряду с этнической, регио-
нальной идентичности.

Наличие региональной идентичности в Рос-
сии ставится под сомнение некоторыми автора-
ми. Однако идея аспатиальности российского 
пространства [19] не отражает реальной ситу-
ации. Региональная идентичность в России не 
демонстрируется, как во многих зарубежных 
странах, где укорененность сопровождается 
патриотизмом, любовью к малой родине и гор-
достью за нее и за региональные бренды. Во 
многих странах мира в каждом городке и даже 
на каждой ферме жители гордятся своей при-
надлежностью к этнокультурной группе, мест-
ности и искренне считают производимые у них 
вино, сыр, мёд и пр. лучшими в мире. В России 
нередко люди стесняются своего провинци-
ального, особенно сельского, происхождения и 
стараются не афишировать региональную, кон-
фессиональную, этническую и другую идентич-
ность. Это не означает её отсутствия, а связано 
с усиливающейся поляризацией российского 
пространства по линии центр-периферия (на 
разных уровнях) и расслоением российского 
общества, приводящим к перемещению боль-
ших масс населения, а также с ксенофобией и 
снобизмом, которые, к сожалению, являются 
реальностью российской действительности. 
Региональная идентичность — это отражение 
территориальной структуры геопространства, 
и, как положительный либо отрицательный 
образ территории, она обусловлена экономи-
ко-географическим положением — столич-
ностью, периферийностью, маргинальностью, 
приграничностью. Она сформирована там, где 
есть для этого территориально (само)органи-
зованная основа —например, единый этно-
культурный территориальный комплекс (ЭТК) 
в Оренбургско-Казахстанском регионе [4]. 

Варианты и специфику взаимодействия 
этносов, толерантность среды формирую-
щейся региональной культуры и территори-
альную структуры региональной общности 
предопределяет знак комплиментарности 
(плюс или минус). Комлиментарность (от фр. 
compliment — похвала, лестное выражение) — 
по Л.Н. Гумилеву, подсознательное ощущение 
взаимной симпатии или антипатии и общно-



|  57GEOGRAPHY AND TOURISM

h u m a n  i n  t h e  l a n d s c a p e

сти людей, определяющей деление на «своих» 
и «чужих». Это понятие следует отличать от 
понятия «комплементарность» (от латинско-
го complementum — средство пополнения), 
или взаимодополняемость, используемого, 
например, в  биологии. Благодаря контактам 
и взаимодействию культур даже при про-
стом сосуществовании этносов и отсутствии 
насильственных действий неизбежны заим-
ствования и сближение этнических культур. 
Этнические общности сформировали миро-
ощущение на основе отношения к соседним 
народам как к равным. Положительная ком-
плиментарность явилась причиной формиро-
вания дву- и многонациональных поселений. 
Для них характерны нейтральные этнические 
контакты при сохранении своеобразия («ксе-
ния» по Л.Н. Гумилеву) либо взаимополезные 
(«симбиоз»). Примером ксении могут слу-
жить взаимоотношения между башкирами и 
русскими, а симбиоза  — между башкирами и 
немцами-меннонитами. Русские, украинцы, 
казахи в ряде случаев селились в одних насе-
ленных пунктах. Башкиры хорошо уживаются 
с немцами и русскими, но дистанцируются от 
татар, резонно опасаясь ассимиляции с ними. 
В результате межэтнического взаимовлияния 
и взаимодействия с ландшафтом образуется 
региональная динамическая этноландшафт-
ная система, лежащая в основе ЭТК. Новое ка-
чество населения приводит к трансформации 
идентичности. 

Современные этнокультурные ареалы фор-
мировались в ходе синхронного и диахронно-
го взаимодействия этносов. Контакты культур 
первоначально были нерегулярными или сти-
хийными (войны). Часто происходила ожесто-
ченная борьба за земли, ресурсы, господство 
в регионе. В определенные периоды с терри-
тории исчезали целые народы, однако они так 
или иначе влияли на культуру современных 
этносов и оставили культурный след в облике 
территории и топонимии. Постепенно обста-
новка стабилизировалась. Этносы рассматри-
ваемого региона не были несовместимыми, и 
в этом заключалась важная причина того, что 
этнокультурная среда на протяжении всей 
истории в маргинальной этноконтактной зоне 
была толерантной. Взаимодействие, взаимо-
проникновение и взаимовлияние происходи-
ли на протяжении всего длительного и слож-
ного процесса формирования этнокультурной 
географии политэтничного региона, для ко-
торого были характерны разные формы вза-
имодействия, в том числе (по П. Хаггету [25]) 
ассимиляция (поглощение), амальгирование 
(смешение, наложение), нивелирование, со-
существование и сотрудничество культур, что 
способствовало формированию общих куль-

турных черт и регионального самосознания 
населения.

Со временем региональные этнические кон-
такты интенсифицируются, в том числе межпо-
селенные, это приводит к образованию устой-
чивых пространственных связей. Усиливаются 
ассимилятивные процессы и метисация, след-
ствия межэтнических браков, а в ряде случаев 
происходит слияние этнокультурных групп, но 
это скорее исключение, чем правило. Наличие 
региональной идентичности и региональной 
культуры отнюдь не предполагает слияния 
этносов, напротив, они сохраняют различия и 
этническое самосознание. Переселенцы оста-
ются в орбите своей культуры, но приобрета-
ют региональные и локальные особенности. 
Трансформируется и культура автохтонных 
народов. В конечном итоге формируются реги-
ональные культуры. Кроме того, идентичность 
имеет несколько иерархических уровней по-
зиционирования: глобальный, цивилизацион-
ный, страновой, региональный, локальный.

Конвергенции этнокультурных групп спо-
собствует необходимость адаптироваться 
в ландшафтах и приспосабливаться к полити-
ческой и бюрократической государственной 
системе. В историко-географической ретро-
спективе межэтническое взаимодействие во 
все периоды сопровождается адаптацией в эт-
ногенезе (по Л.Н. Гумилеву — приспособлени-
ем этноса к ландшафту) и происходит по схеме 
этнос – ландшафт или этнос – этнос ландшафт, 
что оказывает влияние на стереотип поведе-
ния и идентичность. Этносы вне ландшафта и 
без адаптации в нем не формируются, поэтому 
схема взаимодействия по типу этнос – этнос 
возможна лишь в случае, если речь не идет о 
конкретной территории. Следует, в частности, 
сделать поправку в  связи с развитием совре-
менных средств коммуникаций и глобализа-
цией мирового пространства, результатом чего 
становятся внепространственные процессы 
и заимствования, проявляющиеся главным 
образом в  распространении технических до-
стижений современной цивилизации, моды, 
попкультуры. Жилища берберов в пустыне Са-
хара, сохранившие традиционный вид (будь то 
пещеры в Матмате либо глинобитные дома без 
окон в Загуане, более всего приспособленные 
к знойному климату), оснащены компьютера-
ми, телевизорами, мобильными телефонами и 
прочими маркёрами западной цивилизации, не 
говоря уже об автомобилях и иных современ-
ных средствах передвижения.

Есть все основания утверждать, что 
«отношения» между этносами и ланд-
шафтами регулируются комплиментар-
ностью, по аналогии с отношениями между 
этносами. Это важно учитывать при смене 



58  | ГЕОГРАФИЯ И ТУРИЗМ

ч е л о в е к  в  л а н д ш а ф т е

вмещающего ландшафта. Если 
этнос и новый ландшафт не-
совместимы, то этнос либо 
трансформируется и ассими-
лируется (и перестает суще-
ствовать), либо уходит с этой 
территории. В этой схеме знак 
комплиментарности облег-
чает либо осложняет адапта-
цию. Ландшафты в значитель-
ной степени предопределяют 
или корректируют особен-
ности и динамику быта, эко-
логической, экономической и 
духовной культуры, представ-
ления о времени и простран-
стве, жизни и смерти. 

Попытки переселения 
горцев Кавказа в  советский 
период на равнину не дали 
результатов, поскольку они 
не смогли адаптироваться к 
новому ландшафту, так же 
как жители тундры не смог-
ли прижиться в урбанистиче-
ских или лесных регионах. 
А вот оренбургские и казах-
станские степные и лесостеп-
ные ландшафты оказались 
приемлемыми не только для 
южнорусских и украинских 
«степняков», но и для жите-
лей лесной зоны, где скла-
дывалась культура большей 
части колонистов Оренбур-
жья. В степи, представляющей 
собой пояс кочевых культур, 
они вынуждены были при-
спосабливаться не только к 
особенностям проживания 
рядом с иными культурами, но 
и к иным ландшафтам. К при-
меру, переселенцам из лесной 
зоны пришлось искать новые 
для себя способы строитель-
ства и новые строительные 
материалы (Рис. 3, 4). 

Первоначально они сплав-
ляли по рекам бревна, однако 
постепенно перешли на са-
манные постройки, распро-
страненные среди местных 
жителей, позже — на кирпич. 
Некоторые этнокультурные 
группы не смогли адаптиро-
ваться в  суровом ландшафте 
сухих и солончаковых степей. 
Например, евреи, переселён-
ные в  регион в  годы Второй 

Рис. 2. Жилище берберов в Матмате

Рис. 3. Использование камыша в качестве строительного материала,  
аул Хан Ордасы, Западно-Казахстанская область

Рис. 1. Жилище берберов в Матмате (Тунис)



|  59GEOGRAPHY AND TOURISM

h u m a n  i n  t h e  l a n d s c a p e

мировой войны в  аул Хан Ордасы нынешней 
Западно-Казахстанской области, погибли в су-
ровых для них условиях. Представители дру-
гих этносов сумели приспособиться (Рис. 5).

Комплиментарные отношения многих эт-
носов со степью не случайны. Степь была за-
селена раньше, чем лесная зона, что доказано 
современными археологическими находками. 
Степь обеспечивала древних людей всем не-
обходимым для жизни. Лёссы были пригодны 
для сооружения пещер, овраги защищали от 
внешних опасностей, биологические ресурсы 
обеспечивали пропитание (люди занимались 
собирательством и охотой). 

В арабских и других восточных источниках 
степь от Днепра до Западной Сибири и Казах-
стана с XI по XV в. называется Дешт-и-Кыпчак 
(Великая Степь, или Степь кыпчаков). В рус-
ском языке слово «степь» появилось уже пос
ле монголо-татарского периода, до этого степь 
называли Диким полем, а кыпчаков — полов-
цами. Степь — беспредельная, загадочная для 
россиян, до XVIII в. малоизученная, представ-
ляет собой месторазвитие автохтонных этно-
сов, которые вели кочевой образ жизни. 

 Лесные пространства были так же загадочны, 
непонятны и сложны для жизни степняков, как и 
степь для лесных жителей. Зимой они жили в ау-
лах, а в летний сезон откочевывали вместе со ста-
дами, используя все преимущества степи. Места 
кочевий этих народов обычно не пересекались, 
благодаря чему они избегали столкновений.

Степь — это вмещающий ландшафт многих 
современных народов и фактор существенного 
отличия региональных культур от культур эт-
носов, обитающих в других природных зонах. 
Степь во многом сформировала региональные 
этнокультурные особенности и черты сход-
ства обитающих здесь этнокультурных групп. 
Заимствования элементов культуры, в первую 
очередь бытовой и экономической, неизбежны 
в сходных природных условиях. Конвергенция 
культур — это географическая реальность, не-
смотря на то, что селились мигранты в разных 
экологических нишах: оседлое русское и дру-
гое земледельческое население — в  долинах 
рек, казахи и башкиры, занимавшиеся кочевым 
скотоводством,   на водоразделах, что отраже-
но в  топонимии. Вдоль Урала среди деревень 

Рис. 4. Дом из Самана. Оренбургская область

Рис. 5. Феодориди, грек, живет в ауле Хан Ордасы



60  | ГЕОГРАФИЯ И ТУРИЗМ

ч е л о в е к  в  л а н д ш а ф т е

с типично русскими названи-
ями неожиданно (на первый 
взгляд) встречаются казах-
ские и башкирские.

Образ жизни кочевников 
формировал особый ментали-
тет и накладывал отпечаток на 
все элементы и особенности 
их культуры. Зимой они жили 
в аулах, в примитивных жили-
щах, ведя полуголодный образ 
жизни. Табуны лошадей отпу-
скали на тебенёвку в  откры-
тую степь, где они добывали 
траву копытами из-под снега. 
За лошадьми на это место гна-
ли рогатый скот, верблюдов, 
затем баранов. Весной лоша-
ди сами возвращаются домой 
не в  полном составе, а в  лет-
ний сезон люди откочевыва-
ют вместе со стадами скота, 
используя все преимущества 
степи и ощущая себя ее хозя-
евами. В настоящее время во 
многих хозяйствах степных 
районов Казахстана лошадей, 
как и раньше, выпускают на 
зиму пастись в степь.

В Оренбуржье и соседних 
районах Казахстана ландшаф-
ты по обе стороны россий-
ско-казахстанской границы 
сходные, но при продвижении 
на север степь сменяется ле-
состепью и лесом, в  южном 
направлении ковыльные сте-
пи сменяются полынными 
и солончаковыми. Степной 
ландшафт нарушается Рын-
Песками, ещё южнее степи 
сменяются полупустынями и 
пустынями. многообразие при-
родных условий, проявляюще-
еся в особенностях орографии, 
климата, гидрографического 
режима, почвы, растительного 
покрова, природной зональ-
ности и т. п., в  значительной 
степени оказывает влияние 
на систему расселения и эки-
стические особенности, про-
является в  выборе места для 
поселения, определяет набор 
строительных материалов, 
планировочные решения, ха-
рактер застройки. При единой 
административной системе 
двух ныне суверенных госу-

Рис. 7. Лошади после тебенёвки

Рис. 6. В казахстанской степи

Рис. 8. Поселение немцев меннонитов озеленены.  
Красногвардейский р-н, Оренбургская обл.



|  61GEOGRAPHY AND TOURISM

h u m a n  i n  t h e  l a n d s c a p e

дарств действие ландшафтного фактора сгла-
живалось, однако после делимитации постсо-
ветского пространства всё больше проявляется 
различий. Активно в  качестве строительного 
материала применяется саман, из которого 
строится каркас дома, сверху каркас обмазы-
вается глиной и обкладывается разнообразны-
ми отделочными материалами (выбор которых 
зависит от состоятельности семьи  — сайдинг, 
кирпич, глина). В Казахстане для строительства 
домов, заборов и надворных построек исполь-
зуют камышовые плиты, представляющие собой 
натянутые на каркасную основу и связанные 
между собой стебли камыша, в большом количе-
стве произрастающего на местных озёрах. 

Изменения пока мало коснулись крупных 
населённых пунктов, сохранившихся с совет-
ских времён: ведь основные фонды меняются 
медленно. Принцип регулярной планировки 
казахских поселений в первую очередь связан 
с относительно небольшим возрастом населен-
ных пунктов, в момент их возникновения уже 
был выпущен ряд указов о перестройке дере-
вень, в которых улицы предполагалось делать 
прямыми и правильным. Однако в  Казахстане 
растёт число дисперсных поселений, что отра-
жает происходящие экономические изменения 
(развитие фермерства, отгонно-пастбищное 
животноводство). В некотором роде это — воз-
вращение к прежнему образу жизни.

Не только ландшафты оказывают вли-
яние на формирование этнической культу-
ры, но и этносы видоизменяют их. Этносы 
вписаны в  ландшафт, адаптируются в  нём, 
преобразуют его. Это отражается в  специфи-
ке культурных ландшафтов, которые, с одной 
стороны, различаются в  зависимости от при-
родной зоны даже в  пределах одного этноса. 
Вместе с тем они имеют этническую окраску 
в пределах одной зоны даже при наличии сход-
ных природных условий и одного природного 
материала. Татарские, башкирские, русские, 
немецкие и другие селения имеют существен-
ные различия в планировке улиц и усадеб, за-
стройке, озеленении. Планировка старинных 
поселений татар издавна имела узкие кривые 
улицы с неожиданными поворотами, кучность 
и гнездовую застройку, что объяснялось обы-
чаем родственников селиться рядом. Для более 
поздних поселений татар стала уже характер-
на правильная уличная планировка, однако 
в  ряде мест сохранились прежние традиции. 
Татарская усадьба была ориентирована входом 
на восток, а дома ставились внутри двора. По-
зиции мусульман в  регионе были достаточно 
сильными, поэтому здесь сохранилось обилие 
восточных декоративных деталей и элементов.

Русские и мордовские селения отличались 
более правильной планировкой, чем татар-

ские, чувашские и марийские. Неотъемлемой 
частью мордовского села, так же как и русско-
го, была православная церковь. Чуваши-языч-
ники селились в  лесистых местах, позволяю-
щих иметь там свои святилища. Села осевших 
казахов были небольшими, создавались вблизи 
пастбищ. В планировке отражалась любовь ко-
чевника к простору и скотоводческая специ-
ализация индивидуальных хозяйств: большие 
приусадебные участки, стога заготовленного 
сена. Казахские поселения по большей части 
не озеленены, древесной растительности край-
не мало, приусадебные участки в южных рай-
онах отсутствуют вовсе, что связано с засуш-
ливым климатом. Внутри двора, как правило, 
располагаются надворные постройки (загоны 
для скота, бани, туалеты, сараи), расположен-
ные по периметру. До  настоящего времени 
в казахских селах отсутствуют четкие улицы и 
озеленение. Украинские поселения, напротив, 
утопают в  зелени палисадников, садов и ого-
родов. Селения немцев-меннонитов строились 
по определенному плану, со стоящими строго 
по линии в 25 метрах от дороги домами, пали-
садниками с цветниками и деревьями, защища-
ющими жилище от пыльных бурь.

 Обязательны сады и скверы, ухожены поля. 
А построенные рядом с ними башкирские села 
имеют улицы (влияние тех же немцев), но 
в них нет четкости, порядка и зелени.

Культуры в современном мире переплелись 
и, взаимодействуя, сформировали новое каче-
ство антропосферы, мировую цивилизацию, 
пеструю и мозаичную. В результате сложней-
шего взаимодействия «этнос-ландшафт» и 
«этнос-этнос-ландшафт» сформировались эт-
нокультурные регионы разного иерархическо-
го уровня. Среди многочисленных факторов 
формирования этносов и этнических культур 
важнейшими являются сходство вмещающих 
ландшафтов и особенности межэтнического 
взаимодействия, или, по Ф. Ратцелю, воздей-
ствие природной среды и характер сноше-
ний [27]. К. Леви-Стросс подчёркивает две 
противоположные тенденции современного 
общества: сохранение и даже акцентирование 
особенностей, и стремление к конвергенции 
и уподоблению характерны для человеческих 
общностей. [13, с. 327-238]. 

Резюмируя выше сказанное, подчеркну еще 
раз, что ландшафт и культура — две взаимос-
вязанные, неразрывные сущности, две сторо-
ны одной географической реальности. Ланд-
шафт  — это условие возникновения этноса, 
его функционирования, а также формирова-
ния региональных культур и поликультурных 
территориальных комплексов. В свою очередь, 
культура  — мощный фактор образования и 
трансформации культурных ландшафтов.



62  | ГЕОГРАФИЯ И ТУРИЗМ

ч е л о в е к  в  л а н д ш а ф т е

Библиографический список
1.  Бердяев Н.А. О власти пространства над русской 

душой // Русская идея. Основные проблемы русской мыс-
ли XIX века и начала XX века. Судьба России. — М., 1997.

2.  Витевский В.Н., Неплюев И.Н. и Оренбургский 
край в прежнем его составе до 1758 г. Т. 1-2. Казань: Ти-
по-литография В.М. Ключникова, 1897. 630 с.

3.  Гладкий Ю.Н. Евразийское «неудобье» как индика-
тор природной и социально-экономической специфики 
России // Изв. РГО. 1998. Т. 130. Вып. 1. С. 21-27; Т. 130. 
Вып. 2. С. 6-12

4.  Герасименко Т.И. Проблемы этнокультурного раз-
вития трансграничных регионов. СПб., 2005. 235 с.

5.  Гумилев Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. Л.: Ги-
дрометеоиздат, 1990. 528 с.

6.  Данилевский Н.Я. Россия и Европа.   М.: Книга, 
1991. — 574 с.

7.  Дергачев В.А. Рубежная коммуникативность // Изв 
РГО.   1999. Т. 131. Вып. 3. С. 70-76.

8.  Дмитревский Ю.Д. Об эволюции этноэкологиче-
ских процессов // Изв. РГО.   1998. Т. 130. Вып. 2. С. 52-
54.103

9.  Иванов К.П. Проблемы этнической географии / 
под ред. А.И. Чистобаева. СПб.: Изд-воСПбГУ, 1998. 216 с.

10.  Исаченко Г.А. «Окно в Европу»: История и ланд-
шафты.   СПб: Изд-во СПбГУ, 1998. — 476 с.

11.  Козлов В.И. Жизнеобеспечение этноса: содержа-
ние понятия и его экологические аспекты. // Этническая 
экология: теория и практика. М.: Наука, 1991.   С.14-43.

12.  Крылов М.П. Региональная идентичность в Евро-
пейской России. М.: Новый хронограф,2010. 240 с.

13.  Леви-Стросс, К. Структурная антропология.   М.: 
ЭКСМО-Пресс, 2001 — 510 с.183, с 327

14.  Леонтьев К.Н. Византизм и славянство // Леон-
тьев К.Н. Записки отшельника.   М.: Русская книга, 1992.

15.  Мягков С.М. Социальная экология: этнокультур-
ные основы устойчивого развития. М.:НИиПИ экологии 
города, 2001. 190 с.

16.  Петров К.М. Экология человека и культура.  — 
СПб: Химиздат, 1999. — 384 с.

17.  Потахин С.Б. Этнические традиции природополь-
зования // Изв. РГО.   2000.   Т.132.   Вып. 4.   С. 76-79. 
Потахин С.Б. Этнические традиции природопользования 
// Изв. РГО.   2000.   Т.132. Вып. 4.   С. 76-79.

18.  Роль географического фактора в истории докапи-
талистических обществ (по этнографическим данным): 
Сб. науч. тр. / Отв. ред. В.Н. Богораз, Л.П. Потапов. — Л.: 
Наука, Ленинградское отделение, 1984. — 263 с.

19.  Смирнягин Л.В. Территориальная морфология 
российского общества как отражение регионального 
чувства в русской культуре // Региональное самосозна-
ние как фактор формирования политической культуры 
в России. М.: Изд-во МОНФ, 1999. С. 108-115.

20.  Сорокин П.А. [Сорокин П.А. Человек. Цивилиза-
ция. Общество. — М.: Прогресс, 1992. — 543 с. 306.

21.  Тойнби А. Цивилизация перед судом истории. — 
М.: Прогресс — Культура, 1996. — 480 С.327

22.  Чистобаев А.И., Хрущев С.А., Громова Ю.В. Л. Н. 
Гумилев и этноценозы Российского Севера // Вестн. С. 
-Петерб. ун-та. Сер. 7. 1994. Вып. 2. С. 40-45.

23.  Ширинкин П.С. Географическое исследование эт-
нических систем и этносоциальных процессов в биосфе-
ре планеты: Автореф. дис. ... канд. геогр. наук. Пермь, 
2000. — 19 с.

24.  Шпенглер О. Закат Европы. Очерки морфологии 
мировой истории. Ч. 1. Гештальт и действительность. — 
М.: Мысль, 1993. — 663 с.

25.  Хаггет П. География: синтез современных зна-
ний. М.: Прогресс, 1979. 684 с.

26.  Cashdan E. Ethnic diversity and environmental 
determinants: effect of climate, pathogens, and habitat 
diversity // Amer. Anthropologist. — Wash., 2001 — Vol. 
103.   № 4.   p. 968-991.

27.  Ratzel F. Anthropogeographie.   Stuttgart: J. 
Engelhorn, 1912.


