
ВЕСТНИК ПЕРМСКОГО УНИВЕРСИТЕТА. РОССИЙСКАЯ И ЗАРУБЕЖНАЯ ФИЛОЛОГИЯ 
2025. Том 17. Выпуск 1 

 
© Подюков И. А., Свалова Е. Н., 2025 

44 

 
УДК 81’28 
doi 10.17072/2073-6681-2025-1-44-52 
https://elibrary.ru/tumvgh 

EDN TUMVGH 

 
 
Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских  

народных приметах и суевериях 
Исследование выполнено в рамках реализации гранта РНФ 24-18-20015  
«Коми-пермяки в языковом и этнокультурном пространстве Прикамья» 

 
Подюков Иван Алексеевич 
д. филол.  н., профессор кафедры общего языкознания, русского и коми-пермяцкого 
языков и методики преподавания языка 
Пермский государственный гуманитарно-педагогический университет  
614990, Россия, г. Пермь, ул. Сибирская, 24. podjukov@yandex.ru 

SPIN-код: 8516-2258 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1844-5038 
ResearcherID: T-5603-2019 
 
Свалова Екатерина Николаевна 
к. филол. н., старший научный сотрудник отдела истории, археологии и этнографии  
Пермский федеральный исследовательский центр Уральского отделения РАН 
614000, Россия, г. Пермь, ул. Ленина, 13a. svalova87@mail.ru  

SPIN-код: 6094-4184 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8181-808X 

Статья поступила в редакцию 28.10.2024 
Одобрена после рецензирования 12.11.2024 
Принята к публикации 14.01.2025 
 

Информация для цитирования 
Подюков И. А., Свалова Е. Н. Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских народных 
приметах и суевериях // Вестник Пермского университета. Российская и зарубежная филология. 2025. Т. 17, 
вып. 1. С. 44–52. doi 10.17072/2073-6681-2025-1-44-52. EDN TUMVGH 

 
Аннотация. В статье по фактам лексики и фразеологии русских народных говоров и финно-

угорских языков (удмуртский, коми-пермяцкий, коми-зырянский) рассматриваются народные космо-
нимы (наименования планет, звезд и созвездий), исследуются названия атмосферных явлений (гроза 
и молния, заря, зарница, радуга). Выявляются мотивационные признаки, лежащие в основе образных 
номинаций и метафорических характеристик небесных событий и объектов. По диалектным данным 
и фольклорной речи (загадки, частушки, приметы) раскрываются мифологические основания и ха-
рактер образности названий небесных явлений. Отмечается повышенная значимость небесного сим-
волизма для создания народных примет, связанных с изменениями погоды, трудовой деятельностью, 
историческими событиями и судьбами людей. Мифологизмы народной речи, которые используются 
при характеристиках непознанного, остаются востребованными в народной среде, оформляют пред-
шествующий культурный опыт взаимодействия человека с миром природы, мотивируют приметы, 
остающиеся ориентирами хозяйственной деятельности человека. Кроме того, поскольку отмечается 
достаточно активное использование образов высшего мира в художественных и фольклорных 
текстах, описывается их мифопоэтический потенциал. Выявляется значительное количество типоло-
гически сходных образных наименований космических и атмосферных объектов в разноструктурных  



Podyukov I. A., Svalova E. N. Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk Sayings and Superstitions 
 

45 

языках, прослеживается отражение в исследуемых номинациях особенностей этнического мировос-
приятия. Делаются выводы о высокой лингвокультурной насыщенности лексики и фразеологии, об-
ращенной к небесной сфере.  

Ключевые слова: космоним; мифологизмы в языке; русский и финноугорские языки; симво-
лика примет. 

 
Наименования небесных объектов и явлений 

привлекают внимание многих исследователей, 
при этом основное внимание обращается на кос-
монимы – собственные имена отдельных небес-
ных тел, галактик, созвездий. В трудах М. Э. Рут 
полно описан корпус народных космонимов рус-
ского языка, раскрыта их роль в формировании 
языковой картины мира [Рут 1987, 2010]. Тюрк-
ская космонимика, связанная с названиями со-
звездий, исследуется Л. С. Абсемиевой [Абсеми-
ева 2019], К. Г. Ароновым [Аронов 1992]. В ра-
ботах К. Г. Аронова подчеркивается, что назва-
ния небесных объектов являются частью лекси-
ческого богатства казахского языка. Е. А. Айба-
бина и Л. М. Безносикова раскрывают особенно-
сти структуры, специфику мотивационных при-
знаков диалектных коми номинаций космиче-
ских объектов, рассматривая их в сопоставлении 
с космонимами других финноугорских языков 
(по их наблюдениям, в коми названиях созвездий 
отчетливо выражена охотничья тема [Айбабина, 
Безносикова 2013]). Исследуются и финноугор-
ские номинации отдельных небесных явлений – 
особенности номинации радуги в удмуртском 
языке [Зверева 2015], отражение в названиях ра-
дуги мифологических представлений коми [Па-
нюков 2011; Цыпанов 2017]. 

Сопоставительный анализ космонимов раз-
ных языков (например, русского, английского и 
китайского [Михайлова 2014]) показывает, что 
названия небесных объектов отражают особен-
ности этнического мировосприятия, несут в себе 
отпечаток не только мировой культуры, но и 
культуры своего народа. Высокую культурную 
окрашенность космонимов отмечает О. В. Ста-
феева, рассматривая их функционирование в ху-
дожественном тексте [Стафеева 2003]. 

В настоящей статье рассматривается прежде 
всего пермская диалектная лексика и фразеоло-
гия, характеризующая звезды, созвездия и небес-
ные события в народном восприятии (полевые 
материалы экспедиций в русские и коми-
пермяцкие районы Пермского края). Знаки неба 
(падающие звезды, необычные по форме облака, 
свечения, напоминающие буквы или цифры) ча-
сто осмысляются как символы будущего, интер-
претируются как мистические знамения. Анализ 
номинаций космических объектов и событий 
позволяет увидеть, как небо «управляет» жизнью 
людей: указывает на смену сезонов, очередность 
сельскохозяйственных работ, на грядущие исто- 

 
рические события и предначертанность челове-
ческих судеб. Очевиднее всего знамения небес 
отражены в приметах, которые относят к са-
кральному жанру фольклора в связи с наделен-
ностью их глубоким мифологическим подтек-
стом. Приметы, и особенно та их часть, которая 
обращена к небу и космосу, выступают как ми-
фологические высказывания, содержащие некие 
жизненные правила, выраженные в иррацио-
нальной форме.  

Объектам и явлениям внешнего мира, неве-
домым космическим силам в архаическом вос-
приятии приписываются магические свойства, 
способность предвещать события и даже влиять 
на них: Перед войной был знак. Видели это ста-
рые старики. На небе видели как самолёты и 
золотые буквы «В». «Война, война будет!» – го-
ворили» (с. Пож Юрлинского района Пермского 
края); Перед войной на небе облака шли как сол-
даты с ружьями, старые люди сказывали 
(п. Гайны); Перед афганской войной в воздухе 
везде столбы красные стояли. Девять столбов. 
А потом давай летать. Как ракеты. И так сей-
час ребят наших жалко…» (г. Чернушка Перм-
ского края) (ПМЦЭ). Необычные свечения в виде 
вертикальной полосы света на небе (речь идет о 
светящихся столбах, которые возникают, когда 
при высокой влажности резко опускается темпе-
ратура, то есть в воздухе появляются взвешен-
ные столбовидные ледяные кристаллы) – распро-
страненное оптическое явление, воспринимаемое 
архаическим сознанием как знак беды (количе-
ство столбов на небе даже воспринималось как 
указание на число военных годов). 

Древнее отношение к небу, высшему миру за-
ключается в представлении о космосе как живом 
организме или среде, находящейся в неразрыв-
ном единстве с человеком. Эта связь мира и че-
ловека отражена уже в самом названии мирозда-
ния Вселенная. Слово называет весь мир и одно-
временно представляет его как заселенный, оби-
таемый дом (ср. также образ неба-потолка в за-
гадке о небе и звездах Синие потолочины золо-
тыми гвоздями приколочены). Древний космиче-
ский анимизм (А. В. Луначарский, работа «Ан-
тропоморфизм и гармония») лежит в основе мас-
сы метафорических выражений – солнце се-
ло/встало, луна взошла, луна смотрит, облака 
бегут, небо плачет, «звезда с звездою говорит». 
Значительная часть образных номинаций объек-
тов космической среды опирается на древнее 



Подюков И. А., Свалова Е. Н. Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских языках 
 

46 

уподобление реалий высшего мира обжитому 
человеком пространству. Небесные объекты и 
явления отождествляются с картинами земной 
жизни, земными реалиями, с тем, что окружает 
человека. Они предстают как предметы быта: 
основная часть созвездия Большая медведица 
носит народное название Ковш (то же в коми-
пермяцком языке Кош ‘ковш’, в удмуртском Ко-
бы Кизили ‘ковш звезда’). Млечный Путь (а так-
же Большая медведица, Пояс Ориона) в разных 
русских говорах получает название Коромысло 
(ср. марийское название Ориона Вÿдварашÿдыр, 
букв. ‘коромысло-звезда’).  

Как отмечает М. Э. Рут, русские и в целом 
славянские народные астронимы часто ориенти-
рованы на сельскохозяйственный быт [Рут 
1987: 60]. В этом убеждают также фольклорные 
и поэтические образы неба как поля: загадка о 
небе и звездах На чёрном поле овцы разбрелись, 
строчки стихов Небо, как поле, засеяно звёздами 
(В. Константинов, «Небо, как поле…»), Небо-
поле, расскажи о том, во что мир верит 
(Ю. Шевчук, группа ДДТ, баллада «Небо-поле»). 
С орудием крестьянского труда соотнесено в го-
ворах Урала и Сибири название созвездия Пояс 
Ориона Кичиги (от кичига ‘примитивное молотило 
в виде изогнутой крюком палки’). В народных 
названиях звездного скопления  Плеяды (одно из 
ближайших к Земле и одно из наиболее яр-
ких созвездий) наглядно проявляется использо-
вание в основании народных примет образов хо-
зяйственной деятельности. Плеяды в аграрной 
примете указывают на то, что с их появлением 
пришло время посева (выход Плеяд приходится 
на Юрьев день, праздник, с которого начинались 
работы в поле). В конце весны Плеяды исчезают 
и возвращаются на небо лишь в пору летнего 
солнцестояния, поэтому севернорусское назва-
ние Плеяд Стожары соотносится также и с 
началом сенокоса (стожаром называют кол в 
центре стога для его устойчивости). Возможно, 
использование народных названий созвездия 
Плеяды Сито/Решето следует рассматривать 
как указание на приход времени осенних посев-
ных работ. Эти названия (символически они 
представляли небо как подателя блага [Топорков 
1985]) функционально связаны с инвентарем для 
просеивания семян; ср. также финское о Плеядах 
Seula «решето» [Петрич, Авилин 2023: 4]. Как 
известно, в древности с появлением этого со-
звездия связывалось наступление сезона навига-
ции (слово Плеяды этимологически родственно 
древнегреческому глаголу plein «плыть») или 
сезона дождей (прихода ливней [Рут 1971: 154]). 
Возможно также осмысление названия Стожа-
ры как сложного слова – в связи с жар и сто, то 
есть как указание и на время жары, и на яркий 

свет звезд, ср. комментарий К. Паустовского: 
«Очень благозвучно и слово «Стожары»... Это 
слово, по созвучию, вызывает представление о 
холодном небесном пожаре («Плеяды и впрямь 
очень яркие, особенно осенью, когда они полы-
хают в темном небе, действительно, как серебря-
ный пожар» (рассказ «Словари»)). Писатель в 
этом случае тонко уловил значимую в народной 
культуре идею «прорыва» на землю благодатно-
го космического света. 

Некоторые севернорусские названия-кос-
мизмы образованы от зоонимов. Это обозначе-
ние Большой медведицы Лось, Конь [Афанасьев 
1865: 606], Лошадь (архангельское; близко к 
нему удмуртское название созвездия Малая мед-
ведица Валйыр, букв. ‘лошадиная голова’), перм-
ское Свинья о большом дождевом облаке, небес-
ные коровы (стада) [там же]. Среди небесных 
названий встречаются также образы птиц, эле-
ментов рельефа Утиное Гнездо (Утичье гнёз-
дышко; в пермских говорах также Соловьиное 
гнёздышко) для Плеяд (в кировских говорах это 
обозначение Малой Медведицы), Гусиная лапа 
созвездие Плеяды (Большая Соснова Пермского 
края) (ПМЦЭ), Горы для облаков [там же]. Ассо-
циативно с небом связано выражение, где ис-
пользован образ кота: Кот плакал о редком при-
родном явлении, когда на заре, перед восходом 
солнца выпадает роса (в этот момент на водной 
поверхности образуются круги, что воспринима-
ется как предвестие бури) (СРЯ 1914: 2483).  Вы-
ражение использовано Н. Лесковым (писателем, 
чей лексикон пронизан народными выражениями): 
На заре, перед восходом солнца, в этот день по 
воде озера, щурясь, то мигали, то расширяясь, то 
суживаясь, маленькие кружочки.  Это называют 
будто «кот плакал» и считают за предвестие к 
буре (рассказ «Таинственные предвестия»). Доста-
точно экзотичный образ плачущего кота обыгры-
вает известную «способность» кошек предсказы-
вать погоду и одновременно «объясняет» необыч-
ное природное явление, соотносясь с другими ми-
фопоэтическими истолкованиями редких состоя-
ний природы. Аналогично мотив плача использо-
ван в характеристиках слепого дождя сироты 
плачут, солнце плачет, ведьма плачет, Бог (Бо-
городица) плачет [Виноградова 2016: 353]. «Не-
настоящий», в виде редких капель слепой дождь, 
как и редкие капли падающей росы, может быть 
приписан существам, соотносимым с верхним ми-
ром, обладающим магическими свойствами (не-
случайно роса устойчиво определяется как Бо-
жья; сироты считаются людьми особого соци-
ально статуса, приближенными к богу в силу 
своей обездоленности [там же: 355]). Отметим 
также сохранение образов облачной (лунной) 
кошки, лунного кота в современной поэтической 



Podyukov I. A., Svalova E. N. Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk Sayings and Superstitions 
 

47 

традиции (в том числе представление в виде 
кошки не только луны и солнца, но и радуги: Ра-
дуга испуганною кошкой спину выгибает в небе-
сах (М. Безденежных); А за окном луна, как кош-
ка (М. Грация); Солнце – кот, ты для души, Ты 
для нас свети, живи (И. Парамонова)). Поток 
света наступившего дня также ассоциируется с 
кошкой (как в пермской загадке о рассвете Серая 
кошка лезет в окошко). Образ плачущего кота в 
широком распространении обычно является 
шутливой оценкой чего-то крайне малого или 
незначительного – из соотнесения настоящего 
дождя и редких капель росы (ср. несколько иное 
осмысление выражения у А. Башлачева в стихо-
творении «Дым коромыслом»: Ох, безрыбье в 
речушке, которую кот наплакал). В народной 
традиции кот может быть наделен даром пред-
сказания (например, в известной примете Кот 
чихнул – к вестям). Конечно, «профетические» 
свойства кота выведены из его способности гля-
деть не мигая, видеть в темноте. В целом же ана-
логия росы со слезами (как и примета После сле-
пого дождя жди обильных дождей) отмечает 
повышение влажности в воздухе: вода редкими 
мелкими каплями начинает выпадать в осадок, 
потому что не может растворяться во влажной 
атмосфере.  

Народная космонимия представлена антропо-
нимическими образами солнца, луны, облаков, 
звезд, зари, радуги (орловское солнце зевает ‘о 
появляющемся и исчезающем в облаках солнце’, 
пермское солнце умывается ‘о солнце в дождь’, 
пермское юрлинское Солнце умыватся, это к 
теплу), лунного или солнечного гало (диалект-
ное пермское солнце в рукавицах, солнце с уша-
ми, солнце в шапке, уральское чертовы рукавицы 
у солнца, бородатое солнце: Солнце зимой «бо-
родатое», под ним пятно как радуга, это надо 
ждать морозов (Нытва Пермского края)) 
(ПМЦЭ). Рукавицы непосредственно указывают 
на близость холодов: коми тöлiсь кепися ‘о све-
тящемся кольце вокруг луны, что предвещает 
сильные морозы’: Тöлiсь кепися, так кöдзыт 
тöлнас. Этадзи сылöн, кепися кыдз 
тöлiсь / Луна в рукавицах, так будет холодно. У 
неё рукавицы будто, у луны», букв. ‘луна в рука-
вицах’ (с. Пуксиб Косинского района Пермского 
края) (ПМЦЭ). Известно и название радужной 
зари Заря в рукавицах (Андрей Балдин «Москов-
ские праздные дни», 1997). 

Любопытны редкие названия для облаков, ве-
роятно, не лишенные архаических оснований 
типа пермского Дед с бабкой (выражение осмыс-
ляется как знак приближающегося дождя, то есть 
обозначает кучево-дождевое облако). Здесь обра-
зы покойных старших родителей ассоциативно 
связываются с архаичными представлениями о 

пребывании душ умерших на небе (ср. также в 
народной примете Покойные снятся к дождю). 
Образ девушки на медведе использован в ко-
стромском обозначении также дождевого облака 
Девка на медведе едет. В выражении объедине-
ны образы медведя и девушки (близкий образ 
облаков отмечен А. Н. Афанасьевым: облака как 
прекрасные полногрудые жены [Афанасьев 
1865: 113]). Второй персонаж, медведь (извест-
ный как одно из воплощений бога растительно-
сти), здесь, скорее всего, соотносится с идеей 
плодородия.  

Зарю называли женскими именами, учитывая 
в этом случае их христианскую символику: Ма-
рия / Маремьяна (реже Варвара, Прасковья). В 
первом случае небесный свет зари обозначен 
именем Богородицы (для нее типичны красные 
одеяния, символизирующие предначертанность 
удела Пресвятой, ее Богоматеринство). Сходным 
образом красный (также и золотистый) цвет оде-
яний типичен для св. мученицы Параскевы, 
красный (киноварный) цвет одеяний на иконах 
(символ мученичества) характерен для св. Вар-
вары. Атрибуты христианских персонажей от-
мечены в славянских названиях радуги (Божий 
лук, Божий пояс, Богоричин пояс (Агапкина 
2002: 401)), то есть небесный знак осмысляется 
как атрибут Божества. 

Одно из мифологически осмысленных небес-
ных явлений – гроза, часто воспринимаемая как 
голос бога, как проявление его силы. Название 
гроза, очевидно, родственное словам гром, гре-
меть, давно используется и для обозначения 
гнева и божьей кары, и как образное представле-
ние страха, ужаса, и как благодать, живительная 
сила. Отсюда устойчивые представления о том, 
что трава весной появляется после первого гро-
ма, приметы типа Гроза в конце мая бывает к 
хорошему урожаю и сенокосу, Гроза в конце ле-
та к сухой и тёплой осени (несильная первая 
гроза считается плохим знаком: Плохо погремит 
первый раз, дак и плохой год (д. Черная Юрлин-
ского района Пермского края)) (ПМЦЭ). Особое 
отношение к грозе отражено в народном эвфе-
мическом обозначении грозовой тучи синенький: 
Робьте пуще, вон синенькой идёт, замочит все 
сено (с. Карагай Пермского края) (там же). Гром 
считался карающей силой и одновременно про-
явлением заботы о людях: Долго нет грома – Бог 
забыл людей, будет тяжелая зима (с. Ножовка 
Частинского района Пермского края); Илья 
Грозный вскричал, грешим дак (д. Щипа Бардым-
ского района Пермского края) (там же). Молния 
воспринималась в прошлом как божественный 
огонь, «видимый с земли свет верхнего неба, ко-
гда нижнее небо открывается» (Белова 2004: 
280). Отсюда ее названия божья воля (нижего-



Подюков И. А., Свалова Е. Н. Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских языках 
 

48 

родское, костромское), божья милость (ярослав-
ское, архангельское, томское), божья благодать 
(самарское, архангельское) [Верхотурова 2007: 
87]. Она считалась проявлением доброго отно-
шения Бога (страдания, которые она приносила, 
есть знак внимания Бога, способ вразумления 
грешника): Первый дом у нас сгорел от детской 
шалости, а второй от Божьей милости. Не 
надо было на погорелом строиться (д. Лидино 
Октябрьского района Пермского края) (ПМЦЭ). 
Распространено и предметное представление 
молнии – выпущенная Богом стрела: Грянуло, 
засияло на небе, стрела вылетела – загорелось 
от стрелы (соликамское). Чаще громовой стреле 
уподоблялся разряд молнии: Громовая стрела, 
вот пойдёшь в лес – как ударит, так и дерева 
нету (с. В. Мошево Соликамского района Перм-
ского края) (там же). Широко распространено 
представление об огневой (громовой) стреле, 
камнеобразном сплаве продолговатой формы, 
образующемся от удара молнии в песчаную поч-
ву. Считается до сих пор, что так стрела поража-
ет дьявола и лечит болезни, отводит опасности: 
Всяка болезнь и притча боится громовой стрелы 
(д. Верх-Меча Кишертского района Пермского 
края); Громовая стрела, её от суда хорошо. Со 
словами сделашь человеку, как оградишь, и не 
засудят (с. Калинино Кунгурского района Перм-
ского края) (там же). Иной вид может иметь де-
ревянная, в виде лучины громовая стрела у коми-
пермяков (чарньoс, или чарöтöм пу, букв. ‘гро-
мовое дерево’): Чарöтöм пу, вот сiйöн жельнöг-
нас чертитас, лыддяс. Чистöй паськöм пасьта-
лас, кафтан и (ыжан?) лунöн лыддяс, лыддяс или 
би вылö, или вот кыт колö мыйöн, или турун вылö. 
Лыддяс и вот и лечитлiс сiйöн / Задетое молнией 
дерево, вот этой лучиной зачертит, наговорит 
(начитает), чистую одежду наденет, кафтан, и в 
Большой день начитает, начитает, или на огонь, 
или на траву (п. Мысы Гайнского района Пермско-
го края) (там же).  

Активно задействованы в приметах названия 
природных явлений, воспринимаемых особенно 
эмоционально и мистически. Это заря (цветное 
свечение неба перед восходом и после заката 
солнца), зарница (осенняя отдаленная гроза с 
молниями без грома), радуга (оптическое явле-
ние в атмосфере, которое наблюдается при 
освещении солнцем множества водяных капелек 
во время или после дождя). Многие из связанных 
с этими объектами приметы имеют логическое 
объяснение. Так, приметы Багровые зори к вет-
рам, Красная заря во все небо – к скорому нена-
стью, Утром встанешь, дозорка красная – вёдро 
будет (там же) объясняются тем, что при крас-
ной заре свет солнца на восходе и закате меньше 
рассеивается в атмосфере (проходит по каса-

тельной бóльшую часть земной атмосферы) и 
поглощается аэрозольными частицами, делаю-
щими атмосферу менее прозрачной. Примета 
Заря недолгая – к ненастью связана с тем, что 
более плотные слои атмосферы перед дождем 
делают ее менее доступной для восприятия. 
Примета Тихая заря к хорошей погоде фиксирует 
внимание на безветренной заре нежно-розового 
цвета (такой заря бывает утром при отсутствии 
облаков на востоке, когда встающее солнце под-
свечивает облака с противоположной стороны). 
Это исключительно красивое время, наполнен-
ное особым покоем и таинственностью, симво-
лически соотносится с вечностью. Показательно 
использование мотива тихой зари в любовных 
частушках: Ты играй, гармонь моя, сегодня ти-
хая заря, тихая зориночка, послушай, ягодиночка 
(здесь магическое время для влюбленного гар-
мониста – способ передать свои чувства и жела-
ния). В названии фильма С. Ростоцкого «А зори 
здесь тихие» образ зари вводит тему величия и 
спокойствия мироздания, красоты мира, особая 
ценность которой осознается на фоне ужаса и 
бессмысленности войны. Сочетание Тихая заря, 
отмечающее момент покоя и особой красоты мира, 
нередко используется как название пансионатов 
для пожилых (костромское), турбаз, баз отдыха 
(Волгодонск, Красноярск, Петрозаводск и др.). 

Мистический характер носит удивительное по 
своей красоте небесное событие, беззвучная игра 
молний в конце июля – начале августа. Речь идет 
о зарницах, которые в народной традиции отме-
чают конец лета: Как зарёночки появятся, так и 
огурцы пора снимать (п. Суксун Пермского края); 
ср. коми примета Востымасьö – шондöдас, букв. 
‘Зарницы полыхают – к теплу’ (там же). В разных 
культурах зарницы представляют космический 
акт магического воздействия небесного огня на 
хлебное поле. Считается, что своим светом они 
побуждают выспевать хлеба (на что указывают 
диалектные названия зарниц типа пермского хле-
бозарка). В Удмуртии (Якшур-Бодьинский район) 
в последнее время даже возрожден праздник зар-
ниц «Ворекъян»: во время жатвы вечером идут 
любоваться зарницами (ворекъяны), воспринимая 
их как благословение богов.  

Один из самых поэтичных фольклорных обра-
зов природы – радуга, появление ее на небе так-
же воспринимается как момент воцарения в мире 
красоты и божественной тишины (одно из мно-
гих народных названий радуги – белорусское и 
украинское краса, красуля (Иванов, Супрун-
Белевич 2018: 119)). Широко распространено 
верование, что радуга предвещает конец дождя и 
ясную погоду, откуда ее диалектные названия 
ясна, ясновка. Новгородской примете Радуга бо-
ле зелёная – жди дождичка (СРНГ 43: 267) соот-



Podyukov I. A., Svalova E. N. Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk Sayings and Superstitions 
 

49 

ветствует примета к дождю у народа коми 
Енöшкалöн медбура тыдалö зеленöй визьыс, лоас 
зэра луныс (букв. ‘Если у радуги больше всех 
видна зеленая полоса, то будет дождь: чем шире 
эта полоса, тем дольше будет идти дождь’) 
(ПМЦЭ). Основа ее – символическое восприятие 
зеленого цвета. В архаических культурах он был 
связан не просто с природой, а с водой и дождем 
(ср. пермское диалектное название считавшегося 
особенно благодатным дождя после Троицы зе-
лёный дождь). Конечно, главными для приметы 
являются законы оптики: зеленая полоса нахо-
дится в центре радуги и при высокой влажности 
воздуха воспринимается более широкой.  

Обычно приметы с радугой выражают поло-
жительные предзнаменования: Радуга перед ко-
рошой погодой показывается (с. Коса Пермского 
края) [ПМЦЭ]. Позитивные характеристики ра-
дуги связаны с тем, что она символизирует связь 
между двумя мирами – земным и небесным, че-
ловеческим и Божественным [Зверева 2015: 95]. 
Соотносясь с Богом (по ней спускаются и под-
нимаются за водой ангелы, сидит, как на престо-
ле, Бог), радуга известна как символ изобилия, 
урожая и плодородия (отсюда ее белорусское 
название богатка, разнообразные приметы типа 
Видеть радугу – к добру, Если долго нет радуги, 
будет неурожай (ср. болгарское: долгое отсут-
ствие радуги означает, что дядо Господ сердится 
на людей). Это явление устойчиво представляет-
ся в коми языках как имеющее мифический 
смысл: название oшка-мoшка объясняют через 
образ небесного водяного быка (= бога), который 
пьет воду и поднимает ее на небо (отчего затем 
бывает дождь). Cлово объясняют и как «бык с 
коровой» (öш ‘бык’, мöс ‘корова’) [Панюков 
2011]. Е. А. Цыпанов, считая эту версию народ-
но-этимологической, говорит о том, что название 
радуги не связано непосредственно с названиями 
животных, и возводит первый его компонент к 
прапермскому обозначению водного источника 
*ös, а второй – к приписываемой явлению функ-
ции («воду пьющий») [Цыпанов 2017]. 

Примечательна двойственность семантики 
радуги: появление ее может означать и оконча-
ние дождя, и затяжное ненастье: Радуга появля-
ется, а ты смотри: если левая сторона появи-
лась, то не к добру, правая – к счастью (п. Гай-
ны Пермского края) (ПМЦЭ). Эта двойствен-
ность ощущается также в приметах Утренняя 
радуга – к дождю, вечерняя к вёдру, Низкая ра-
дуга к дождю, высокая к хорошей погоде, Радуга 
поперек реки к ясну, вдоль – к сильному дождю 
(коми-пермяцкое Енӧжка ю пӧлӧн – зэрны 
пондас, поперег – мича лоас) (там же). 

Явление, следовательно, интерпретируется в 
ряде случаев просто как знак изменений (откуда 

ее псковское название знамя, знаменье). Амбива-
лентность радуги отражается и в ее названиях 
веселка и змея (вологодское (СРНГ 11: 303)), 
небесная змея (коми-зырянское). Способность ее 
причинять человеку вред менее выражена (ср. 
также запрет показывать на нее пальцем, купать-
ся в том месте откуда она «пьёт» воду, чтобы не 
поменять пол – запрет, известный и русским, и 
коми: А oшка-мoшка воду, говорят, пьет. Туда 
не надо идти, может проглотить (Юсьвинский 
район Пермского края) (ПМЦЭ). 

Отраженная в космонимах языковая модель 
мира имеет преимущественно антропологиче-
скую окраску, строится на переосмыслениях 
личных имен, соматизмов, названий бытовых 
предметов, орудий труда (реже зоонимов, дета-
лей земного рельефа). Разнообразие аналогий 
для народных названий космических объектов и 
атмосферных явлений связано с тем, что архаи-
ческим сознанием небо понималось как зеркаль-
ное отображение земли, того, что есть на земле. 
Видимый, но непонятный, недоступный для че-
ловека высший мир в то же время воспринимал-
ся как предсказание событий, которые произойдут 
в будущем. Названия атмосферных событий и 
небесных объектов в своем образном строе хранят 
древние мифологические сюжеты, указывают на 
участие неба в жизни и деятельности человека. 
Небесные объекты и явления в языковом пред-
ставлении часто выступают как ориентиры и са-
мой экзистенции человека, и его практической 
деятельности. Высокая лингвокультурная насы-
щенность лексики и фразеологии, обращенной к 
небесной сфере, в своей совокупности воссоздает 
наглядно-чувственный образ космоса, отражает 
народное бессознательно-художественное видение 
мира.  

 
Источники 
Агапкина Т. А. Радуга // Славянская мифоло-

гия. Энциклопедический словарь. М.: Междунар. 
отношения, 2002. С. 401–402.  

Белова О. В. Молния // Славянские древности: 
этнолингвистический словарь: в 5 т. / под общ. 
ред. Н. И. Толстого. Т. 3. М.: Междунар. отно-
шения, 2004. С. 280–282. 

Иванов К. И., Супрун-Белевич Л. Р. Радуга в 
языковой картине мира славян // Контрастивные 
исследования языков и культур: материалы III 
Междунар. науч. конф., Минск, 25–26 окт. 2017 
г.: в 2 ч. Минск: МГЛУ, 2018. Ч. 1. С. 117–122. 

ПМЦЭ – полевые материалы Центра этно-
лингвистики Пермского государственного гума-
нитарно-педагогического университета. 

СРНГ – Словарь русских народных говоров / 
под ред. Ф. П. Филина, Ф. П. Сороколетова, 
С. А. Мызникова. М.; Л.; СПб.: Наука, 1965–. Т. 1–.  



Подюков И. А., Свалова Е. Н. Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских языках 
 

50 

СРЯ – Словарь русского языка, составленный 
Вторым отделением Императорской Академии 
наук / ред. акад. А. А. Шахматов. 6-е. изд.  С.-
Петербург: Тип. Императорской Академии наук, 
1914. Т. 4, вып. 8. 156 с. 

 
Список литературы 
Абсемиева Л. С. Функционирование названий 

космических объектов в крымскотатарском язы-
ке // Язык и текст. 2019. Т. 6, № 1. С. 122–125. doi 
10.17759/langt.2019060120 

Айбабина Е. А. Безносикова Л. М. О некото-
рых народных космонимах и астронимах в коми 
языке // Известия Коми научного центра УРО 
РАН. 2013. Вып. 2(14). С. 96–100.   

Аронов К. Г. Этнолингвистическая природа 
народных космонимов в казахском языке: авто-
реф. … дис. канд. филол. наук. Алма-ата, 1992. 
22 с.  

Афанасьев А. Н. Поэтические воззрения сла-
вян на природу. Т. I. Издание К. Солдатенкова. 
М., 1865. 796 с. 

Верхотурова К. С. Молния в зеркале диалект-
ной номинации // Ономастика и диалектная лек-
сика: cб. науч. тр. / Урал. гос. ун-т им. 
А. М. Горького; под ред. М. Э. Рут. Екатерин-
бург: Изд-во Урал. ун-та, 2007. Вып. 6. С. 87–92. 

Виноградова Л. Н. Мифологический аспект 
славянской фольклорной традиции. М.: Индрик, 
2016. 384 с. 

Зверева Т. В. Радуга: об одном оптическом 
сюжете в русской поэзии конца XVIII – первой 
половины XIX веков. // Вестник Удмуртского 
университета. История и филология. 2015. Т. 25, 
вып. 5. С. 95–102. 

Михайлова И. С. Национально-культурная 
специфика космонимов в разносистемных язы-
ках // Вестник Бурятского государственного уни-
верситета.  2014. № 4. С. 93–98. 

Панюков А. В. Радуга в фольклоре коми // 
Живая старина. 2011. № 3 (71). С. 25–27. 

Петрич Н., Авилин Т. В. Народные названия 
Плеяд в словенской традиции // Живая старина 
2023. Вып. 2. С. 2–6. 

Рут М. Э. О происхождении русского назва-
ния Волосожары (Плеяды) // Ученые записки 
УрГУ. 1971. Вып. 18, № 114. С. 154–155. 

Рут М. Э. Русская народная астронимия. 
Свердловск: Изд-во УрГУ, 1987. 68 с. 

Рут М. Э. Словарь астронимов. Звёздное 
небо по-русски. М.: ACT-ПРЕСС КНИГА, 2010. 
288 с. 

Стафеева О. В. Естественнонаучное и фило-
логическое знание как объект лингвистической 
категоризации. Космонимы «Солнце» и «Луна» в 
контексте языка и культуры: автореф. дис. … 
канд. филол. наук. М., 2003. 25 с.  

Топорков А. Л. Почему решетом свету наноше-
но? // Русская речь. М.: Наука, 1985. С. 121–123.  

Цыпанов Е. А. Еще раз об этимологии слов к. 
ӧшмӧс, удм. ошмес, а также к. ӧшкамошка // 
Пермистика-2016. Диалекты и история пермских 
языков во взаимодействии с другими языками. 
Сыктывкар: Изд-во СГУ им. Питирима Сороки-
на, 2017. С. 338–344. 

 
References  
Absemieva L. S. Funktsionirovanie nazvaniy 

kosmicheskikh ob"ektov v krymskotatarskom 
yazyke [Functioning of space objects in the 
Crimean-Tatar language]. Yazyk i tekst [Language 
and the Text], 2019, vol. 6, issue 1, pp. 122-125. doi 
10.17759/langt.2019060120. (In Russ.) 

Aybabina E. A., Beznosikova L. M. O nekotor-
ykh narodnykh kosmonimakh i astronimakh v komi 
yazyke [On certain folk cosmonyms and astronyms 
in the Komi language]. Izvestiya Komi nauchnogo 
tsentra URO RAN [Proc. of the Komi Science Cen-
tre, Ural Branch, Russian Academy of Sciences], 
2013, issue 2 (14), pp. 96-100. (In Russ.) 

Aronov K. G. Etnolingvisticheskaya priroda 
narodnykh kosmonimov v kazakhskom yazyke. 
Avtoreferat diss. kand. filol. nauk [The ethnolinguis-
tic nature of folk cosmonyms in the Kazakh lan-
guage. Abstract of Cand. philol. sci. diss.]. Alma-
Ata, 1992. 22 p.  (In Russ.) 

Afanas'ev A. N. Poeticheskie vozzreniya slavyan 
na prirodu [Poetic Views of Russians on Nature]. 
Moscow, 1865, vol. 1. 796 p. (In Russ.)      

Verkhoturova K. S. Molniya v zerkale dialektnoy 
nominatsii [Lightning in the mirror of dialect nomi-
nation]. Onomastika i dialektnaya leksika [Onomas-
tics and Dialect Vocabulary]: a collection of scien-
tific papers. Ed. by M. E. Rut. Yekaterinburg, 
M. Gorky Ural State University Press, 2007, issue 6, 
pp. 87-92. (In Russ.) 

Vinogradova L. N. Mifologicheskiy aspekt 
slavyanskoy fol'klornoy traditsii [The Mythological 
Aspect of Slavic Folklore Tradition]. Moscow, In-
drik Publ., 2016. 384 p. (In Russ.) 

Zvereva T. V. Raduga: ob odnom opticheskom 
syuzhete v russkoy poezii kontsa XVIII – pervoy 
poloviny XIX vekov [Rainbow: About one optical 
plot in Russian poetry of the end of XVIII – first half 
of XIX centuries]. Vestnik udmurtskogo universiteta. 
Istoriya i filologiya [Bulletin of Udmurt University. 
Series History and Philology], 2015, vol. 25, issue 5, 
pp. 95-102.  (In Russ.) 

Mikhaylova I. S. Natsional'no-kul'turnaya spetsi-
fika kosmonimov v raznosistemnykh yazykakh 
[Natural and cultural specificity of cosmonyms in 
multi-system languages]. Vestnik Buryatskogo gosu-
darstvennogo universiteta [The Buryat State Univer-
sity Bulletin], 2014, issue 4, pp. 93-98. (In Russ.) 



Podyukov I. A., Svalova E. N. Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk Sayings and Superstitions 
 

51 

 Panyukov A. V. Raduga v fol'klore komi [Rain-
bow in Komi folklore]. Zhivaya starina [The Living 
Old], 2011, issue 3 (71), pp. 25-27.  (In Russ.)  

Petrich, Neyts, Avilin T. V. Narodnye nazvaniya 
Pleyad v slovenskoy traditsii [Folk names of Pleia-
des in Slovenian tradition]. Zhivaya starina [The 
Living Old], 2023, issue 2, pp. 2-6.  (In Russ.) 

Rut M. E.  O proiskhozhdenii russkogo nazvani-
ya Volosozhary (Pleyady) [On the etymology of the 
Russian name of Volosozhary (Pleiades)]. Uchenye 
zapiski UrGU [Scientific Notes of the Ural State 
University], 1971, vol. 114, issue 18, pp. 154-155. 
(In Russ.) 

Rut M. E. Russkaya narodnaya astronimiya 
[Russian Folk Astronymy]. Sverdlovsk, Ural State 
University Press, 1987. 68 p.  (In Russ.) 

Rut M. E. Slovar' astronimov. Zvezdnoe nebo po-
russki [The Dictionary of Astronyms. The Starry 
Sky in Russian]. Moscow, AST-PRESS KNIGA 
Publ., 2010. 288 p. (In Russ.) 

Stafeeva O. V. Estestvennonauchnoe i filolog-
icheskoe znanie kak ob"ekt lingvisticheskoy katego-

rizatsii: Kosmonimy ʽSolntseʼ i ʽLunaʼ v kontekste 
yazyka i kul'tury. Avtoreferat diss. kand. filol. nauk 
[Natural-science and philological knowledge as an 
object of linguistic categorization: The cosmonyms 
ʽSunʼ and ʽMoonʼ in the context of language and 
culture. Abstract of Cand. philol. sci. diss.]. Mos-
cow, 2003. 25 p. (In Russ.)  

Toporkov A. L. Pochemu reshetom svetu 
nanosheno? [Why was the light brought in a sieve?]. 
Russkaya rech' [Russian Speech]. Moscow, Nauka 
Publ., 1985, pp. 121-123. (In Russ.) 

Tsypanov E. A. Eshche raz ob etimologii slov k. 
ӧshmӧs, udm. oshmes, a takzhe k. ӧshkamoshka 
[Once again on the etymology of the words ӧshmӧs 
(ʽthe wellʼ (Komi), oshmes (ʽstreamʼ, Udmurt), and 
ӧshkamoshka (ʽrainbowʼ, Komi)]. Permistika-2016. 
Dialekty i istoriya permskikh yazykov vo vzai-
modeystvii s drugimi yazykami [Permistika-2016. 
Dialects and the History of Perm Languages in In-
teraction with Other Languages]. Syktyvkar, Pitirim 
Sorokin Syktyvkar State University Press, 2017, pp. 
338-344.  (In Russ.) 

 
Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk 

Sayings and Superstitions 

This research was funded by the Russian Science Foundation, project No. 24-18-20015 ‘The Komi-Permyaks 
in the linguistic and ethno-cultural space of Prikamye’ 

 
Ivan A. Podyukov  
Professor in the Department of General Linguistics, Russian and Komi-Permyak Languages 
and Methods of Language Teaching  
Perm State Humanitarian-Pedagogical University 
24, Sibirskaja st., Perm, 614990, Russia. podjukov@yandex.ru  

SPIN-code: 8516-2258 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-1844-5038 
ResearcherID: T-5603-2019 
 
Ekaterina N. Svalova  
Senior Researcher in the Department of History, Archaeology and Ethnography 
Perm Federal Research Center of the Ural Branch of the Russian Academy of Sciences  
13a, Lenina st., Perm, 614000, Russia. svalova87@mail.ru  

SPIN-code: 6094-4184 
ORCID: https://orcid.org/0000-0001-8181-808X 

Submitted 28 Oct 2024 
Revised 12 Nov 2024 
Accepted 14 Jan 2025 
 

For citation 
Podyukov I. A., Svalova E. N. Kosmicheskie i atmosfernye obrazy v russkikh i finno-ugorskikh narodnykh primetakh 
i sueveriyakh [Cosmic and Atmospheric Images in Russian and Finno-Ugric Folk Sayings and Superstitions]. Vestnik 
Permskogo universiteta. Rossiyskaya i zarubezhnaya filologiya [Perm University Herald. Russian and Foreign Philol-
ogy], 2025, vol. 17, issue 1, pp. 44–52. doi 10.17072/2073-6681-2025-1-44-52. EDN TUMVGH (In Russ.) 



Подюков И. А., Свалова Е. Н. Космические и атмосферные образы в русских и финно-угорских языках 
 

52 

Abstract. Based on the facts of vocabulary and phraseology of Russian folk dialects and the Finno-
Ugric languages (Udmurt, Komi-Permyak, Komi-Zyrian), the article deals with folk cosmonyms (the names 
of planets, stars, and constellations) and examines the names of atmospheric phenomena (thunderstorm and 
lightning, dawn and rainbow). The study identifies motivational attributes that underlie figurative nomina-
tions and metaphoric characteristics of celestial events and objects. On the basis of the dialect data and folk-
lore (riddles, ditties, and folk sayings), the mythological grounds behind the figurative names of celestial 
events and the nature of such figurativeness are revealed. There is noted an increased significance of celestial 
symbolism for the emergence of folk sayings related to weather changes, labor activities, historical events, 
and people’s destinies. Mythologisms of folk speech that are used to characterize the unknown remain in 
demand among the inhabitants of certain localities, they arrange the previous cultural experience of human 
interaction with nature and motivate the folk sayings, which continue to be the guiding points for human 
economic activities. Furthermore, since the images of the upper world are widely used in literary and folk-
lore texts, the article describes their mythological and poetic potential. The study reveals a significant num-
ber of typologically similar figurative names of cosmic and atmospheric objects in languages having differ-
ent structures, traces how the peculiarities of the ethnic worldview are reflected in the studied nominations. 
The authors draw a conclusion about a high linguocultural intensity of vocabulary and phraseology related to 
the celestial sphere.       

Key words: cosmonym; mythologisms in a language; Russian and Finno-Ugric languages; the sym-
bolism of folk sayings.  

 
 

 


